
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 31 (1944)

Heft: 6

Artikel: Heinrich Wölfflin

Autor: Jedlicka, Gotthard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-25009

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-25009
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Juni 1944 WERK 31. Jahrgang He't 6

/
-T** S

%

.¦¦¦¦¦¦'

Hermann Hubacher Bildnisbüste Heinrich Wölfflin Tonmodell nach der elften Sitzung (unvollendet)

HEINRICH WÖLFFLIN
Zu seinem achtzigsten Geburtstag: 21. Juni ig44

Von Gotthard Jedlieka

Am 2i. Juni vollendet. TTcini'icli Wölfflin sein achtzigstes

Lebensjahr. Wir freuen uns darüber, ihm an dieser
Stelle unsere herzlichsten Glückwünsche aussprechen
zu dürfen. Es ist nun zwanzig Jahre her, daß Heinrich

Wölfflin von München nach Züricli gekommen ist, um
hierauf noch zehn Jahre als Professor für
Kunstgeschichte an der Universität Zürich zu wirken. Seine

Vorlesungen und Übungen leben in der dankbaren

i65



Erinnerung vieler Studenten aus der ganzen Schweiz
und vieler Hörer aus der Stadt uud ihrer weiten
Umgebung. Heinrich Wölfflin gehört zu den wenigen
großen Erscheinungen auf dem Gebiete der

Kunstgeschichtsschreibung: nicht nur der Gegenwart,
sondern überhaupt, wenn er es auch, in seiner großen
Bescheidenheit, nicht wahrhaben will und in seiner

Abschiedsvorlesung an der Universität Zürich es als eine

seiner wichtigsten zukünftigen Aufgaben bezeichnet hat,

gegen die «Überschätzung» seiner wissenschaftlichen
und kunstschriftstellerischen Leistung innerhalb seiner

Disziplin und in der Öffentlichkeit aufzutreten. Am

siebzigsten Geburtstag Wölfflins schrieb Julius von
Schlosser in der «Neuen Zürcher Zeitung»: «Aber
wenn ich der Überzeugung lebe, die icli — nicht das

erstemal — öffentlich ausspreche: Heinrich Wölfflin
erscheine mir, und nicht erst von heute, als der größte
lebende Darsteller der ,neuern' Kunstgeschichte in allen
Landen und Zungen unserer Zeit, so meine ich doch

damit etwas ausgesagt zu haben, das jene nur persönliche

Sphäre weit überfliegt, objektive Geltung hat.
Denn mit seinen fünf oder sechs Hauptwerken (die ich

nicht erst zu nennen brauche) steht er in der Abfolge
der großen Geschichtsschreiber der Bildkunst vor allem
deutscher Erde, die mit J. J. Winckelmann beginnt,
Inhalt und Form gleich souverän beherrschend, in einem

Schrifttum, das andern geschichtlichen Fächern gegenüber

zwar an ,regulis' nicht eben Mangel leidet, aber

nur recht wenig ,Imperatores' aufweisen kann.» Heinrich

Wölfflin hat einmal in einem Aufsatz über Jacob

Burckhardt gesagt: «Große Kunsthistoriker sind uns

diejenigen, die neue Kontinente entdeckt haben.» Von
sich selber aber hat er in jener Abschiedsvorlesung
behauptet, gerade das habe er nicht getan, er habe in den

beiden wichtigsten Wirkungsbereichen der Kunstwissenschaft

(Sammlung und Bearbeitung von Tatsachenmaterial

; erklärende Kunstbetrachtung und Einordnung

des Tatsachenmaterials in einen allgemeinen
menschlichen und kulturellen Zusammenhang) wenig
oder nichts geleistet. Aber wenn ein Kunsthistoriker
der Gegenwart der Kunstgeschichtsschreibung über die

Sammlung und Bearbeitung des Tatsachenmaterials
hinaus in der erklärenden Kunstbetrachtung neue
Impulse und fruchtbare Anregungen gegeben hat, so ist es

Heinrich Wölfflin. Seine wissenschaftliche Leistung hat
eine Anerkennung erfahren, die über jene, die Jacob

Burckhardt zu seinen Lebzeiten zugekommen ist, weit
hinausführt. Seine wichtigsten Bücher sind heute in alle

Kultursprachen übersetzt, wobei die «Klassische Kunst»
die weiteste Verbreitung gefunden hat.

Die geistige Entwicklung Heinrich Wölfflins liegt klar
vor uns. Aus tastenden Anfängen heraus hat sie sich

unentwegt und organisch vollzogen. Die Dissertation

trug den Titel: «Prolegomcna zu einer Psychologie der
Architektur.» Zwei Jahre später erschien das Buch über
«Benaissance und Barock», in das der Hauptgchalt
jener ersten Schrift aufgenommen war und das auf
Jacob Burckhardt einen so starken Eindruck machte,
daß der Verfasser als sein Nachfolger an die Universität

berufen wurde. Im folgenden Jahre kam das Buch über
Salomon Geßncr heraus: eine ästhetische Studie, die
Michael Bernays angeregt hatte und der eine knappe
Biographie vorangestellt ist. Zehn Jahre später war die
«Klassische Kunst» vollendet. Das Buch ist die Antwort
auf das Erlebnis von Marees und Hildebrand: die

Meisterleistung eines fünfunddreißigjährigen
Kunsthistorikers. Nach der Darstellung einer ganzen
künstlerischen Periode drängte es Wölfflin nun wiederum

zur Darstellung einer einzelnen künstlerischen Erscheinung

- so entsteht das Buch über Dürer, in dem die

Auseinandersetzung eines Künstlers des Nordens mit
der Kunst des Südens dargestellt wird, und das in seiner

Anlage und Methode mit jenem über Salomon Gcßner
verwandt ist, wenn es auch in jeder Beziehung viel weiter

führt. Ein Jahr nach dem Beginn des ersten
Weltkriegs waren die «Kunstgeschichtlichen Grundbegriffe»
vollendet. Ihre Entstehungsgeschichte läßt sich bis in
die ersten Werke zurückvcrfolgen. Sie stellen, wenn
man sie mit diesen in Beziehung setzt, eine Bevision
des Buches «Benaissance und Barock» dar, das seinerseits

ja auf die «Prolegomena zu einer Psychologie der
Architektur» zurückweist. In den fünf berühmten
Begriffspaaren sind die Begriffe und Definitionen der
früheren Werke noch schärfer gefaßt und sublimiert.
Nach seiner Bückkehr in die Schweiz im Jahre 1924
vollendete er im Jahre ig3i das Buch «Italien und das

deutsche Formgefühl», das aus dem Inhalt des

Festvortrags aus Anlaß des vierhundertjährigen Todestages
von Dürer in Nürnberg herausgewachsen ist. Auch
dieses Buch erscheint als eine Weiterentwicklung der
früheren Werke. Es vergleicht nun nicht mehr zwei

aufeinanderfolgende Stilperioden, sondern nationale
Kunstcharaktere. Wenn in den «Kunstgesehichtlichen
Grundbegriffen» Benaissance und Barock gegeneinander
abgegrenzt werden, so werden in diesem letzten größeren

Werk italienisches und deutsches Formgefühl
miteinander verglichen und auf diese Weise auch aneinander

geklärt. Und wieder zehn Jahre später sind die

«Gedanken zur Kunstgeschichte» erschienen, die in fünf
Gruppen zusammengefaßt (Grundbegriffe, Das

Klassische, Kritische Kunstgeschichte, Nationale Charaktere,

Jacob Burckhardt) Vorträge und Aufsätze aus
allen Perioden seiner Entwicklung enthalten. Wer einen

Überblick über die gesamte schriftstellerische Leistung
von Heinrich Wölfflin hat, bedauert, daß in dieser

Sammlung so vieles fehlt, von dem er möchte, daß es

gerade der größeren Öffentlichkeit bekannt würde: der
Aufsatz über Bembrandt aus dem «Jahrbuch des Freien
Deutschen Ilochstifts in Frankfurt» (1909), die

Äußerungen über das Aufnehmen von Skulpturen, über das

Erhalten von Altertümern, über kunsthistorische Ver-
bildung, über das Zeichnen, über Bücherpreise, seine

vorbildlichen Einleitungen, die verschiedenen Nekrologe

(Michael Bernays, Herman Grimm), verschiedene

andere Bemerkungen.

Das Werk, das den Weltruhm von Wölfflin begründet
hat, sind die «Kunstgeschichtlichen Grundbegriffe».
Die Wirkung dieses Buches ist mit keiner andern auf

1.66



kunsthistorischem Gebiet zu vergleichen. Seit seinem

Erscheinen hat sich die Methodologie der Kunstgeschichte

immer wieder zuerst und vor allem mit diesen

«Grundbegriffen» auseinandergesetzt. Mit den

kunstgesehichtlichen Grundbegriffen sind die Sehformen

gemeint, die ein Künstler in seiner Zeit nicht etwa
vorfindet, sondern als allgemeine Voraussetzung erlebt.

Oder, wie Wölfflin es in seinem Aufsatz «Kunst-
geschichtliche Grundbegriffe. Eine Bcvision» im Jahre

1933 als Antwort auf verschiedene Einwendungen noch

einmal formuliert: «Man stößt also hier auf eine

unterste Schicht von Begriffen (daher der Name

Grundbegriffe), auf denen das bildliche Vorstellen in seiner

allgemeinsten Form beruht. Was sind das für Begriffe?
Für den Unterschied der Kunst des 16. und 17.
Jahrhunderts habe ich versucht, sie in fünf Paaren
zusammenzufassen : linear (plastisch) — malerisch, flächenhaft —

tiefenhaft, geschlossene Form —offene Form (tektonisch—

atektonisch), vielheitliche Einheit. — einheitliche Einheit,
absolute Klarheit — relative Klarheit. Wie weit diese

Begriffe erschöpfend sind und ob sie alle auf dem gleichen

Kang stehen, kann hier füglich außer Betracht bleiben.
Es kommt nicht an auf den historischen Einzelfall,
sondern auf die Theorie. Daß solche Begriffe jeweilcn aus

einem einzigen Prinzip abgeleitet sein müßten, halte
ich für eine ungerechtfertigte Forderung. Eine

Anschauungsform kann in verschiedenen Gründen wurzeln.

Wenn ich aber von Anschauungsform spreche, von
Sehform und der Entwicklung des Sehens, so ist das

wohl ein lässiger Ausdruck, doch kann er sich auf die

Analogie berufen, daß man auch vom ,Auge' des Künstlers

und vom ,Sehen' des Künstlers spricht, wo man
eben die Art meint, wie sich ihm in der Vorstellung die

Dinge gestalten.» Diese kunstgesehichtlichen
Grundbegriffe haben Wölfflin die Möglichkeit einer meisterhaften

antithetischen Charakteristik zweier großer
Stilperioden der abendländischen Kunst - der Benaissance

und des Barock — gegeben. Ihre Grenzen hat er erkannt,
bevor die Kritik darauf hingewiesen hat. Eine
Stilperiode ist mit ihnen wesentlich typisiert; für die

Charakterisierung der einzelnen künstlerischen Erscheinung
aber ist damit nur die unumgängliche Grundlage
geschaffen, von der sie sich in ihrer persönlichen und nur
darin künstlerisch entscheidenden Prägung abhebt,
worauf Wölfflin selber immer wieder hinweist. Der
Einfluß der kunstgesehichtlichen Grundbegriffe auf die

Kunsthistorie ist auch heute noch nicht in seinem ganzen

Ausmaß abzuschätzen. Erst zu jenem Zeitpunkt, da
das Buch veröffentlicht wurde, erkannte man, wie
dilettantisch und ungefähr man bei aller ernsthaften
Forschung das Kunstwerk bisher beschrieben und gedeutet
hatte. Das Buch, aus einem doppelten Bedürfnis (aus
dem Willen zur Klärung des eigenen künstlerischen
Weltbildes und dem ebenso starken Bedürfnis zur
sauberen Übermittlung dieses Weltbildes im Hörsaal)
erwachsen, nahm eine überpersönlichc Bedeutung an. Es

war eine unerbittliche Absage an alle bloß literarische
Kunstwerkbeschreibung. Die Kunstgeschichte, die als

eigene Disziplin vor den Augen der Kunsthistoriker
selber so oft ein fragwürdiges Dasein geführt hatte,

schien durch diese eine Tat plötzlich zu einem

Lehrgebäude und festen Maßstäben gekommen zu sein. Der
sie geschaffen hatte, sah weiter. Wölfflin selber hat der

Öffentlichkeit seine Grundbegriffe als ein Vorläufiges
übergeben und hat in seinem Buch nicht ein abschließendes,

sondern ein tastendes und eröffnendes gesehen -
es ist zwar ein eröffnendes, aber kein tastendes Buch.
Seine Terminologie ist für den größten Teil der
heutigen Kunstgcschichtsschreibung, unbewußt oder

bewußt, maßgebend geworden. Auch wenn sie nicht
immer mit diesen Begriffen arbeitet, so wird sie doch

immer wieder davon angeregt.

Die kunstgeschichtlichen Grundbegriffe haben weit
über das Fach der Kunstgeschichte hinaus gewirkt. Auf
dem Gebiete der Archäologie haben Arnold von Salis

und Franz Winter die selben künstlerischen
Problemstellungen aufgegriffen, die mit den kunstgesehichtlichen

Grundbegriffen formuliert sind. Auf dem Gebiete
der deutschen Literatur haben sich Fritz Strich und
Oskar Walzet mit ähnlichen Untersuchungen beschäftigt;
auf dem Gebiete der romanischen Literatur haben sich

Theophil Spoerri und Karl Voßler damit auseinandergesetzt.

An der Sorbonne in Paris wirkten die

«Grundbegriffe» in Victor Basch und Henri Focillon weiter.
Und eine Zeitlang schien es, als ob sich die
Kunstgeschichte, die seit, einem Jahrhundert die St.ilbezeich-

nungen für die europäische Geistesgeschichte geprägt
hatte, mit dieser einen großen Leistung von Heinrich
Wölfflin die führende Stellung innerhalb der
geistesgeschichtlichen Disziplinen überhaupt erobern würde.
Es ist dann aber doch anders gekommen. Die

kunstgeschichtlichen Grundbegriffe sind ebensoviel mißverstanden

wie richtig begriffen worden. Dieses
Mißverständnis bei den Kunsthistorikern und in einer weiteren
Öffentlichkeit, die Verwandlung in Schlagworte, hat
Wölfflin veranlaßt, sich später noch dreimal über den

selben Fragenkreis zu äußern: «In eigener Sache»

(1920), in einem Aufsatz «Kunstgeschichtliche
Grundbegriffe. Eine Bevision» (10,33), in einem solchen
«Über Formentwicklung», der in den «Gedanken zur
Kunstgeschichte» jenen beiden andern vorangestellt ist.
Der Ton der Aufsätze läßt bisweilen erraten, wie sehr

Wölfflin unter diesen Mißverständnissen gelitten haben

muß: zum Beispiel dann, wenn er ihnen bei Dehio

begegnet. Die drei Aufsätze geben die beste Einführung
zu den «Kunstgesehichtlichen Grundbegriffen:), und sie

sollten späteren Auflagen beigegeben werden.

Der Achtzigjährige denkt heute über seine eigene

Leistung hinaus. Im Vorwort zu den «Cedanken zur
Kunstgeschichte» gibt er einen Hinweis, welche neuen

Aufgaben sich für ihn aus den «Kunstgeschichtlichen
Grundbegriffen» ergeben haben — oder ergeben würden.

Dieser Hinweis scheint nicht weiter aufgefallen zu
sein. Die wenigen Zeilen wirken aber wie eine diskrete

Mahnung, eine stille Forderung an die Kunsthistoriker,
denen die Aufgabe gestellt ist, die Kunstgeschichte an
den Hochschulen oder an andern Bildungsstätten zu
lehren: «Dem ungeübten Auge den anschaulichen Tat-

16-



bestand faßbar zu machen und seine zeitliche Bedingtheit

zu kennzeichnen, war mir immer die Ilaupt-
angelegenheit. Ich bedaure das nicht, obwohl darin
natürlich nur ein Teil der kunstgesehichtlichen Aufgabe

liegt. Wenn ich aber noch einmal anzufangen hätte,
würde ich gerade im Unterricht viel weiter gehn auf
dieser Linie, bis zur selbständigen Darstellung der
verschiedenen Formfaktoren: Geschichte des Farbgefühls,
des Lichtgefühls, der räumlichen Phantasie, der Gestalt-

begreifüng, der Ordnungsmotive usw. (wobei ein
bescheidenes Maß von begleitender Praxis sich wohl als

unentbehrlich erweisen würde). Über das wichtige
Kapitel der Werturteile in der bildenden Kunst habe

ich auch erst in meinem allerletzten Semester Übungen

anzukündigen gewagt.» Die geistige Entwicklung von
Wölfflin hat sich also ganz ähnlich wie die von Jacob

Burckhardt vollzogen — eine Entwicklung zu einer
immer größeren und einfacheren Problemstellung und
eine immer entschiedenere Forderung nach einer
Kunstgeschichte in Kategorien — nicht an der Stelle der

Künstlergeschichte, sondern neben ihr, über sie hinaus —,

die sicherlich eines Tages geschrieben werden muß, die

aber wiederum doch nur im Zusammenhang mit der

allgemeinen Geistcsgeschichte geschrieben werden kann

- und wenn es auch nur wäre, um genau zu erkennen,

wo die Kunstgeschichte in die allgemeine
Geistcsgeschichte, auf der sie eben doch beruht, einfließt, und

wo sie sich von dieser aus ihren eigensten Gesetzmäßigkeiten

trennt oder trennen läßt.

Man hat immer wieder daraufhingewiesen, daß nur der

die Bedeutung von Wölfflin ermessen könne, der ihn
reden gehört habe, und Wölfflin selber führt einmal
diese Äußerung an: «Die Bücher — schon gut! aber den

eigentlichen Wölfflin habe man doch nur im Hörsaal
kennenlernen können. Ich weiß nicht, wieviele es sind,
die diese Meinung teilen — meinerseits hätte ich nichts

dagegen einzuwenden.» Seine rednerische ist von seiner

schriftstellerischen Leistung nicht zu trennen. Viele

Eigenschaften, die in seiner schriftlichen Äußerung nur
latent mitzusprechen vermögen, treten in seinem mündlichen

Vortrag sichtbar in Erscheinung, aber es sind
nicht wesentlich andere als jene, die seine Prosa
auszeichnen. Eine große Gestalt steht im Dunkel oder im
hellen Licht des Vortragssaals vor dem Zuhörer: Kraft,
Konzentration, Beherrschung, der Mann spricht langsam,

als ob er jeden Satz, bevor er ihn ausspricht, noch

einmal überdenken müsse. Jeder Satz ist von letzter
Einfachheit, von einer unüberbietbaren Treffsicherheit,
ein Schuß ins Schwarze. Nie verliert der Bedner die be¬

stimmte Aufgabe, die er sich gestellt hat, aus dem

Auge. Aber während er ganz dem Kunstwerk, von
dem er spricht, dient, tut er es immer auf eine so

überlegene Weise, daß aus dem, was er sagt, aus den

Erkenntnissen, die er formuliert, seine eigene Anschauung
als eine zwingende Vision heraustritt, die denn auch
alles mit einem gleichmäßig klaren Licht übergießt,
sogar dem Dunkel und den Schatten bestimmte Formen
und scharfe Umrisse anweist. Einen Vortrag von Wölfflin

verläßt man wie ein stärkendes Bad. Seit zehn

Jahren hat der Gelehrte fast ganz geschwiegen. Vor
kurzem hat er vor einem engen Kreis wieder einmal

gesprochen: es war, als ob der Bedner die Worte vor
dem Hörer langsam in Marmor gemeißelt hätte.

Alois Biegl hat über Wölfflins «Benaissance und Barock»

geschrieben, das Buch sei in der klaren Harmonie der
Teile dem Stil der Benaissance gemäß. Die Klarheit
seiner gesamten geschriebenen und gesprochenen

Äußerungen ist der Klarheit dieses Stils verwandt. Was er in
einem Aufsatz über Jacob Burckhardt sagt, gilt auch
für ihn: « .alles durchsichtig und klar und jeder Satz

voll Anschaulichkeit und Schlagkraft.» Seine Sprache
ist voll Würde und Maß, und wenn die Würde aus

angeborener Sicherheit kommen mag, so ist das Maß doch

oft mit dem Einsatz des ganzen Willens erkämpft. Die
Bücher von Wölfflin haben viel von der namenlosen

Richtigkeit eines guten Lehrbuchs, die .Sache selber

(das heißt: das Kunstwerk) scheint sich darin die Form
der Erklärung oder Darstellung erzwungen zu haben,
die sprachliche Darstellung aber hat eine solche

Prägnanz, eine solche begriffliche Eindeutigkeit oder
seelische Strahlungskraft, an den schönsten Stellen eine
solche zauberhafte Einfachheit, daß sie nur mit der
besten deutschen Prosa verglichen werden kann. «Lessing

— heißt heute Wölfflin», hat Hugo von Hofmannsthal

einmal zu einem schweizerischen Freund gesagt.
In seiner Abschiedsrede vor den Münchner Studenten,
die nun zwanzig Jahre zurückliegt, äußerte sich Wölfflin

über seine akademische und schriftstellerische Tätigkeit

so: «Es war für mich das unter allen Umständen

zu Vermeidende, die Dinge mit Worten zuzuschütten,
und es schien mir das kleinere Übel, Letztes ungesagt
zu lassen, als mit allzu großer Zudringlichkeit sich
diesen ewigen Geheimnissen und Wundern zu nähern.»
Und einmal berichtet er auch einen Ausspruch von
Jacob Burckhardt, den er selber getan haben könnte:
«Ich habe immer versucht, so einfach wie möglich zu
sein. » Und darum ist, was er geschrieben hat, heute noch

so lebendig geblieben wie am Tag seines Entstehens.

Photos: Max P. Linck SWB, Zürich

1G8



¦ -¦ V,

V
x.

s

Jf'

k

z

Jäi%

?¦->

y

-«p.

i

X

/J,.^^^
j »4 ..*. **_>*-» ta i»



WERK 31. JAHRGANG HEFT 6 JUNI 1944 BEILAGE 4

Hermann Hubacher Bildnisstudie Heinrich Wölfflin Kohlezeichnung 1944


	Heinrich Wölfflin

