Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 31 (1944)

Heft: 3

Artikel: Zeitgendssische Kunst als Formwerdung
Autor: Brock, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-24986

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-24986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zeitgenossische Kunst als Formwerdung

Von Erich Brock

Heraklit, der wie ein vom Gewdlk des Vergessens ver-
hiilltes  Gebirge breitgelagert am  Ursprung aller
Strome abendlindischen Denkens liegt, hat den «Weg
aufwirts», in die Entformung durch das ewige Fliefen
hinein, und den «Weg abwiirts», in die feste Form des
einzelnen, so unscheidbar eng in allen Dingen benach-
bart gesehen, daB er beide als eins bezeichnete. Und in
der Tat sind das. die zwei widereinander spielenden und
innigst verschrinkten Urverrichtungen des einheit-
lichen Lebens, wie Atemholen und Atemlassen. Jene
Doppelheit hat iiber ihren unendlichen Rthythmus hin-
aus eine absolute Bedeutung fir unsere Zeit. Dal3 die
Formreduktion der Kunst seit 1890 echte Lebendigkeit
entband, ist unbestreitbar; ebenso, dal3 sie auch einen
IHaufen bloBer Triitmmer hinterlief3 wie kaum eine ent-
sprechende Bewegung zuvor. Wo es uns wieder den
«Weg abwiirts» driingt, zeigt sich der Stoff zu einer
neuen Formung zerfahrener denn jemals; und die Kraft
dazu durch jene Entfesselung keineswegs entsprechend
nachgewachsen. Das Zeichen gelungener geschichtlicher
Formschopfung war immer ein giiltig gefundenes Prin-
zip des Ornaments. Der Jugendstil vermal3 sich dessen;
so war Logik in ihm. Doch war er nur die mechanische
Verflissigung (Verdickfliissigung!) des Toten, nicht
Einstromen des Lebendigen. Man wich hinter ihn zu-
riick in ein neues, aber nun geschmackvolleres Nach-
ahmen gewesener Stile: die Idyllik von 1g10. Der Krieg
streute diese tiberstindige Liige in die Winde. Es waren
kleine heizbare Einbauten in die unter der Decke schon
lauernde kalte Unendlichkeit gewesen.

Die «schlechte», blof3 rdumliche Unendlichkeit war es,
die nun, nachdem Kopernikus sie angebohrt hatte und
sie Jahrhunderte langsam in den geformten Raum der
europiischen Kultur eingesickert war, zumittst zu sich
selbst kam. Was, von uns unbemerkt, die schwicheren
Kulturen der Welt immer schneller wie Scheidewasser
zerfraB und in gestaltlose Maschinen-Zivilisation zer-
schmelzte — warum sollte es die elgene schlieBilich ver-
schonen? Nach dem ersten Weltkrieg, der alle Versatz-
stiicke auseinanderrif3, war der Augenblick da, die
Folgerungen aus dem Versiegen des europiischen
Form- und Proportionsinstinkts zu ziehen, welches ein
Jahrhundert frither mit der Plotzlichkeit des iiberall
gleichzeitigen Versiegens einer Zuchtrasse eingetreten
war. Damals entwarf Hegel das gewaltigste Bild von
der zerstorerischen, alles in Fluf3 bringenden Macht
des unendlichen Geistes. Es stellte sich thm «der Ge-
danke als die negative Gewalt iiber alles Bestimmte und
Bestehende dar; diese Bewegung ist das alles auflésende
BewuBtsein» (Wke., Berlin 1833, XIV 42/3). Aus dem

Unendlichen selbst, dem «Geiste», der in Wahrheit
soweit nur unendlicher Wille und Glaube war, bog
legel diese Bewegung noch zuletzt mit titanischer
Kraftanstrengung ins absolut Positive hiniiber; und dies
nun war die offenbar gewordene Lage aller Formung
nach dem ersten Weltkrieg. Aus der letzten Formlosig-
keit mufite die Form herausgerungen werden, aus dem
offen Unendlichen das bestimmte Einzelne — so wie die
Religion in unserer Zeit das bestimmte Ja aus dem
gleichmiBig und unabsehbar eingeebneten Trimmer-
feld aller Symbole erzwingen muf. In solcher Lage
gleichen sich Glauben und Verzweiflung ganz von nah,
und so auch Form und Nichtform. Denn Form ist dann
nur die allerletzte Umklafterung der sprengkriftigen
Stofflichkeit. Angesichts dieser uniiberbietbaren Grund-
siitzlichkeit vermochte der Gewaltstreich der «dialek-
tischen» Theologie, die Versatzstiicke durch Befehl vor
der Unendlichkeit festzuklammern, ebenso nur als Ver-
zogerung zu wirken wie der Befehl des Fascismus, eine
neue IFormklassik habe sich zu erzeugen. Was zeit-
gemilB war, war allein die Kunst der Nichtkunst, die
Kunst der Materie. Aber allerdings wurde diese Kunst
des unendlichen, fast bis zum Atheismus asketischen
Arbeitsethos, das unsere Zeit kennzeichnet, méglich nur
durch einen naiven Glauben, einen metaphysischen
Materialismus, der a priori die Form im Stoff anwesend

oder vielmehr durch ihn iiberfliis

ig gemacht annahm.

Wenn wir von der doch wohl als Mif3verstindnis anzu-
sprechenden Richtung in der Malerei absehen, die ab-
zubildenden Stoffe selbst auf der Leinwand zu befesti-
gen, so kommt hier zunichst die Baukunst in Betracht.
Doch keineswegs allein. Die Idee, daB3 der Gegenstand
gerade ohne bewuBte geistige Formgebung sich selber sei
und darbiete, ist unserer Zeit mit ithren phinomenolo-
gischen und existenzphilosophischen Strebungen durch-
aus vertraut. Neben der radikalen Baukunst ist da z. B.
wieder die dialektische Theologie zu nennen; — auch
die Theorien iiber die Auffithrungsweise der alten und
der neuesten Musik. Uberall da herrscht die Meinung,
es konne und miisse die «Sache selbst» ohne irgendwie
hervortretendes und abgestuftes Mitschwingen des
Menschengeistes hingestellt werden. Und diesen Ge-
bicten ist auch gemeinsam, dafl z. B. der Barth’sche
Gott, die «Terrassendynamik» und die «Wohnma-
schine» in ihrer nackten Grundsitzlichkeit eine Ange-
legenheit der berufsmiBigen Befassung geblieben sind.
In ihr sehen wir fiir den selbstgesetzlichen Formgedan-
ken denjenigen der Materialechtheit eintreten. Das
Kubische, das als eine Art natiirlicher Kristallform des

Steines empfunden wird, die einfachen Konfigurationen



eisernen Trigergestinges, die Grundlinien statischer

Gesetzlichkeit — damit meinte man den Formbedarf

eines Gebiudes zu bestreiten. Die Normidee der Ma-
terialgerechtigkeit war zuerst im Kunstgewerbe durch-
gedrungen; hier sollte sich die Schmuckform ganz nahe
an der stoffnatiirlichen Form halten. Alles freie Orna-
ment wurde als das gebrandmarkt, was es wirklich ge-
worden war, als Willkiir und leere Liige. In der Tat ist
man so bei Metall und Tépferei zu den mathematisie-
renden und doch lebendigen, zeitlos edlen Grundformen
durchgedrungen, welche alle groBen Zeiten der Ge-
brauchskunst schon besalen und an denen die Irage
der Nachahmung gegenstandslos wird. Bei Web- und
Wirkstoffen gibt das Material nicht in diesem MafGe
Vorzeichnung, und von hier dringt nun der neue Ver-
such freien Zierats vor. Doch wird sich dieses in unserer
Zeit, der keine wahrhaftige Uppigkeit méglich ist, im
knappsten Umkreis der Sache selbst halten miissen.

Das gilt auch fiir alle héhere Form. Trotzdem: Bau-
kunst ist {iber das Zweckhafte hinaus ein Geistiges; und
das Geistige ist bei aller Gewachsenheit auf nichtgeisti-
gem Grunde doch ein Selbstindiges. So bleibt die For-
derung freier Formung im Bauen bestehen. Einen ge-
wissen «Schematismus» dieses Geistigen bildet der
Gedanke der Funktionsechtheit von Bauformen. IHier
schien die neue Baukunst der geistigen IForderung ent-
gegenzukommen, indem sie sie aber vollig auf dies
Gebrauchshafte zuriickfithrte, und erhob von hier die
Idee der kiinstlerisch selbstgeniigsamen Materie 1ins
Weltanschauliche — wofiir sich alsbald, gleichzeitig in
der eigenen Ebene emporgetragen, der marxistische
Gedanke anbot. Nach diesem ist das Geistige auf dem
FuBe aufrechtzuerhalten, dal es sich darauf beschriinkt,
«ldeologie», unselbstindiger Uberbau des Materiellen
zu sein. Das Materielle ist aber: die Gesetzlichkeit der
Gesellschaft, die wiederum von der Gesetzlichkeit des
Stoffes, des zu bearbeitenden Stoffes, der industriellen
Erzeugung bestimmt wird. Das Stichwort wird «Sach-
lichkeit» — und Sachlichkeit bedeutet nicht allein:
relativer Gebrauchszweck, sondern viel mehr absolut:
Sache, nicht Mensch, Stoff, Bearbeitung, Produktion,
Ifabrik, Maschine. Aber diese beiden Sachlichkeiten
muBten alsbald in Widerstreit geraten. Die unbedingte
Sachlichkeit verlangte, daf3 das Wohnhaus, das Fest-
gebiude einen Iabrikcharakter trage, da es fir den
marxistischen Menschen nichts anderes mehr an letzt-
lich menschlich Wesenhaftem und ideal Erfiilllendem
gibt als die Fabrik”. Die verhdaltnismaflige Sachlichkeit
verlangte, daf3 jeder Bau seinen besonderen Zweck zum
Ausdruck bringe — also das Wohnhaus das Privatleben
des Menschen, als ein Raum, wo nicht Maschinen be-
dient, sondern wo geboren, gelebt, gestorben — wo ge-

, gebetet wird — wo Mufle, Menschsein und

liebt, gehalt
FFeier 1hren Platz haben. Indem diese Sachlichkeit fort-
gedringt wird, bricht sie, verstockt und vergiftet, hin-

terriicks wieder auf: gewisse Verirrungen des Heimat-

* Vgl. unseren Aufsatz «Zwei Russenfilme» im November-
heft der «Schweizer Monatshefte ».

stils bei uns, oder die platte Infantilitit, die unmittelbar
neben eisiger Versachlichung so manche Kundgebung

amerikanischer Kultur kennzeichnet.

Allerdings: Zufall ists nicht, daB3 unter unseren Ilinden
alle Bauten zur Fabrik zu werden in Gefahr sind. Feste
zu feiern wissen wir nicht — wissen kaum etwa in un-
bewuBter Darstellung unsere Arbeit zum Ganzen zu
erheben; und in unserer Mufle ist Flucht. Dies « Leben»
entspringt seitwirts vom Hauptstrom unserer Zeit, es
hat keine tiefe Griindung. Aus dieser Einsicht entspringt
der zweifellos groBartige, letztlich auf Kleists «Mario-
S

nettentheater» fuBlende Versuch Ernst Jingers, freies

Leben und industrielle Mechanik zu vereinerleien — nun
aber nicht mehr nach der Maschine hin wie durch den
Marxismus, sondern schliefflich nach dem Leben hin.
Die IHinreiBung aller biirgerlichen prinzipienlosen
Lebensreste in das Unbedingte des Maschinellen soll in
ungeheurem Umschlag zum absoluten, rein organischen
Spiel fithren. Wohin es in der Tat fithre, ist die Magie,
das Zucken der zerstiickelten Glieder, die Freiwerdung
von Kriiften, die unter dem Leben und Geiste sonst ver-
borgen und beherrscht bleiben. Wenn wir die (beson-
ders in der Literatur breit zutage tretende) Zeitgemafi-
heit dieser Verkettung an der Kunst ablesen wollen, so
brauchen wir im schweizerischen Bereich nur etwa an
Niklaus Stocklin zu denken, der die Welt mittels einer
gespitzten Sachlichkeit in Marionetten verwandelt,
welche von einer magischen Lebendigkeit dahinter be-

\\'Cv“;‘[ \\'crdcn s

Was bet dieser Formschaffung gesucht wird, ist eben
doch Lebendigkeit — aber nicht individuelle, bewubte,
sondern unbewuBte, gedeckte, eingebettete, urtiimliche.
Tiefer Ekel herrscht an dem Privaten, Ungetragenen,
Vereinzelten, Bedeutungslosen der blof individuellen
Bewegtheit; das Individuum  scheint erschopft. Wir
flichen davor in das noch Unindividuelle, Frithe — wo
das Individuum noch Wiirde und Gehaltenheit der
groBen iiberindividuellen Miichte hat. DasMonumentale,
das was in groBem Stil bedeutet, das ist die heiBumwor-
bene Formwerdung der zeitgenossischen Kunst. Der
erste, dem dies Ziel wieder aufging, war Marées. Ir hat
wie ein Rasender daraum gerungen. Malen konnte er,
und daf3 er etwas vom Monumentalen wuBte, zeigt sein
Neapler Fresko. Trotzdem scheiterte er, wo er iiber
dies  Wirklichkeitsnahe hinausstrebte.  Unermiidlich
fiigte er antikische Gestalten zusammen, die aber nicht
zusammenhalten. Sie stehen herum und warten, was
wohl gespielt werde; sie sind bereit, darzustellen und
zu bedeuten, und wiinschen zu erfahren, was. Sie schauen
sich mit miirrischer Feierlichkeit an und scheinen zu
fragen: Ich langweile mich so, kénnen Sie mir nicht
sagen, wann ich endlich hier fortkommen kann? — Sie
sind bis heute nicht fortgekommen — und ebensowenig
fortgekommen in der Ierausbildung eines Zweckes,
einer grofien ideellen Rechtfertigung ihres Statierens.
Und damit hat Marées die Tragik der Gleichstrebenden
in dieser entgotterten unmythischen Zeit vorausgenom-

men. Hodlers «verziickte» Monumentalgestalten kramp-



fen sich i die duBere Haltung eines Ergriffenen hinein
sie hoffen und warten, daB3 sich zu der Haltung die Er-
griffenheit selbst, ja noch deren Gegenstand gesellen
werde, wenn die Haltung den Beschauer und sich selbst
iberzeuge habe. Paul Bodmer hat einmal dies Warten
zu einer groflen positiven Schau gestaltet, im Ziircher
Universititsfresko: das Warten der Jugend, die ruhig

in thr Leben gehiille ist, auf den Geist.

In den primitiven BewuBtseinsstand konnen wir nicht
zuriick — weder durch gesuchte oder ungesuchte Roheit
— noch durch gespielte oder insipide Naivitit. Wir
haben auch m(thr Jenen Rest von reinem Sichdarleben
und -darstellen, den die Franzosen noch lange hatten.
Marées sagte einmal: Wir sind zu Z\\C(‘k{;’(‘]illn(l(‘ll.
Gut, nimmt man uns aber die Einzelzwecke, so bleibt
nur eine Leere. Eine Mutter, welcher der Tod ihr Kind
aus den Armen nimmt, wird nicht wieder ein Médchen,
sondern ihre Arme bleiben leere. Diejenige Verein-
fachung ist nicht erlaubt, durch die der Eindruck nicht
reicher, sondern édrmer wird — die nicht auf Konnen,
sondern auf Nichtkonnen beruht. Man kann das Monu-
mentale nicht riickwirts durch Abstriche am ganz Ge-
fertigten, Aussichherausgetretenen erreichen, sondern
nur durch halbe Entfaltung des Keimhaften. Womit
man aber diese halb in si('h festhalten kann, das wire
ein Glaube. Aller Glaube vereindeutigt, strafft, verein-
facht, hilt zusammen um wenige bedeutende Grund-
achsen. Die Zeiten der Allseitigkeit, in denen die Kunst
tippigste, rundeste, verunterschiedlichtste Fertigung
suchte (und sie einen Augenblick lang, namlich den der
geschehenden Befreiung von gestorbenem, nur noch ein-
schniirendem Glauben auch fand) — diese Zeiten waren
die glaubenslosen: so die italienische Hochrenaissance.
Aber es geniigt nicht, glaubenslos zu sein, um diesen
Reichtum wiederzuhaben. Es gibt eine Freiheit, die so
leer ist, daB ihr nach jeder noch so geistlosen Bindung
der Mund wiissert. Der amerikanisierte Mensch reist zu
den Wilden, um sie zu beneiden, wenn sie sich mit
einem Geliihl des Sakralen die Vorderzihne ausbrechen.
— Es gentigt aber auch nicht, mit der leeren Scheide des
Glaubens zu rasseln, um die Geister des mythenfeind-

lichen Verstandes in die Flucht zu schrecken.

Die geistige Lage 1st wie sie ist; die Kunst kann sie von
sich aus nicht dndern. Fiir sie stellt sich die rage der
Zeit trotzdem mit schroffer Grundsitzlichkeit: Sollen

wir ruhig bei der Materie bleiben und uns alles dess

enthalten, was sich nicht ganz klar, wahrhaftig, gerad-
linig aus einer nea dem Mittelpunkt entbrechenden Ge-
staltungsmacht ergibt? Oder sollen wir uns in Nehmen
und Geben mit allem einzelnen einlassen, das um den
Weg 1ist,

zichungs- und wurzellos? Sollen wir auf Wahrheit oder

sei es «noch» oder «schon» oder ganz be-

8o

auf Wirklichkeit uns richten? Sollen wir das Formlose
oder die duberliche Form wiihlen? Sollen wir uns dem
Nichts verschreiben, welil alles einzelne Verrat ist — oder

Nichts nichts

dem Vereinzelten, weil das

Stellen wir die Alternative so, dann zeigt sich sofort,
daf} die Antwort nicht glatt zugunsten einer ihrer Seiten
fallen kann. Tiefer gesehen, steht das Menschenleben
als solches unaufhorlich vor dieser Frage, sobald seine
Ganzheit zerbrochen ist — was jedem wesentlichen
Leben tiber kurz oder lang widerfiahre. Aber die Kunst
hat hier den Vorzug, daB sie zwar auch der grundsitz-
lichen Idee uufl'uhl,, aber dann von ihr wegstrebt und
sich auf dem Sinnlich-Bedeutenden ansiedelt, das nur
fiir die Vernunft ein Widerspruch ist, eine unkonstruier-
bare Einheit von Geist und Natur, Wahrem und Wirk-
lichem, Ewigem und Einmaligem. So wird der echte
Kiinstler, der unserer Zeit keineswegs vorenthalten ist,
immer wieder Losungen finden, die sogar isoliert sein
diivfen, aber allerdings heute eine besondere Uber-
greifungs- und Spannkraft erfordern. Er wird sich nur
mnerhalb der beiderseitigen Verbotsmarkierung halten
Links: Nicht

die Welt zerstoren wie ein Kind seinem Woll-Elefant die

miissen, jenseits derer geschossen wird.

Beine ausreif3t, und dann imposant mit den Triimmern
gleich Trophien behingt ins Kaffeehaus abwandern.
Wo aber die Welt sich selbst zersetzt, dem Anblick
standhalten. — Rechts: Nicht mit altjiingferlicher Ab-
schirmung des Blicks von Blitmchen zu Bliimchen hiip-
fen, sei es auch nur zu Dekorationszwecken hingeleimt.
Wo aber echtes Blithen ist, sich nicht doktrinir versagen.
Das kahl Grundsitzliche ist falsch, und der Kompro-
mil ist nichtig. Was wahr und fruchtbar ist, das ist das
Gemischte — weise und organisch gemischt aus Bedeu-

tendem und Daseiendem, aus Notwendigkeit und Tat-

sichlichkeit, aus RegelmiBigkeit und Unendlichkeit,
aus Anspannung und Entspannung — wie die Dinge

selbst es auch sind. Wir ertragen auf die Dauer nur das
Objektive, das eine Seele ahnen [aBt, und das Personlich-
Lebendige, das unter dem Gegenstindlichen und Ver-
niinftigen gedeckt und geschiitzt bleibt; das was zu-
gleich anzeigt und verhiillt. Uns damit zu ernidhren, das
ist das herrliche, wohltitige, durchaus einzigartige Vor-
recht der Kunst — und wenn sie thre Einheit durch Aus-
einandersetzung und nicht durch Lahmbheit figt, so
wird sie es in jeder Stofflichkeit und jeder Zerrissenheit

der Zeit vermogen.

Uberaus Vieles und Mittelstes lieBe sich noch iiber das
Erscheinungsgeflecht sagen, das unsere zwei Themen
als einheitliches andeuteten; wir begniigen uns mit der
Hoffnung, einen \\'escnlllchcn Faden daraus zam Augen-

schein gebracht zu haben.



	Zeitgenössische Kunst als Formwerdung

