
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 30 (1943)

Heft: 5

Artikel: Unterhaltung mit Konrad Fiedler

Autor: Meyer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-24270

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-24270
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


war mitbestimmend im geistigen Gesicht jener Zeit,
und Paul Cassirer schrieb damals: « Ob es Deutschland

war, das mit der künstlerischen Werbetätigkeit in den

neutralen Ländern begonnen hat, ob Frankreich dann

gefolgt ist, oder ob es umgekehrt war, das ist wohl
belanglos. Jedenfalls erleben die neutralen Länder das

seltene Schauspiel - im Frieden nie gesehen, nie
geahnt—eines Turniers der Künste auf ihrem Boden. Ilic
Deutschland - hie Frankreich, l'nd längst nicht mehr
die beiden allein; Österreich ist auf dem Plan erschienen,

England tummelt sein Kunstroß, auch Italien
tjostet mit dem wilden Temperament, das seiner Kunst
des letzten Jahrhunderts eigen ist. Verwundert sitzt der
Neutrale auf dem Tribünetiplatz, spendet Beifall, w ic-
der Beifall, immer wieder Beifall. Was soll das?, denkt

er heimlich Und was auch gezeigt wird, was an
Kunst zum Kampf in das neutrale Zwischenland, an die
Grenze des Feindes vorgetrieben wird, kämpft nicht,
stößt nicht, dient nicht, es tut unendlich wenig oder
unermeßlich viel: es singt, es spricht, es tönt, es leuchtet
den einen Sinn: Mensch. » Weiße Blätter, Sept. 1918.)
Dieser Wettbewerb der kriegführenden Staaten um die

Gesinnung der Neutralen vertrat gewissermaßen die

offizielle Kunst von damals, während die genannten
verschiedenen Strömungen weltanschauliche Entscheidung

verlangten und zugleich um die (leitung einer
noch nicht offiziell anerkannten Kunst, sei es Expressionismus,

Kubismus oder Dadaismus, rangen.

Diesen Aufzeichnungen wäre sicher noch manches

Wesentliche, besonders ans dem mir ferner liegenden Gebiet
der Musik, beizufügen. Der Zweck ist aber erreicht,
wenn ich auf diesem beschränkten Baum ein Bild jener
Epoche entwerfen konnte, das vergleichend neben das

heutige künstlerische Wirken der jungen Generation

gestellt werden mag. Unvergeßlich bleibt der heilige
Eifer, die Anteilnahme am Geschehen der Zeit, die

aus dem künstlerischen Niederschlag jener Epoche

spricht. F.s waren Künstler, die glaubten, vor den Toren
einer neuen Welt zu stehen und diesem Glauben, dieser

Sehnsucht, diesem Jubel und dieser Hoffnung, aber auch
dem Zweifel, Ausdruck verliehen. Das vorherrschende

Gefühl war romantisch. Das Ziel dieser Bewegungen

war so hoch gegriffen, daß es den realen Möglichkeiten
dieser Erde entrückt war. Die heutige Generation ist
der Realität unbedingt näher. Wenn sie aber diese

Realität nicht zu jener Begeisterung aufruft und den

(Hauben an eine Weltordnung so zu beflügeln vermag,
daß sie auch in Malerei und Dichtung beschwingten
Ausdruck findet, so liegt es heute vielleicht weniger am
Künstler als an dieser von aller Illusion freien Gegenwart,

die vorderhand eine ebenso nüchterne, rein
wirtschaftlich orientierte Zukunft verspricht. Immerhin
kann und muß jede Realität Gegenstand geistiger Deutung

und künstlerischer Gestaltung werden, und
vielleicht ist doch eine nahe Kunstwende zu erwarten, die

wirklich Gleichnis dieser unserer Wirklichkeit sein wird.

Unterhaltuiifß mit Konrad Fiedler'
von Peter Meyer

Der Schreibende muß gestehen, daß er nie vorher Schriften

von Konrad Fiedler gelesen hat. Um so größer ist das

Vergnügen, in diesem Buch immer wieder Aussprüche zu
finden, niedergesehrieben zwischen 1 875 und 1 8g5, die zum
Besten gehören,was jemals über Kunst.gesch rieben wurde.
— Fiedler war der Sohn reicher Eltern; ohne Zwang zu

einer sofortigen Berufswahl konnte er sich auf ausgedehnten

Beisen eine umfassende Bildung erwerben, und er
machte von dieser Möglichkeit den gewissen hall est en
(lebrauch. Fiedler kommt i86(i nach Born in den Kreis der

Maler, die im Auftrag des! IrafenSchack Meisterwerke der
italienischen Malerei kopieren. Unter ihnen befindet sich

Hans von Marees. Fiedler nimmt künstlerisch und

menschlich immer intensiver teil an der tragisch-mühsamen,

selbstquälerischen und unerbittlich strengen Arbeit
dieses Malers; er übernimmt es auf die taktvollste Art,
ihm durch eine Jahresrente über die äußerste (leldmisere

weg zu helfen, und in der Teilnahme an der Arbeit des

* Konrad Fiedler: «< Vom Wesen der Kunst». Auswahl
aus seinen Schriften, zusammengestellt und eingeleitet von
Hans Eckstein, R. Piper & Co. Verlag, München 1942.

Freundes erschließen sich ihm tiefe Einsichten in das

Wesen der künstlerischen Produktion im allgemeinen.

Die Auswahl des Herausgebers stellt Stellen zusammen,
die bis heule nichts von ihrer Gültigkeit eingebüßt
haben. Wir geben darum nochmals eine Auswahl wieder

— anders gruppiert als in Ecksteins Buch, versehen

mit Anmerkungen, woraus sich so etwas wie eine Unterhalt

ung mit dem Verfasser ergibt.

Verschoben hai sich seil Abfassung der Ficdlersehen
Schriften lediglich die aktuelle Problematik: einiges,
wofür Fiedler kämpfen mußte, ist zur Selbstverständlichkeit

geworden, anderes, was zu seiner Zeit noch

selbstverständlich war, isl heule problematisch. So muß
sich Fiedler für die Erkenntnis einsetzen, daß das

Wesentliche am Kunstwerk nicht sein gedanklicher Inhalt
ist, der sich auch mit Worten aussprechen läßt — heute
ist es nötig zu unterstreichen, daß eine Kunst, die alle
Brücken zwischen dem außerkünstlerischen Interesse
und dem rein artistischen abbricht, auch künstlerisch
verdorrt. Andererseits mußte sich Fiedler {fegen die

i33



normative Ästhetik seiner Zeit wehren, die heute als
überwunden gelten darf. Doch das sind Verschiebungen
des Akzentes, die nichts an der Substanz der Fiedler-
schcn Gedanken ändern.

(Die Zwischentitel sind vom Schreibenden.) P. M.

I. Kunst als Erkenntnis

Die höchste Aufgabe der bildenden Kunst ist die,
vermöge der ihr eigentümlichen Mittel der Darstellung
gewisse Dinge in die Sphäre des Bewußtseins zu erheben,
die keinen anderen Mitteln der Darstellung zugänglich
sind. (Schriften II, 382)

Alle Kunst ist Entwicklung von Vorstellungen, so wie
alles Denken Entwicklung von Begriffen ist.

(Schriften II, 4o)

Hinsichtlich der Empfindungen stehen wir auf gleichem
Boden mit den Tieren, während der fundamentale
Unterschied zwischen Tieren und Menschen auf dem jenen
versagten, diesen aber verliehenen Trieb und der
Möglichkeit der Erkenntnis beruht; auf dieser Qualität der
menschlichen Natur beruhen alle die wesentlich den

Menschen auszeichnenden Gebiete der Tätigkeit und
des Lebens. (Schriften II, 45—46)

Kunst ist nicht nur Schmuck

Es muß zum Bewußtsein gebracht werden, daß die
wissenschaftliche Erkenntnis ihre natürlichen Grenzen hat;
dann erst wird die künstlerische Tätigkeit als das

erscheinen, was sie ist, als eines von den Mitteln, die den

Menschen gegeben sind, um sich die Welt anzueignen.
Dann auch wird das, was jetzt als das Wesentliche in
den Leistungen der Kunst betrachtet wird, das Dasein

von Kunstwerken als einem Schmuck der Welt, als

nebensächlich in den Hintergrund treten.
(Schriften II, 36-37)

Das gilt sogar für das Ornament, diesen Seitenzweig der

Kunst, der von « schmücken » seinen Namen hat.
Wahrscheinlich kommt « ornare » von « ordinäre », wie das

griechische Wort « Kosmos » zugleich « Ordnung », v-Welt-

ordnung » und « Schmuck » bedeutet (weshalb « Kosmos »

und « Kosmetik » den gleichen Wortstamm haben). Auch
das Ornament bedeutet Einordnung des ornamentierten
Gegenstandes in ein gegebenes Wertsystem, also Erkenntnis und
somit mehr als eine müßige Bereicherung, zu der es allerdings

ebenso leicht entartet wie jede andere Kunsltätigkeit.

II. Die Kunst als fundamentale Außei-ung, sie ist nichl
die Wiedergabe eines schon Vorhandenen

Der Inhalt des Kunstwerkes, der in den begrifflichen
Ausdruck eingeht, ist nicht der, der sein Dasein der
wesentlich künstlerischen Kraft des Urhebers verdankt;
er ist vorhanden, bevor er sich dem Ausdrucke im
Kunstwerke anbequemt hat; der Künstler schafft ihn

nicht, er findet ihn nur, und jedem Künstler, mag seine

künstlerische Kraft groß oder gering sein, steht jedes
Stoffgebiet zu Gebote; und selbst wenn der Künstler
einen Gedanken ausspricht, der sein ausschließliches

Eigentum ist, so ist es doch nicht die künstlerische

Kraft, von der dieser Gedanke abhängig ist.
(Beurteilung von Werken der bildenden Kunst)

Die Kunst hat es nicht mit Gestalten zu tun, die sie vor
ihrer Tätigkeit und unabhängig von derselben vorfindet,

sondern Anfang und Ende ihrer Tätigkeit liegt in
der Schaffung der Gestalten, die durch sie überhaupt
erst zum Dasein gelangen. Was sie schafft ist nicht eine

zweite Welt neben einer anderen, die ohne sie existiert,
sie bringt vielmehr überhaupt erst die Welt durch und
für das künstlerische Bewußtsein hervor.

(Beurteilung von Werken der bildenden Kunst)

Das Kunstwerk ist nicht ein Ausdruck für etwas, was
auch ohne diesen Ausdruck ein Dasein hätte, ein Abbild
der im künstlerischen Bewußtsein lebenden Gestalt —

dann wäre die Ilervorbringung des Kunstwerkes für
den Künstler selbst nicht notwendig -, vielmehr ist es

das künstlerische Bewußtsein selbst, wie es im einzelnen

Falle zur höchsten dem Individuum erreichbaren
Entwicklung gelangt.

(Beurteilung von Werken der bildenden Kunst)

Der Inhalt des Kunstwerks ist nichts anderes als die

Gestaltung selbst.

(Beurteilung von Werken der bildenden Kunst)

Die künstlerische Tätigkeit ist wichtiger als ihr Ergebnis
gewiß aber ist es für den geistigen Zustand der

Menschen weit weniger wichtig, daß der Bcihe
unübertroffener Leistungen neue Glieder zugefügt werden, als

daß nur überhaupt die in der unverfälschten künstlerischen

Tätigkeit zum Dasein gelangende Naturbeziehung
der Welt nicht gänzlich abhanden komme.

(Die llildebrand-Ausstellung in Berlin)

Hier macht Fiedler ein Zugeständnis an die Kiillursitua-
tion seiner Zeit, ivoraus sich unser, in andere Richtung
gehendes Zugeständnis vor Fiedler rechtfertigen läßt, das

wir im Abschnitt Kunst und Öffentlichkeit zugunsten
einer Verbindung zwischen Kunst und außerkünstlerischen

Interessen machen.

« Form » und « Wesen »

Man sagt, die Kunst habe es nur mit der Form der

Dinge, die Wissenschaft mit deren Wesen zu tun, und
bedenkt dabei nicht, daß die Form den Dingen nicht
um ein Haar weniger wesentlich ist, als alles das, was

man ihr Wesen zu nennen beliebt. (Schriften II, 60)

Es ist ein eigentümliches Ding um die Form, sie ist
nichts Feststehendes und nichts abgesondert Faßbares;
sie erzeugt sich immer neu und in neuer Gestalt, sobald

sich ein noch unausgesprochener Inhalt zum Ausdruck

drängt. Ist einmal auf diese Weise eine selbständige

i34



neue Form entstanden, so gewinnt sie für einige Zeit
ein neues Leben, wird aber in den Händen derjenigen,
die sich ihrer bemächtigen, allmählich zur Phrase.

Unsere gesamte Kunstproduktion lebt fast ausschließlich

in einem rechten Phrasen tum. Eine vom Inhalt
ausgehende, wirkliche Neuproduktion wird sich dagegen
immer revolutionär verhalten und wird zunächst den

Sehein der Formlosigkeit haben.

(An Hildebrand, 20. September 1876)

III. Die Kunst und ihr Gegenstand

Einbildungskraft allein ist unzureichend

Lebhaftigkeit der Einbildungskraft ist noch kein
Zeichen eigentlich künstlerischer Begabung; das bloße

Spiel derselben erzeugt so wenig ein Kunstwerk, als die

Leichtigkeit in der Kombination von Gedanken eine

wissenschaftliche Arbeit. Nur wenn die Einbildungskraft

in den strengen Dienst der Verarbeitung eines

Materials genommen wird, kann sie zu einem Faktor
künstlerischen Schaffens werden. 'Schriften II, i38—i3g)

Eine beherzigenswerte Feststellung — heute wichtiger als

je, wo jeder, der eine leidliche Handfertigkeit und
Sensibilität des Auges besitzt, glaubt, die Laufbahn des Künstlers

als Beruf ergreifen zu müssen, wobei dann der

Allgemeinheit zugemutet wird, ihn auf Staatskosten durch

Ankäufe « zur Förderung der Kunst » :u subventionieren

— auch wenn er mit seiner Geschicklichkeil weiter gar
nichts zu sagen hat als eben dies, daß er geschickt ist.

Phantasmen

Es ist ein Kennzeichen einer verworrenen und verwirrenden

Beurteilung, alle möglichen Phantasmen, die
der menschliche Geist zuwege bringt, und die als

Erdichtungen sich nicht unter den Resultaten exakten
Denkens unterbringen lassen, der künstlerischen Tätigkeit

des menschlichen Geistes in die Schuhe zu schieben.

(Schriften II, 39)

Schade, daß Fiedler schon 189 5 gestorben ist, es wäre
interessant gewesen zu sehen, wo er unter den « Ismen »

der letzten dreißig Jahre die Grenzlinie gezogen hätte
zwischen ernsthafter künstlerischer Tätigkeit und dem, was er

« Phantasmen » nennt.

Anarchische Zustände

Das berechtigte Bestreben, die Kunst von allen fremden,
ihr von außen aufgenötigten Tendenzen zu befreien, sie

gleichsam wieder zu sich selbst zu bringen, hat zu ganz
anarchischen Zuständen geführt. Die Auflehnung gegen
veraltete, falsche Gesetze hat zur Auflehnung gegen die

Berechtigung jeden Gesetzes geführt. Es hängt dies mit
einer weit verbreiteten Eigentümlichkeit der jüngeren
Generationen zusammen, einer Art Krankheitserscheinung.

Die nervöse Steigerung der natürlichen Anlagen
wird für Genialität genommen. Man steht nicht mehr
auf dem Boden einer gesunden und stetigen Entwicke-
lung, in der es sich immer nur um die Sache handelt,

in der hinter der Wichtigkeit der Sache die Persönlichkeit

zurücktritt. Wie weit ist man von den Zeiten
entfernt, in denen man wußte, daß von einer Persönlichkeit
doch nur gesprochen .werden kann, sofern allgemein
menschliche Anlagen sich an bestimmten Aufgaben zu

einer besonderen, von andern unterschiedenen
Erscheinungsform entwickeln. Man kehrt das Verhältnis um.
Nicht Leistungen, sondern Ansprüche beherrschen die

Welt. Da man sich nicht auf das berufen kann, was

man getan hat, so beruft man sich auf das, was man ist,
oder zu sein vorgibt. Nicht an seinem Teil mitzuarbeiten

an den im Grunde doch immer gleichen Aufgaben
der Menschen, nicht abzuwarten, ob man neu, groß und
bedeutend sich darstellen wird in dem, was man erreicht
hat, nicht das ist der Sinn der heutigen Bewegung,
sondern sein eigenes unentwickeltes Ich der Welt zu
offenbaren und sie zu überreden, daß, wenn man es nur
verstehe, sich groß zu gebärden, schon etwas Großes
vorhanden sei. Die Anerkennung des unbedingten Rechts

der Persönlichkeit muß jede Möglichkeit aufheben, in
der künstlerischen Produktion die Einheit einer inneren

Gesetzmäßigkeit zu erkennen.

(Aus Fiedlers Einleitung zu Julius Meyer: «Zur
Geschichte und Kritik der modernen deutschen Kunst»,
Leipzig i8g5).

IV. Kunst und Aktualität

Die Künstler sollen keinen Inhalt der Zeit zum
Ausdruck bringen, sie sollen vielmehr der Zeit erst einen

Inhalt geben. (Schriften II, i3i)

Man vergleiche damit das Echo, das die Ausstellung « Die

junge Schweiz » im Kunsthaus Zürich bei der Kritik
gefunden hat: fast alle Besprechungen warfen ihr
mangelnde Zeitbezogenheit vor, mangelnde Aktualität. Oder

das Hodlerbuch von Hans Mühlestein und Georg Schmidt,
das Hodler und Anker einen Vorwurf daraus macht, daß
sie Marignano-Kricger und Bauern, nicht aber Industriearbeiter

gemalt haben, wie dies die Verfasser für richtig
gehalten hätten. Oder man denke an die panische .-fugst
mancher .irchiteklen und Kunstgewerbler, unzeitgemäß

zu sein — als ob man das überhaupt könnte! Man braucht
aber nichl zu befürchten, alle Uhrzeiger könnten plötzlich
links herum laufen — sie laufen rechts herum, auch ohne

daß man sie ausdrücklich schiebt.

WirIm ngsa bsichl

Das vornehme Kunstwerk übt wohl Wirkungen aus,
aber es wird gleichsam unbekümmert um die Wirkungen

sein; es ist da und wirkt durch sein bloßes Dasein.

Manche Kunstwerke gehen aber so direkt auf die

Wirkungen los, daß sie nur um der Wirkungen willen da

zu sein, nur in den Wirkungen vorhanden zu sein

scheinen. (Schriften II, 143)

Das gilt ebenso für die beifallheischende Sentimentalität
und Theatralik der achtziger Jahre, wie für den Muff-
Effekt vieler moderner Bilder.

i35



Kunst und Öffentlichkeit
Wenn ein Zusammenhang der bildenden Kunst mit dem
öffentlichen Leben gefordert wird, so wird damit
bewiesen, daß man in den Werken der bildenden Kunst

nur der Nützlichkeil oder der Annehmliehkeil dienende

Mittel erblickt. Man glaubt der Kunst damit, daß man
ihr eine Stelle unter den Elementen des Staatslebcns

anweist, eine besondere Ehre anzutun. Und doch würdigt

man sie gerade dadurch herab; denn man ignoriert
dabei vollständig ihren eigentlichen Wert, um dessent-

willen sie da ist und der in der durch sie zum Ausdruck

gelangenden Erkenntnis der Welt besteht. Von dieser
Seite hat sie keinen Zusammenhang mit dem Leben der
Menschen im großen und ganzen und kann ihn nicht
haben; sie ist nur der verschwindend kleinen Zahl derer

zugänglich, die überhaupt in der Erkenntnis die höchste
und allein wichtige Tätigkeit des Menschen erblicken.

(Schriften II, 53)

Das ist sehr richtig, sofern man dabei nur an Kunstwerke
höchsten Banges denkt, — Fiedler mag dabei Marees im

Auge gehabt haben, im Gegensatz zum themalisch

interessanteren und damit publikumsnäheren Böcklin. lud
auch dieser steht fa an malerischer Qualität noch hoch

über dem, was zu seiner Zeil an Historienmalerei und
dekorativer Malerei geleistet wurde. Inzwischen hat sich

die Kunst aber ganz im allgemeinen so sehr von allen
anderen Lebensinteressen abgespalten, daß heute sichtbar

wird, v'ie notwendig eine vermittelnde Zone wäre, eine

Kunst, die ohne Verzieht auf künstlerische Qualität sich

wieder von ihrer Absolutheit lier um die außerkünstlerischen

und menschlichen Anliegen kümmern würde, sonst

vertrocknet der Boden, in dem auch die (jroßen Kunstwerke

wurzeln. Ferner ist zu bedenken, daß die von Fiedler

postulierte höchste Funktion der Kunst auf Seilen des

Publikums eine aufnahmefähige Elite zur Voraussetzung
hat - oder eine organisch slruftivierle Gesellschaft, und
nichl eine «klassenlose», das heißt strukturlose Masse.

künstlerischen Inhalt abzuhelfen. Beider Werke sind
künstlerisch unbedeutend.

(Beurteilung von Werken der bildenden Kunst)

Der Unterschied zwischen Idealismus und Realismus

in der Kunst ist ganz müßig; die Kunst ist ihrem
Wesen nach ideal, sonst hört sie auf, Kunst zu sein.

(Schriften II, 59)

Entweder Naturnachahmiing oder Ideenmalerei ist das

Dilemma; das Richtige liegt auf keiner Seite; nur der
wird es treffen, der das Dritte findet, was weder
Naturnachahmung noch Ideenmalerei ist. 'Schriften II, 97)

Bedeutende Denker und Künstler mögen den momentanen

Umfang ihrer Bedeutung zum großen Teil ihrer
idealistischen Richtung verdanken; ihren dauernden

Wert verdanken auch die größten Idealisten dem
realistischen Kern ihrer Produktionen. (Schriften II, io4)

Nicht die Wirk lichkeit ist das Beharrende, sondern die Form
Das Problem des Kunstwerks kann nur der verstehen,
der die sichtbare Natur als etwas durchaus
Unfeststehendes, als etwas gar nicht im gewöhnlichen Sinne
fleales erkannt hat, gerade so wie das Problem des Er-
kennens nur von dem erfaßt werden kann, dem es klar
geworden ist, daß nicht die Wirklichkeit der Dinge das

Beharrende ist, sondern allein die Form, die das Wirkliche

durch uns annimmt. (Schriften II, 65—66)

Ein wichtiger Beitrag zum Problem « Idealismus-Realis-

mus », das hier in ganz anderer Tiefe erfaßt isl als im

vorhin zitierten Buch über Ferdinand Hodler, dessen

Autoren den Begriff« Idealismus » ungefähr so verstehen,

wie die Kosmetik-Inserate, die ihren Leserinnen eine

« ideale Büste » versprechen.

VI. Kunst und Ästhetik

V. Realismus und Idealismus

Aller Streit um Realismus oder Idealismus der Kunst
ist ein müßiger; er wird geführt um eine äußerlich der
Kunst wohl ähnliche, innerlich aber unkünstlerische
Produktion. Die Kunst, wenn sie diesen Namen
verdienen soll, kann nicht entweder realistisch oder
idealistisch, sondern sie kann immer und überall nur eins

und dasselbe sein, welchen Namen man ihr auch

beilege. Die sogenannten Realisten sind nicht deshalb zu

tadeln, weil sie in ihren Werken das Hauptgewicht auf
die sinnliche Erscheinung legen, sondern deshalb, weil
sie gemeiniglich in der sinnlichen Erscheinung nicht
mehr gewahr zu werden vermögen, als ihr auch das

geringste Auffassungsvermögen abzugewinnen weiß.
Die Idealisten aber, indem sie sich weder befriedigt
fühlen von der Natur, wie sie sie erkennen, noch auch
imstande sind, ihre Naluranschauung zu immer höheren

Graden auszubilden, suchen der künstlerischen

Dürftigkeit ihrer Gestaltungen durch einen außer-

Das Schöne und die Kunst ist die althergebrachte
Zusammenstellung, und nun vermischt man die Wirkungen

beider, schreibt der Kunst Wirkungen zu, die nur
dem Schönen zukommen und dem Schönen Wirkungen,
die nur von der Kunst ausgeben können.

(Schriften II, 27)

Ästhetisches Urteil und Kunsturteil
Das ästhetische Urteil, ob etwas schön sei oder häßlich,
ob etwas gefalle oder mißfalle usw., läßt sich (nach

Kant) keinen allgemein gültigen Regeln unterwerfen;
es ist rein subjektiv und in jedem einzelnen Falle muß
der Geschmack sein Urteil von neuem abgeben. Ganz

verschieden hiervon ist das Kunsturteil; dieses kann
und muß allerdings bestimmten allgemein gültigen
Regeln unterworfen werden; denn dieses Urteil wird
nicht vom Geschmack gefällt, sondern vom Verstände.
Wer noch auf dem Standpunkte steht, daß er an Werke
der Kunst den Maßstab des Gefallens legt, der kennt
ihre Redeutung noch nicht. Das Gefühl der Lust, wel-

:36



ehes ein wahres bedeutendes Kunstwerk erregt, sieht

auf derselben Stufe mit dem Gefühle der Lust, von
dein jede Erkenntnis begleitet ist. Wer über Werke
der Kunst nur den Geschmack als Richter anerkennt,
der beweist, daß er die Kunstwerke nur als Reizmittel
seiner ästhetischen Empfindung anerkennt, wo sie dann

von allen andern Dingen, sofern dieselben einen
sinnlichen Eindruck machen, nicht verschieden sind.

Schönheit läßl sich nicht aus Begriffen konstruieren,
wohl aber der Wert eines Kunstwerkes. Ein Kunstwerk
kann mißfallen und doch gut sein.

Das ästhetische Urteil setzt keine Erkenntnis der Dinge

voraus; das Kunsturteil ist nur durch Erkenntnis zu

fällen.

Ästhetisches Urteil hat jeder; es ist dem Menschen
ebenso natürlich, wie das Gewissen. Urteil über Kunstwerke

haben nur sehr wenige. Ästhetische Reizbarkeit
und Feinfühligkeit begründet noch keineswegs einen

Anspruch auf Fried in Sachen der Kunst. Kunstwerke
dürfen nicht nach (Irundsätzcn der Ästhetik beurteilt
werden.

Für Ausübung der Kunst sind ästhetische Grundsätze

nur insofern verwendbar, als die Kunstwerke einem

dekorativen Zwecke dienen sollen. Und doch ist diese

Seite der Kunst nur eine untergeordnete, ja durchaus
unwesentliche. Schriften II, 9—11)

Das Gesagte besteht zu Recht, wenn man, wie dies zu
Fiedlers Zeiten üblich war, den Begriff des Ästhetischen

mit dem des Schönen gleichsetzt. Heule wird der Begriff'
in der Regel weiter gefaßt, « Ästhetik » ist nicht mehr

allein die Lehre vom Schönen, sondern sie betriff! gerade
die von Fiedler so schön hervorgehobene spezifische Art von

ErkenntnisaufGrund unmittelbarer Sinneswahrnehmung,
und so gesehen isl dann freilich jedes Kunstwerk in erster

Linie ein ästhetischer Tatbestand. (Fenn Fiedler sagt:
« Ästhetisches Urleil hat jeder », so möchte ich das

bezweifeln: jeder hat ästhetische Affekte, Sympathien und

Aversionen, nicht aber ein objektives, bewußtes ästhetisches

Urteil, denn eben dies wäre (nach heutigem
Sprachgebrauch) identisch mit Kunstverständnis.

.ästhetische und historische Betrachtungsweise
Die ästhetische Betrachtung der Kunst ist durchaus

veraltet; das moderne geistige Leben führt sie wie
einen toten Körper mit sich, den es auswerfen muß.
Die Künsller spotten über dieselbe oder bekämpfen sie,
ohne freilich sie ersetzen zu können; wie wenig Leben

ihr mehr innewohnt, beweist die beinahe zur
Alleinherrschaft gelangte historische Betrachtungsweise der

Kunst, die freilich auch nur ein trauriger Ersatz ist.

(Schriften II, 113)

Hier denkt Fiedler an die normative Ästhetik seiner Zeil,
die nicht vom Kunstwerk ausging, um seine Struktur und

Wirkung zu erklären, sondern von vorgefaßten Schön¬

heilsregel11, an denen man jedes Kunstwerk messen ivollte

und aus denen man bindende Vorschriften für die Künstler

ableitete. Diese Betrachtung ist allerdings « durchaus

veraltet ». Aber was hätte Fiedler erst zur soziologischen

Betrachtungsweise gesagt, in der das Kunstwerk als

Illustration für wirtschaftliche Theorien und kulturpolitische
Propaganda herhalten muß!

Künstler und Kunstgelehrter
Die alte Abneigung der Künstler gegen die

Kunstgelehrten, Kunsthistoriker ist heutzutage besonders

groß; dies erklärt sich daraus, daß die sogenannte
Kunstwissenschaft großen Aufschwung genommen hat,
in ihrer Art entschieden größeren als die Kunst selbst;
auch beherrscht sie tatsächlich das der Kunst
zugewendete Interesse des Publikums. Der Künstler fühlt
sich natürlicherweise allenthalben eingeengt und gleichsam

unter der Oberaufsicht von Leuten, die er doch nur
als Eindringlinge in sein Gebiet betrachten kann; auf
der anderen Seite ist er sich wohl bewußt, daß die

Kunst in ihrer gegenwärtigen (leslall nicht die Macht
bat, jenes Kunstgclehrtentuin in seine natürliche Stellung

zurückzudrängen. 1 Schriften II, ii4)

Die Kunst war in der zueilen Hälfte des ig. Jahrhunderts

zu einer Art Ersatz-Religion geivorden, man verehrte das

künstlerische Genie als Halbgott, und der Kunstgelehrte

war der Priester und Prophet dieser Religion — daher auch

die priesterliche Gebärde mancher Kunstkritiker um rqoo.
Heute hat die Kunst diesen religiösen Nimbus wieder so

ziemlich verloren — was ihr nichts von ihrem wahren Wert

nimmt — und das färbt natürlich auch auf das Fach der

Kun stgesch icli le ab.

VII. Das Technische in der Kunst

Die wahren Künsller sehen in dem sogenannten
Technischen der Kunst das nie auszulernende Mittel, der
Natur ihre ewig neuen Geheimnisse abzuringen: wo
das Technische als etwas Gelerntes gehandhabt wird,
da ist Manier schon an die Stelle der Kunst getreten;
nur wo sie als etwas beständig Suchendes erscheint, da

ist wahre Kunst. (Schriften II, 36g)

Ein selbständiges Becht bat die Technik in der
künstlerischen Tätigkeit nicht ; sie dient lediglich dem geistigen

Prozeß. Nur wo der Geist keine Herrschaft auszuüben

imstande ist, gelangt sie zu selbständiger Bedeutung,

Wichtigkeit, Ausbildung und wird künstlerisch

wen los. (Beurteilung von Werken der bildenden Kunst)

Das gilt sogar auf dem Gebiet der angewandten Künste:
die gutgemeinten Theorien von Materialechtheit und

Handwerks- oder Maschinengerechtigkeit sind ja sehr nett
und meinen auch etwas Richtiges, aber sie sind nicht zu

Ende gedacht und falsch formuliert, denn sie unterordnen
das Geistige dem Technischen, das Ziel dem Mittel, während

es darauf ankäme, auch noch das Technische als

geistigen Werl zu verstehen.

,37


	Unterhaltung mit Konrad Fiedler

