Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 30 (1943)

Heft: 5

Artikel: Unterhaltung mit Konrad Fiedler
Autor: Meyer, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-24270

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-24270
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

war mithestimmend im geistigen Gesicht jener Zeit,
und Paul Cassirer schrieb damals: « Ob es Deutschland
war, das mit der kiinstlerischen Werbetitigkeit in den
neutralen Lindern begonnen hat, ob Frankreich dann
gefolgt 1st, oder ob es umgekehrt war, das ist wohl
belanglos. Jedenfalls erleben die neutralen Linder das
seltene Schauspiel — im Frieden nie geschen, nie ge-
ahnt — eines Turniers der Kiinste auf threm Boden. Hie
Deutschland — hie Frankreich. Und lingst nicht mehr
die beiden allein; Osterreich ist auf dem Plan erschie-
nen, England tummelt sein Kunstrof3, auch Italien
tjostet mit dem wilden Temperament, das seiner Kunst
des letzten Jahrhunderts eigen ist. Verwundert sitzt der
Neutrale auf dem Tribimenplatz, spendet Beifall, wie-
der Beifall, immer wieder Beifall. Was soll das?) denkt
er heimlich Und was auch gezeigt wird, was an
Kunst zum Kampf in das neutrale Zwischenland, an die
Grenze des Feindes vorgetrieben wird, kimpft nicht,
stofit nicht, dient nicht, es tut unendlich wenig oder
unermeflich viel: es singt, es spricht, es tént, es lenchtet
den einen Sinn: Mensch. » (Weille Blitter, Sept. 1918.)
Dieser Wettbewerb der kriegfithrenden Staaten um die
Gesinnung der Neutralen vertrat gewissermafien die
offizielle Kunst von damals, wihrend die genannten
verschiedenen Stromungen weltanschauliche Entschei-
dung verlangten und zugleich um die Geltung einer
noch nicht oftiziell anerkannten Kunst, sei es I",xln'('ssio-

nismus, Kubismus oder Dadaismus, rangen.

Diesen Aufzeichnungen wire sicher noch manches We-
sentliche, besonders aus dem mir ferner liegenden Gebiet
der Musik, beizufiigen. Der Zweck ist aber erreicht,
wenn ich auf diesem beschriankten Raum cin Bild jener
[poche entwerfen konnte, das vergleichend neben das
heutige kiinstlerische Wirken der jungen Generation
gestellt werden mag. UnvergeBlich bleibt der heilige
Eifer, die Anteilnahme am Geschehen der Zeit, die
aus dem kiinstlerischen Niederschlag  jener Epoche
spricht. Es waren Kiinstler, die glaubten, vor den Toren
einer neuen Welt zu stehen und diesem Glauben, dieser
Schnsucht, diesem Jubel und diesér Hoffnung, aber auch
dem Zweifel, Ausdruck verlichen. Das vorherrschende
Gefiithl war romantisch. Das Ziel dieser Bewegungen
war so hoch gegriffen, daf3 es den realen Méglichkeiten
dieser Erde entriickt war. Die heutige Generation ist
der Realitit unbedingt niher. Wenn sie aber diese
Realitit nicht zu jener Begeisterung aufruft und den
Glauben an eine Weltordnung so zu befliigeln vermag,
daf} sie auch in Malerei und Dichtung beschwingten
Ausdruck findet, so liegt es heute vielleicht weniger am
Kiinstler als an dieser von aller Illusion freien Gegen-
wart, die vorderhand eine ebenso niichterne, rein wirt-
schaftlich orientierte Zukunft verspricht. Immerhin
Kann und muf} jede Realitit Gegenstand geistiger Deu-
tung und kiinstlerischer Gestaltung werden, und viel-
leicht 1st doch eine nahe Kunstwende zu erwarten, die

wirklich Gleichnis dieser unserer Wirklichkeit sein wird.

Unilerhalltung milt Konrad Fiedler*

von Peter Meyer

er Schreibende muf3 gestehen, daliernie vorher Schriften
Der Schreibend B3 gestel laf
von Konrad Fiedler gelesen hat. Um so grofierist dasVer-

gniigen, in diesem Buch immer wieder Ausspriiche zu fin-

Hund 1895, die zum

den, niedergeschrieben zwischen 187
Besten gehoren,was jemalsiiber Kunst geschriehen wurde.
— Fiedler war der Sohn reicher Eltern; ohne Zwang zu
einer sofortigen Berufswahl konnte er sich aufausgedehn-
ten Reisen eine umfassende Bildung erwerben, und er
machte von dieser Moglichkeit den gewissenhaftesten Ge-
brauch. Fiedler kommt 1866 nach Rom in den Kreis der
Maler, dieim Auftrag des Grafen Schack Meisterwerke der
italienischen Malerei kopieren. Unter thnen befindet sich
Hans von Marées. Fiedler nimmt kiinstlerisch und
menschlich immer intensiver teil an der tragisch-miihsa-
men, selbstquilerischen und unerbittlich strengen Arbeit
dieses Malers; er iibernimmt es auf die taktvollste Art,
thm durch eine Jahresrente iiber die duBlerste Geldmisere

weg zu helfen, und in der Teilnahme an der Avbeit des

* Konrad Fiedler: « Vom Wesen der Kunst Auswahl
aus seinen Schriften, zusammengestellt und eingeleitet von
Hans Eckstein, R. Piper & Co. Verlag, Miinchen 1942.

Freundes erschlieBen sich ihm tiefe FEinsichten in das

Wesen der kiinstlerischen Produktion im allgemeinen.

Die Auswahl des Herausgebers stellt Stellen zusammen,
die bis heute nichts von ihrer Giiltigkeit eingebiiBt
haben. Wir geben darum nochmals eine Auswahl wie-
der — anders gruppiert als in Ecksteins Buch, verschen
mit Anmerkungen, woraus sich so etwas wie eine Unter-

haltung mit dem Verfasser ergibt.

Verschoben hat sich seit Abfassung der Fiedlerschen
Schriften lediglich die aktuelle Problematik: einiges,
wofiir iedler kimpfen mufte, ist zur Selbstverstind-
lichkeit geworden, anderes, was zu seiner Zeit noch
selbstverstiandlich war, ist heute problematisch. So mul}
sich Fiedler fiir die Erkenntnis einsetzen, daf3 das We-
sentliche am Kunstwerk nicht sein gedanklicher Inhalt
ist, der sich auch mit Worten aussprechen liBt — heute
ist es notig zu unterstreichen, dafB eine Kunst, die alle
Briicken zwischen dem auBerkiinstlerischen Interesse
und dem rein artistischen abbricht, auch kiinstlerisch

verdorrt. Andererseits mufite sich Fiedler gegen die

133



normative Asthetik seiner Zeit wehren, die heute als
tiiberwunden gelten darf. Doch das sind Verschiebungen
des Akzentes, die nichts an der Substanz der Fiedler-
schen Gedanken iéndern.

P. M.

(Die Zwischentitel sind vom Schreibenden.)

1. Kunst als Erkenntnis

Die héchste Aufgabe der bildenden Kunst ist die, ver-
moége der ihr eigentiimlichen Mittel der Darstellung
gewisse Dinge in die Sphiire des BewuBtseins zu erheben,
die keinen anderen Mitteln der Darstellung zuginglich
sind. (Schriften 11, 382)
Alle Kunst ist Entwicklung von Vorstellungen, so wie
alles Denken Entwicklung von Begriffen ist.
(Schriften 11, 40)

Hinsichtlich der Empfindungen stehen wir auf gleichem
Boden mit den Tieren, wihrend der fundamentale Un-
terschied zwischen Tieren und Menschen auf dem jenen
versagten, diesen aber verlichenen Trieb und der Mog-
lichkeit der Erkenntnis beruht; auf dieser Qualitit der
menschlichen Natur beruhen alle die wesentlich den
Menschen auszeichnenden Gebiete der Titigkeit und
des Lebens. (Schriften 11, 45—46)
Kunst ist nicht nur Schmuck

Es muf3 zam BewuBtsein gebracht werden, dafB3 die wis-
senschaftliche Erkenntnis thre natiirlichen Grenzen hat;
dann erst wird die kiinstlerische Titigkeit als das er-
scheinen, was sie ist, als eines von den Mitteln, die den
Menschen gegeben sind, um sich die Welt anzueignen.
Dann auch wird das, was jetzt als das Wesentliche in
den Leistungen der Kunst betrachtet wird, das Dasein
von Kunstwerken als einem Schmuck der Welt, als
nebensichlich in den Hintergrund treten.

(Schriften 11, 36-37)

Das gilt sogar fiir das Ornament, diesen Seitenzweig der
Kunst, der von « schmiicken » seinen Namen hat. Wahr-
scheinlich kommt « ornare » von « ordinare », wie das
griechische Wort « Kosmos » zugleich « Ordnung », «Welt-
ordnung » und « Schmuck » bedeutet (weshalb « Kosmos »
und « Kosmetik » den gleichen Wortstamm haben). Auch
das Ornament bedeutet Iinordnung des ornamentierten Ge-
genstandes in ein gegebenes Wertsystem, also Erkenninis und
somit mehr als eine miiflige Bereicherung, zu der es aller-
dings ebenso leicht entartet wie jede andere Kunsttdtigheit.

1l. Die Kunst als fundamentale Aufierung, sie ist nicht
die Wiedergabe eines schon Vorhandenen

Der Inhalt des Kunstwerkes, der in den begrifflichen
Ausdruck eingeht, ist nicht der, der sein Dasein der
wesentlich kiinstlerischen Kraft des Urhebers verdankt;
er ist vorhanden, bevor er sich dem Ausdrucke im
Kunstwerke anbequemt hat; der Kiinstler schafft ihn

134

nicht, er findet ihn nur, und jedem Kiinstler, mag seine
kiinstlerische Kraft groB3 oder gering sein, steht jedes
Stoffgebiet zu Gebote; und selbst wenn der Kiinstler
einen Gedanken ausspricht, der sein ausschliefliches
Eigentum 1ist, so ist es doch nicht die kiinstlerische
Kraft, von der dieser Gedanke abhingig ist. . .
(Beurteilung von Werken der bildenden Kunst)

Die Kunst hat es nicht mit Gestalten zu tun, die sie vor
ithrer Tétigkeit und unabhingig von derselben vorfin-
det, sondern Anfang und Ende ihrer Titigkeit liegt in
der Schaffung der Gestalten, die durch sie tiberhaupt
erst zum Dasein gelangen. Was sie schafft ist nicht eine
zweite Welt neben einer anderen, die ohne sie existiert,
sie bringt vielmehr Giberhaupt erst die Welt durch und
fiir das kiinstlerische BewufBtsein hervor.

(Beurteilung von Werken der bildenden Kunst)

Das Kunstwerk ist nicht ein Ausdruck fiir etwas, was
auch ohne diesen Ausdruck ein Dasein hitte, ein Abbild
der 1m Kkiinstlerischen Bewufitsein lebenden Gestalt —
dann wire die Hervorbringung des Kunstwerkes fiir
den Kiinstler selbst nicht notwendig —, vielmehr ist es
das kiinstlerische BewuBtsein selbst, wie es im einzelnen
Falle zur hochsten dem Individuum erreichbaren Ent-
wicklung gelangt.

(Beurteilung von Werken der bildenden Kunst)

Der Inhalt des Kunstwerks ist nichts anderes als die Ge-
staltung selbst.
(Beurteilung von Werken der bildenden Kunst)

Die kiinstlerische Tatigkeit ist wichtiger als ihr Ergebnis
...gewil} aber ist es fir den geistigen Zustand der
Menschen weit weniger wichtig, daf3 der Reihe uniiber-
troffener Leistungen neue Glieder zugefiigt werden, als
dafB nur iiberhaupt die in der unverfilschten kiinstleri-
schen Tatigkeit zum Dasein gelangende Naturbeziehung
der Welt nicht ginzlich abhanden komme.

(Die Hildebrand-Ausstellung in Berlin)

Hier macht Fiedler ein Zugestindnis an die Kultursitua-
tion seiner Zeil, woraus sich unser, in andere Richtung
gehendes Zugestindnis vor Fiedler rechtfertigen lafit, das
wir im Abschnitt Kunst und Q[]éntliclzkeit zugunsten
etner Verbindung zwischen Kunst und auferkiinstleri-

schen Interessen machen.

« Form » und « Wesen »

Man sagt, die Kunst habe es nur mit der Form der
Dinge, die Wissenschaft mit deren Wesen zu tun, und
bedenkt dabei nicht, daf} die Form den Dingen nicht
um ein Haar weniger wesentlich ist, als alles das, was
man ihr Wesen zu nennen beliebt.  (Schriften 11, 60)
Es ist ein eigentiimliches Ding um die Form, sie ist
nichts Feststehendes und nichts abgesondert Faf3bares;
sie erzeugt sich immer neu und in neuer Gestalt, sobald
sich ein noch unausgesprochener Inhalt zum Ausdruck
driangt. Ist einmal auf diese Weise eine selbstindige



neue Form entstanden, so gewinnt sie fiir einige Zeit
ein neues Leben, wird aber in den Hinden derjenigen,
die sich ihrer bemichtigen, allmihlich zur Phrase.
Unsere gesamte Kunstproduktion lebt fast ausschlief3-
lich in einem rechten Phrasentum. Eine vom Inhalt aus-
gehende, wirkliche Neuproduktion wird sich dagegen
immer revolutionidr verhalten und wird zunichst den
Schein der Formlosigkeit haben.

(An Hildebrand, 20. September 1876)

HI. Die Kunst und ihr Gegenstand

Einbildungskraft allein ist unzureichend

Lebhaftigkeit der Einbildungskraft ist noch kein Zei-
chen eigentlich kiinstlerischer Begabung; das blofe
Spiel derselben erzeugt so wenig ein Kunstwerk, als die
Leichtigkeit in der Kombination von Gedanken eine
wissenschaftliche Arbeit. Nur wenn die Einbildungs-
kraft in den strengen Dienst der Verarbeitung eines Ma-
terials genommen yird, kann sie zu einem Faktor kiinst-
lerischen Schaffens werden.  (Schriften 11, 138-139)
Eine beherzigenswerte Feststellung — heute wichtiger als
je, wo jeder, der eine leidliche Handfertigkeit und Sensi-
bilitit des Auges besitzt, glaubt, die Laufbahn des Kiinst-
lers als Beruf ergreifen zu miissen, wobei dann der All-
gemeinheit zugemutet wird, thn auf Staatskosten durch
Ankiufe « zur Forderung der Kunst » zu subventionieren
— auch wenn er mit seiner Geschicklichkeit weiter gar

nichts zu sagen hat als eben dies, daf} er geschickt ist.

Phantasmen

Es ist ein Kennzeichen einer verworrenen und verwir-
renden Beurteilung, alle moglichen Phantasmen, die
der menschliche Geist zuwege bringt, und die als Er-
dichtungen sich nicht unter den Resultaten exakten
Denkens unterbringen lassen, der kiinstlerischen Titig-
keit des menschlichen Geistes in die Schuhe zu schieben.

(Schriften I, 39)

Schade, daf3 Fiedler schon 1895 gestorben ist, es wire
interessant gewesen zu sehen, wo er unter den « Ismen »
der letzten dreifSiq Jahre die Grenzlinie gezogen hdtle zwi-
schen ernsthafter kiinstlerischer Tdtigkeit und dem, was er
« Phantasmen » nennt.

Anarchische Zustinde

Das berechtigte Bestreben, die Kunst von allen fremden,
ithr von auflen aufgendtigten Tendenzen zu befreien, sie
gleichsam wieder zu sich selbst zu bringen, hat zu ganz
anarchischen Zustinden gefiihrt. Die Auflehnung gegen
veraltete, falsche Gesetze hat zur Auflehnung gegen die
Berechtigung jeden Gesetzes gefiihrt. Es hiangt dies mit
einer weit verbreiteten Eigentiimlichkeit der jiingeren
Generationen zusammen, einer Art Krankheitserschei-
nung. Die nervése Steigerung der natiirlichen Anlagen
wird fiir Genialitit genommen. Man steht nicht mehr
auf dem Boden einer gesunden und stetigen Entwicke-
lung, in der es sich immer nur um die Sache handelt,

in der hinter der Wichtigkeit der Sache die Personlich-
keit zuriicktritt. Wie weit ist man von den Zeiten ent-
fernt, in denen man wufite, daB von einer Personlichkeit
doch nur gesprochen .werden kann, sofern allgemein
menschliche Anlagen sich an bestimmten Aufgaben zu
einer besonderen, von andern unterschiedenen Erschei-
nungsform entwickeln. Man kehrt das Verhiltnis um.
Nicht Leistungen, sondern Anspriiche beherrschen die
Welt. Da man sich nicht auf das berufen kann, was
man getan hat, so beruft man sich auf das, was man ist,
oder zu sein vorgibt. Nicht an seinem Teil mitzuarbei-
ten an den im Grunde doch immer gleichen Aufgaben
der Menschen, nicht abzuwarten, ob man neu, grof3 und
bedeutend sich darstellen wird in dem, was man erreicht
hat, nicht das ist der Sinn der heutigen Bewegung, son-
dern sein eigenes unentwickeltes Ich der Welt zu offen-
baren und sie zu iiberreden, daf3, wenn man es nur ver-
stehe, sich grof3 zu gebirden, schon etwas Grofles vor-
handen sei. Die Anerkennung des unbedingten Rechts
der Personlichkeit muf3 jede Moglichkeit aufheben, in
der kiinstlerischen Produktion die Einheit einer inneren
Gesetzmiligkeit zu erkennen.

(Aus Fiedlers Einleitung zu Julius Meyer: « Zur Ge-
schichte und Kritik der modernen deutschen Kunsty,
Leipzig 1895).

IV. Kunst und Aktualitat

Die Kiinstler sollen keinen Inhalt der Zeit zum Aus-
druck bringen, sie sollen vielmehr der Zeit erst einen
Inhalt geben. (Schriften 11, 131)
Man vergleiche damit das Echo, das die Ausstellung « Die
Jjunge Schweiz » im Kunsthaus Ziirich bel der Kritih ge-
Sfunden hat: fast alle Besprechungen warfen ihr man-
gelnde Zeitbezogenheit vor, mangelnde Aktualitat. Oder
das Hodlerbuch von Hans Miihlestein und Georg Schmudt,
das Hodler und Anker einen Vorwurf daraus macht, daf
sie Marignano-Krieger und Bauern, nicht aber Industrie-
arbeiter gemalt haben, wie dies die Verfasser fiir richtig
gehalten hitten. Oder man denke an die panische Angst
mancher Architekten und Kunstgewerbler, unzeitgemdfs
zu sein — als ob man das iiberhaupt konnte! Man braucht
aber nicht zu befiirchten, alle Uhrzeiger kinnten plitzlich
links herum laufen — sie laufen rechts herum, auch ohne

daf man sie ausdriicklich schiebt.

Wirkungsabsicht

Das vornehme Kunstwerk iibt wohl Wirkungen aus,
aber es wird gleichsam unbekiimmert um die Wirkun-
gen sein; es ist da und wirkt durch sein bloBes Dasein.
Manche Kunstwerke gehen aber so direkt auf die Wir-
kungen los, daf} sie nur um der Wirkungen willen da
zu sein, nur in den Wirkungen vorhanden zu sein
scheinen. (Schriften 11, 143)
Das gilt ebenso fiir die beifullheischende Sentimentalitat
und Theatralik der achtziger Jahre, wie fiir den Bluff-
Efekt vieler moderner Bilder.

135



Kunst und Offentlichkeit
Wenn ein Zusammenhang der bildenden Kunst mit dem
offentlichen Leben gefordert wird, so wird damit be-
wiesen, dafl man in den Werken der bildenden Kunst
nur der Niitzlichkeit oder der Annehmlichkeit dienende
Mittel erblickt. Man glaubt der Kunst damit, dafl man
thr eine Stelle unter den Elementen des Staatslebens
anweist, eine besondere Ehre anzutun. Und doch wiir-
digt man sie gerade dadurch herab; denn man ignoriert
dabei vollstindig thren eigentlichen Wert, um dessent-
willen sie da ist und der in der durch sie zum Ausdruck
gelangenden Erkenntnis der Welt besteht. Von dieser
Seite hat sie keinen Zusammenhang mit dem Leben der
Menschen im groflen und ganzen und kann ihn nicht
haben sie ist nur der verschwindend kleinen Zahl derer
zuginglich, die iiberhaupt in der Erkenntnis die hochste
und allein wichtige Tiatgkeit des Menschen erblicken.
(Schriften 11, 53)

Das ist sehr richtig, sofern man dabei nur an Kunstwerke
hachsten Ranges denkt, — Fiedler mag dabei Marées im
Auge gehabt haben, im Gegensatz zum thematisch inter-
essanteren. und damit publikumsniheren  Bocklin. Und
auch dieser steht ja an malerischer Qualitdt noch hoch
itber dem, was zu seiner Zeit an Historienmalerer und
dekorativer Malerei geleistet wurde. Inzawischen hat sich
die Kunst aber ganz im allgemeinen so sehr von allen
anderen Lebensinteressen abgespalten, dafs heute sichtbar
wird, wie notwendig eine vermittelnde Zone wire, eine
Kunst, die ohne Verzicht auf kiinstlerische Qualitdt sich
wieder von threr Absolutheit her wm die auferkiinstleri-
schen und menschlichen Anliegen kiimmern wiirde, sonst
vertrocknet der Boden, in dem auch die grofien Kunst-
werke wurzeln. Ferner ist zu bedenken, daf} die von Fiedler
postulierte hichste Funktion der Kunst auf Seiten des
Publikums eine aufnahmefihige Elite zur Foraussetzung
hat - oder eine organisch siruktivierte Gesellschaft, und

nicht eine « klassenlose », das heif3t strukturlose Masse.

V. Realismus und Idealismus

Aller Streit um Realismus oder Idealismus der Kunst
ist ein miiBiger; er wird gefithrt um eine dauberlich der
Kunst wohl ihnliche, innerlich aber unkiinstlerische
Produktion. Die Kunst, wenn sie diesen Namen ver-
dienen soll, kann nicht entweder realistisch oder idea-
listisch, sondern sie kann immer und iiberall nur eins
und dasselbe sein, welchen Namen man ihr auch bei-
lege. Die sogenannten Realisten sind nicht deshalb zu
tadeln, weil sie in ithren Werken das Hauptgewicht auf
die sinnliche Erscheinung legen, sondern deshalb, weil
sie gemeiniglich in der sinnlichen Erscheinung nicht
mehr gewahr zu werden vermogen, als ihr auch das
geringste  Auffassungsvermogen abzugewinnen weif3.
Die Idealisten aber, indem sie sich weder befriedigt
fithlen von der Natur, wie sie sie erkennen, noch auch
imstande sind, ithre Naturanschauung zu immer hohe-
ren Graden auszubilden, suchen der kiinstlerischen

Diirftigkeit ihrer Gestaltungen durch einen aufler-

136

kiinstlerischen Inhalt abzuhelfen. Beider Werke sind
kiinstlerisch unbedeutend.

(Beurteilung von Werken der bildenden Kunst)

Der Unterschied zwischen Idealismus und Realismus
in der Kunst ist ganz miiBig; die Kunst ist ithrem
Wesen nach ideal, sonst hort sie auf, Kunst zu sein.

(Schriften 11, 59)

Entweder Naturnachahmung oder Ideenmalerei ist das
Dilemma; das Richtige liegt auf keiner Seite; nur der
wird es treffen, der das Dritte findet, was weder Natur-
nachahmung noch Ideenmalerei ist.  (Schriften 11, 97)
Bedeutende Denker und Kiinstler mogen den momenta-
nen Umfang ihrer Bedeutung zum groflen Teil ihrer
idealistischen Richtung verdanken; ihren dauernden
Wert verdanken auch die grofiten Idealisten dem rea-
listischen Kern ihrer Produktionen.  (Schriften 11, 104)
Nicht die Wirklichkeit ist das Beharrende, sondern die Form
Das Problem des Kunstwerks kann nur der verstehen,
der die sichtbare Natur als etwas durchaus Unfest-
stehendes, als etwas gar nicht im gewohnlichen Sinne
Reales erkannt hat, gerade so wie das Problem des Er-
kennens nur von dem erfaf3t werden kann, dem es klar
geworden ist, daf} nicht die Wirklichkeit der Dinge das
Beharrende ist, sondern allein die Form, die das Wirk-
liche durch uns annimmt. (Schriften 11, 65-66)
Ein wichtiger Beitrag zum Problem « Idealismus-Realis-
mus », das hier in ganz anderer Tiefe erfafit ist als im
vorhin zitierten Buch iiber Ferdinand Hodler, dessen
Autoren den Begrif]'« Idealismus » ungefihr so verstehen,
wie die Kosmetik-Inserate, die ihren Leserinnen eine

«ideale Biiste » versprechen.

V1. Kunst und Asthetik

Das Schone und die Kunst ist die althergebrachte Zu-
sammenstellung, und nun vermischt man die Wirkun-
gen beider, schreibt der Kunst Wirkungen zu, die nur
dem Schonen zukommen und dem Schonen Wirkungen,
die nur von der Kunst ausgehen kénnen.

(Schriften 11, 27)

Asthetisches Urterl und Kunsturteil

Das dsthetische Urteil, ob etwas schon sei oder hafllich,
ob etwas gefalle oder mififalle usw., liBt sich (nach
Kant) keinen allgemein giiltigen Regeln unterwerfen;
es ist rein subjektiv und in jedem einzelnen Falle muf3
der G

verschieden hiervon ist das Kunsturteil; dieses kann

eschmack sein Urteil von neuem abgeben. Ganz

und muf3 allerdings bestimmten allgemein giltigen
Regeln unterworfen werden; denn dieses Urteil wird
nicht vom Geschmack gefillt, sondern vom Verstande.
Wer noch auf dem Standpunkte steht, dafl er an Werke
der Kunst den Mafstab des Gefallens legt, der kennt
ihre Bedeutung noch nicht. Das Gefithl der Lust, wel-



ches ein wahres bedeutendes Kunstwerk erregt, steht
auf derselben Stufe mit dem Gefiihle der Lust, von
Wer iiber Werke

der Kunst nur den Geschmack als Richter anerkennt,

dem jede Erkenntnis begleitet ist. -

der beweist, daB er die Kunstwerke nur als Reizmittel
seiner asthetischen Empfindung anerkennt, wo sie dann
von allen andern Dingen, sofern dieselben cinen sinn-

lichen Eindruck machen, nicht verschieden sind.

Schonheit laBt sich nicht aus Begriffen konstruieren,
wohl aber der Wert eines Kunstwerkes. Ein Kunstwerk

kann mifBfallen und doch gut sein.

Das asthetische Urteil setzt keine Erkenntnis der Dinge
voraus; das Kunsturteil ist nur durch Erkenntnis zu

fallen.

Asthetisches Urteil hat jeder; es ist dem Menschen
ebenso natiirlich, wie das Gewissen. Urteil iiber Kunst-
werke haben nur sehr wenige. Asthetische Reizbarkeit
und Feinfiihligkeit begriindet noch keineswegs einen
Anspruch anf Urteil in Sachen der Kunst. Kunstwerke
diirfen nicht nach Grundsitzen der Asthetik beurteilt

werden.

Fiir Ausiibung der Kunst sind asthetische Grundsitze
nur insofern verwendbar, als die Kunstwerke einem
dekorativen Zwecke dienen sollen. . . Und doch ist diese
Seite der Kunst nur eine untergeordnete, ja durchaus
unwesentliche. ‘Schriften 11, 911
Das Gesagte besteht zu Recht, wenn man, wie dies zu
Fiedlers Zeiten iiblich war, den Begriff’ des Asthetischen
mit dem des Schinen gleichsetzt. Heute wird der Begriff’
in der Regel weiler gefafit, « Asthetik » ist nicht mehr
allein die Lehre vom Schionen, sondern sie betrifjt gerade

die von Fiedler so schon hervorgehobene spezifische Art von

Erkenninis auf Grund unmittelbarer Sinneswahrnehmung,
und so gesehen ist dann freilich jedes Kunstwerk in erster
Linie ein dsthetischer Tatbestand. Wenn Fiedler sagt :
« Asthetisches Urteil hat jeder », so mdichte ich das be-
zwelfeln : jeder hat dsthetische Affekte, Sympathien und
Aversionen, nicht aber ein objektives, bewuftes asthetisches
Urteil, denn eben dies wire (nach heutigem Sprach-

gebrauch) identisch -mit Kunstverstandnis.

Asthetische und historische Betrachtungsweise

Die isthetische Betrachtung der Kunst ist durchaus
veraltet; das moderne geistige Leben fiithrt sie wie
einen toten Korper mit sich, den es auswerfen muf3.
Die Kiinstler spotten iiber dieselbe oder bekimpfen sie,
ohne freilich sie ersetzen zu kiénnen; wie wenig Leben
thr mehr innewohnt, beweist die beinahe zur Allein-
herrschaft gelangte historische Betrachtungsweise der
Kunst, die freilich auch nur ein trauriger Ersatz ist.
chriften 11, 113)

Hier denkt Fiedler an die normative Asthetik seiner Zeilt,
die nicht vom Kunstwerk ausging, um seine Struktur und

Wirkung zu erkliren, sondern von vorgefafiten Schin-

heitsregeln, an denen man jedes Kunstwerk messen wollte
und aus denen man bindende Vorschriften fiir die Kiinst-
ler abletiete. Diese Betrachtung ist allerdings « durchaus
veraltet ». Aber was hatte Iiedler erst zur soziologischen
Betrachtungsweise gesagt, in der das Kunstwerk als Illu-
stration fiir wirtschaftliche Theorien und kulturpolitische

Propaganda herhalten muf3!

Kiinstler und Kunstgelehrter

Die alte Abneigung der Kiinstler gegen die Kunst-
gelehrten, Kunsthistoriker ist heutzutage besonders
grof3; dies erklirt sich darads, dafB3 die sogenannte
Kunstwissenschaft grofen Aufschwung genommen hat,
in threr Art entschieden grofieren als die Kunst selbst;
auch beherrscht sie tatsichlich das der Kunst zuge-

wendete Inter des Publikums. Der Kiinstler fiihlt

sich natiirlicherweise allenthalben eingeengt und gleich-
sam unter der Oberaufsicht von Leuten, die er doch nur
als Eindringlinge in sein Gebiet betrachten kann; auf
der anderen Seite ist er sich wohl bewuBt, daf3 die
Kunst in ihrer gegenwiirtigen Gestalt nicht die Macht
hat, jenes Kunstgelehrtentum in scine natiirliche Stel-
lung zuriickzudringen. Schriften 11, 114)
Die Kunst war in der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts
zu einer Art Ersatz-Religion geworden, man verehrte das
kiinstlerische Genie als Halbgott, und der Kunstgelehrte
war der Priester und Prophet dieser Religion — daher auch
die priesterliche Gebdrde mancher Kunsthritiker wm 1900.
Heute hat die Kunst diesen religissen Nimbus wieder so
ziemlich verloren — was thr nichts von threm wahren Wert
nimmt — und das firbt natiirlich auch auf das Fach der

Kunstgeschichte ab.

VII. Das Technische in der Kunst

Die wahren Kiinstler sechen in dem sogenannten Tech-
nischen der Kunst das nie auszulernende Mittel, der
Natur ihre ewig neuen Geheimnisse abzuringen: wo
das Technische als etwas Gelerntes gehandhabt wird,
da ist Manier schon an die Stelle der Kunst getreten;
nur wo sie als etwas bestindig Suchendes erscheint, da
ist wahre Kunst. (Schriften 11, 369)
Ein selbstindiges Recht hat die Technik in der kiinst-
lerischen Titigkeit nicht; sie dient lediglich dem geisti-
gen ProzeB. Nur wo der Geist keine Herrschaft anszu-
iiben imstande ist, gelangt sie zu selbstindiger Bedeu-
tung, Wichtigkeit, Ausbildung und wird kiinstlerisch

wertlos. (Beurteilung von Werken der bildenden Kunst)

Das gilt sogar auf dem Gebiet der angewandten Kiinste:
die  qutgemeinten  Theorien wvon  Materialechtheit und
Handwerks- oder Maschinengerechtigheit sind ja sehr nett
und meinen auch etwas Richtiges, aber sie sind nicht zu
Ende gedacht und falsch formuliert, denn sie unterordnen
das Geistige dem Technischen, das Ziel dem Mittel, wih-
rend es darauf ankdme, auch noch das Technische als gei-

stigen. Wert zu verstehen.



	Unterhaltung mit Konrad Fiedler

