
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 29 (1942)

Heft: 8

Artikel: Von der gemeinsamen Aufgabe der Architektur und Philosophie

Autor: Goldschmidt, Hermann L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86968

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86968
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie weitreichend die ideellen Werte des Theaters
als solche sind, lässt der Ueberblick über das

schweizerische Volkstheater der Gegenwart erkennen. Liierher

gehören die Prozession in Mendrisio, die

Mysterienspiele in Luzern, Einsiedeln, Selzach und die

evangelischen Spiele, gehören die wechselnden Tellspiele
und die ständigen in Altdorf, Meiringen, Interlaken,
die Winzerspiele in Vevey und andere regionale Feiern.
die grossen Festspiele an eidgenössischen Gedenklagen
bis zur Schwyzer Bundesfeier 1941 mit dem von
Hofmann gestalteten Platz — fast alles Freilichtaufführungen,

der alten Tradition gemäss. Den Abschluss
dieser Gruppe bilden Projekte zur Errichtung von
bleibenden Aufführungsplätzen, wie von Egender für
Trevano ob Lugano, oder Gebäuden, wie von Metzger für
Selzach, und andere.

Zum Volkstheater gehören ferner die Aufführungen
der vielen Liebhaberbühnen, der Vereinstheater in
Städten und Dörfern, deren in neuerer Zeit sich das

sogenannte Ileimatschutztheater annimmt, das sich

der Pflege einheimischer mundartlicher Stücke widmet.
Aber auch das Cabaret verschiedenster Prägung, in

dem das überlieferte charakteristisch schweizerische

Fasnachtsspiel jeweils zeitgemässe Färbung erhält,
gehört dazu, das im Cornichon sich allmählich zum
Berufstheater entwickelte.

Endlich das Schultheater, das in der Innerschweiz,
deren Internate über eigene Räumlichkeiten hiefür
verfügen, ununterbrochen weiterlebte und nun allerorten

spontan neu ersteht, in Ascona ebenso wie in
Basel, im Welschland und anderswo und in Zürich
vielversprechend selbst in die Primarschule dringt, das

Theater für Kinder, wie es ein Berner Kreis schuf,
durch das Kindertheater ergänzend. Neuerdings besinnen

sich auch die Universitäten auf ihre einstige
Tradition, wie Aufführungen von Basler Studenten und
die als Theaterraum eingerichtete Aula des Fryburger
Neubaus zeigen.

Initiant und hauptsächlicher Bearbeiter der gemeinsam

mit dem Kunstgewerbemuseum Zürich veranstalteten

Ausstellung war Dr. G. Kachler, unter Mitwirkung

von Architekt E. F. Burckhardt und Dr. O.

Kberle. Als Wanderausstellung angelegt, wird sie

demnächst in Zürich wiedererscheinen und dann in einigen
anderen Städten wiederholt, nicht ohne Berücksichtigung

des jeweils regionalen Kolorits. Als Ergänzung
der Ausstellung fanden erläuternde und illustrierende
Vorträge und Aufführungen statt, die entscheidenden

Momente der verschiedenen Thealerepochen behandelnd.

Einiges den Bericht veranschaulichendes
schweizerisches Bildmaterial ist aus dem «Werk»-LIeft März
1941 zu ersehen. W. M.

Ton der gemeinsamen Aufgabe der Architektur und Philosophie

Nach einem bei den -¦ Freunden neuer
Architektur und Kunst» am 16. Dezember

1941 in Zürich gehaltenen Vortrag.

Archilekt wie Philosojih bauen: sie finden den
Menschen in verschiedenen Räumen vor, die von ihnen die

Ordnung zu einem Ganzen, dem stofflichen oder

geistigen Hause, verlangen. Der Gegenstand der Architektur

und Philosophie ist nicht ein besonderer Raum,
wie ihn die einzelnen Künste, Handwerke, Berufe oder

Einzelwissenschaften besitzen, sondern die schon

immer gegebene Mannigfaltigkeit der von den anderen

verwalteten Räume. Dennoch isl ihre Tätigkeil
durchaus schöpferisch: Bauen, das ordnend ein Ganzes

bildet und weder von selbst entstehen, noch sich aus

der Tätigkeit in nur einem Räume ergeben, noch
wegfallen kann. Ohne ihren Einbau in das von den Architekten

und Philosophen zu errichtende stoffliche und

geistige LIaus würden die einzelnen Räume trotz ihrer
Bedeutung unfruchtbar bleiben oder gar das Ganze,
das sie beleben wollen, zerstören.

Die gemeinsame Aufgabe des Bauens hat auch

Wesen und Weg von Architektur und Philosophie zu

gemeinsamen gemacht. Trotzdem bleiben sie verschieden

und sind nur durch sich selbst zu erklären.
A'Veder müssen sie einen gleichen Schritt gleichzeitig
gehen noch überhaupt ausführen, aber wo sie dem

Bedürfnis einer Zeit nach ihrem stofflichen oder

geistigen Hause nachkommen, werden sie es in
systematisch vergleichbarer Weise tun.

Charakteristisch für die Geschichte der Architektur
sind ihre Stile, für die der Philosophie ihre Systeme,

worunter ganz allgemein eine Einheitlichkeit
verslanden sei, die trotz der Verschiedenheit der einzel

nen Bäume und ihrer Teile sie alle durchdringt und

zu einem Hause macht. Die Entwicklung dieser Stile
und Systeme brach zu Beginn des neunzehnten
Jahrhunderts plötzlich ab: neue soziale, technische, ästhetische

und geistige Aufgaben forderten eine neue

Bewältigung, aber fanden sie nicht, da man sie nach wie

vor. in gewohnter Weise, mit einem Stil oder System

204



lösen wollte, weder aber mehr einen selbstverständlichen

Stil noch ein solches System besass.

Darum versuchten die Epigonen frühere Stile und

Systeme zu wiederholen. Aber indem sie so als Gebildete

für Gebildete bauten, verfehlten sie nicht nur die

eigentlichen Aufgaben ihrer Gegenwart, sondern führten

auch in keine Zukunft: sie durchliefen nur den

alten Kreislauf von der Antike bis zum Biedermeier
und von Kant bis Hegel noch ein zweites Mal. Um die

Wende zu unserem Jahrhundert standen sie Irotz
einzelner bedeutender Leistungen vor eben dem Stilende

und Systemversagen, das ihre Vorgänger schon an der

Schwelle zum neunzehnten Jahrhundert erschreckt

hatte, nur noch verzweifelter.
Statt wie die Epigonen Alles neu zu wiederholen,

versuchten die Eklektiker mehrere alte Stile oder

Systeme zu einem einzigen neuen zusammenzuschweis-

sen. Ihre Losung war die Synthese, aber diese setzte

sich entweder über die im Grunde unaufhehbare
Unvereinbarkeit der verschiedenen Stile und Systeme

hinweg oder brachte es nur zu ihrer schon totgeborenen

Aneinanderreihung; sie schuf niemals ein
bewohnbares Haus und Heim, sondern machte nur noch

heimatloser.

Da weder die Wiederholung noch die Yereinung
früherer Stile und Systeme befriedigte, suchten der

philosophische Positivist und architektonische Techni-
zist auf sie überhaupt zu verzichten. Sie wandten sich
dem rein Gegebenen zu und verwarfen alles
darüber Hinausgreifende als blosse Metaphysik oder

Kunst. Es kam zur Trennung der Einzelwissenschaften

von der Philosophie und des Ingenieurwesens von der

Baukunst, welche die Einzelwissenschaften und Technik

sich vorübergehend glänzend entfalten liess, aber

auf die Dauer zur Unfruchtbarkeil verdammte, weil
man nicht nur an sein Fach denken kann, sondern
auch an die anderen Fächer denken muss, und das

heisst: philosophieren! — weil man nichl nur die
technischen Notwendigkeiten erfüllen kann, sondern sie

auch dem Ganzen einfügen muss. und das heisst:

architektonisch verfahren!
Der vierte und letzte wichtige Versuch, vom Boden

der erschöpften alten Welt aus das aufgegebene Neue

zu bewältigen, war der Jugendstil, dem in der Philosophie

das Denken Friedrich Nietzsches entsprach. In
beiden Fällen wurde gegen die Bauten aller
Vorgänger Stellung genommen und mit bewunderungswürdigem

Mut freie Bahn geschaffen, auf dieser

dann aber noch einmal im alten Kostüm zu bauen

gesucht: in einem jetzt erfundenen Slil und jetzt
erdachten System. Aber die Kraft der schöpferischen
Persönlichkeit, die Nietzsche und der Jugendstil zur
ausschliesslichen Grundlage des stofflichen und

geistigen Bauens machten, führte nicht in die Zukunft,
sondern war die Ueberspilzung gerade des Individua¬

lismus und Historismus, dessen Unzulänglichkeit sie

selbst schlagend nachgewiesen hatten.
So suchten während des neunzehnten Jahi'hunderls,

das erst jetzt zu Ende geht, Epigonismus, Eklektizismus,

Positivismus, Technizismus und Jugendstil trotz
der Tatsache, dass ihnen ein selbstverständlicher Stil
oder System fehlten, in einem Stil und in einem

System zu bauen. So scheiterten sie. Die Aufgabe der

Zukunft liess sich nicht von der Geschichte her mit
den Lösungen der Vergangenheit bewältigen; sie isl

nur von der Gegenwart aus, in Bescheidung und
Geduld, zu leisten. Gegenwart ist keine erbauliche,
gelöste Aufgabe, die nur zu wiederholen, zu mischen,

aufzugeben oder zu ersetzen wäre, sondern die noch

nicht gelöste Aufgabe, deren Bau jetzt zu leisten ist.

Gegenwart sind Obdachlose, denen mit einem Palazzo

noch kein Heim gebaut, oder mil einer biedermeierlichen

Gemütlichkeil noch nicht ihr Gemüt befriedigt
ist; sind geistig Obdachlose, denen weder ein erneuerter

Hegel noch seine Vereinung mit Schelling ihre
Frage beantworten kann.

Die Gegenwart beherrschen wir nicht, wie wir
heute die Renaissance oder das Biedermeier, Hegel
oder Schelling beherrschen; wagen wir es aber

dennoch, in dieser Gegenwart auf unsere Zukunft zu

hören, machen wir sogleich eine Erfahrung, die uns

spüren lässl. dass wir auf dem rechten Wege sind. Die
quälende Frage nach unserer eigentlichen Aufgabe
verliert ihren Sinn, denn hier ist, was wir bauen müssen,

schon immer gegeben, bevor wir fragen können,

was wir bauen wollen. In der Erinnerung stehen alle

Aufgaben aller Zeiten gleichgültig nebeneinander,

aber in der Gegenwart können nicht wir sie fragen,
ob und in wessen Namen sie gelten, denn sie stellen

uns in Frage, so dass wir nur durch ihre Inangriffnahme

in der Arbeit antworten können, nicht aber

durch eine neue Frage.
Die Frage nach der Aufgabe ist durch die Aufgabe

selbst überholt, die immer schon aufgegeben ist, bevor

wir noch fragen können. Aber die Frage nach dem

Wie ihrer Bewältigung bleibt gestellt. Sollen wir naiv
bauen wie die Meisler vor dem neunzehnten Jahrhundert?

Wir können es nicht, denn wir haben nicht nur
keinen selbstverständlichen Stil oder ein System mehr,
sondern wissen auch, dass wir sie nicht mehr besitzen.

Aber wir können auch nicht senlimentalisch bauen wie'
die Baumeister im neunzehnten Jahrhundert, denn uns

fehlt ihr guter Glaube: wir wissen nicht nur, dass

ihre Wiederholungen, Vereinungen, Verzichte und

neuen Erfindungen künstlich waren, sondern auch

wohin sie führten: in kein neues Leben, sondern in
den alten Tod.

Die Verwirrung scheint unlösbar, da wir weder die

Naivität noch die Sentimentalität wählen können,
aber praktisch ergeht es uns auf dem Boden unserer
Gegenwart mit den Stilen und Systemen wie mit den

205



Aufgaben: die Fülle bleibt, aber sie erhält durch die

je eine Bauaufgabe, vor der wir in der Wirklichkeit
jeweils stehen, eine vor unserer persönlichen
Entscheidungsfrage schon immer entschiedene Richtung,
die zwar von Aufgabe zu Aufgabe wechseln kann, aber

in bezug auf jede einzelne Aufgabe unbedingt gilt.
Die Mannigfaltigkeit der möglichen Stile und Systeme,

die uns in der Erinnerung verwirrte, weil alle gleich
masslos wichtig und unzeitgemäss erschienen, bleibt

zwar, wenn wir vorwärtsblicken, in unserem reflektierenden

Bewusstsein, aber tritt nicht vor unsere Tat und

Praxis, sondern hinter sie als ein Werkzeug, das uns

nicht beherrschen, sondern dienen will.
Damit ist auch der Frage nach der Form oder der

Sache, der Fassade oder der Funktion ihre Schärfe

genommen, denn wo wir echt sind, ergibt sich »aus der

Sache die Form und stimmt die Form zur Sache. Nur
wenn wir mit einem Vorurteil an eine Aufgabe
herantreten, klafft zwischen der Sache und ihrer Form, die

wir mitgebracht haben, ein Abgrund, dessen Tiefe uns

so lange verzweifeln lassen muss, als wir uns nicht
klarmachen, dass wir selbst es sind, die ihn aufgerissen
haben. Form oder Sache? Fassade oder Funktion? —
die sachliche Ordnung der Räume ist schon Form; die

sachgerecht geordneten Funktionen haben bereits ihre
Fassade als die offensichtliche Verbindung mit dem

Ganzen, in das sie eingebaut sind.

Wenn wir aber so das Recht der Räume und Sachen

betonen, die nicht unserer Lebensauffassung und

Weltanschauung dienen sollen, sondern denen wir
dienen müssen als dem Leben und der Welt, die schon

vor unserer Auffassung und Anschauung da sind,
tauschen wir dann nicht für den Formalismus nur sein

Gegenteil ein — einen Pragmalismus, unbedingte
Sachlichkeit, die Herrschaft des blossen Nutzens oder

Zwecks? Darauf ist zu erwidern: von einer Herrschaft
darf und kann nicht mehr die Rede sein. So wenig die

Form die Sache ersticken durfte, darf jetzt die Sache

die Form vergewaltigen. Wir wollen nicht an der

Stelle formalistischer Grundsätze den Grundsatz der

Sachlichkeit überschätzen, sondern uns vor jeder

Ueberschätzung, die immer nur angemasst und
unecht sein kann, bewahren!

Nichts hat dem neuen Bauen so sehr geschadet wie
der Regriff der Neuen Sachlichkeit, der aus der Wendung

«zu den Sachen», die Husserl ähnlich in der

Philosophie durchführte und durch seinen

phänomenologischen Systemanspruch ähnlich wieder verfehlte,
einen Stil gemacht hat. Aber ob man auf Grund des

totalen Anspruches seines Stils die Sprache der Renaissance

oder der Sachlichkeil vorschreibt, bleibt gleich
unsachlich und stellt eine gleiche Vergewaltigung der

wirklichen Menschen, Räume und Sachen dar, die

scheitern muss, nicht weil sie zu sachlich, sondern weil
sie zu wenig sachlich ist! Echte Sachlichkeit aber ist
ein Lob, das auch wir uns gern verdienen, denn es

stellt weder ein Programm noch eine Stellungnahme
fest, sondern eine Einstellung: das bescheidene und

gegenwärtige Mühen um das Echte, das sich weder

von Vergangenem verführen lässt, noch selbst voreilig
die Zukunft verführt — die mannhafte Rereitschaft,

vor jeder neuen Aufgabe von neuem Diener zu

werden.

In den Mittelpunkt des Bauens tritt jetzt der

Mensch, der anfangs schon darum nicht den Bau
bestimmen konnte, weil man die Mitel des Bauens noch

nicht beherrschte. Es war genug, wenn das Haus

stand, wenn es vor dem Weller schützte. Am Anfang
der Philosophie steht die Naturphilosophie, und erst

viel später, als sich der Mensch mit ihr oder mit den

Mitteln des Bauens vertraut gemacht hatte, konnte er

anfangen, sich auf sich selbst zu besinnen. Noch aber

verstand er sich nur aus seiner Verbindung mit den

grösseren Zusammenhängen des Kosmos und der
göttlichen Weltordnung, so wie der Architekt, der Herr
seiner Baumittel geworden war. nicht dem Menschen,

sondern erst der Gottheit ihr Haus errichtete. Wohl

war es stets der Mensch, der baute, aber es war niemals

nur der Mensch, für den er es tat. Erst heute sind wir
so weit.

Dabei handelt es sich weder um einen relativierenden

Subjektivismus, noch um einen überspitzten
Individualismus; es kommt nicht darauf an, dass der

Mensch es ist, der baut, sondern dass er es für den

Menschen tut, und dass nicht der bauende Mensch

sich ausdrückt, sondern den Menschen, für den er

baut, durch seinen Bau zu sich selbst kommen lässt.

Unendlich vieles muss nun nach dem neuen Mass

des Menschen neu berechnet werden: von der Llöhe

der Zimmer, Form der Fenster, Art der Aussicht, bis

zur Anlage der Küche, der Türen, der gemütlichen
Ecke, des Arbeitsplatzes, der Grünflächen, der

Baustoffe, der Beleuchtungen, der Verkehrslinien, der

Strassen. Die Wichtigkeil der hygienischen Fragen
oder Nietzsches Forderungen einer «gesunden», einer

«reinlichen» Philosophie erklären sich von hier aus

als keine Verweichlichung, sondern als die

notwendige Folge der neuen Bedeutung des Menschen.

Früher legte man den Grundriss der Gebäude nach

bestimmten sakralen Richtungen, heute nach der

Sonne: nichl um den Menschen an etwas
Aussermenschliches zu verweisen, sondern durch genügend
Wärme und Licht gesund zu machen.

Die nicht weniger grosse Bedeutung des Menschen

in der Philosophie geht aus der gegenwärtigen Beliebtheit

und Verbreitung der «Anthropologie» hervor, aber

hier meldet sich auch eine Gefahr, vor der die

Architektur ebenfalls zu warnen ist: die LTeberschät-

zung des Menschen. Doch weder soll der Mensch an
die Stelle Gotles, noch die Anthropologie an die Stelle

der Theologie treten! Wenn sich die Lage der Gebäude

heute nicht nach Jerusalem, sondern nach der Sonne

206



richtet, so ist darum nicht die Sonne unser Jerusalem:

die Gesundheil ist kein heiliges, sondern ein heilendes

Bedürfnis, also etwas zwar sehr Wesentliches, aber

auf einer ganz anderen Ebene. Uns ist eine neue Aufgabe

gestellt, nicht aber die alte durch eine neue
einfach ersetzt. Man kann ihr dienen oder sie verfehlen,
nicht aber sie mit früheren Aufgaben vergleichen —
also von der Vergangenheit aus über etwas urteilen
wollen, das nicht durch die Vergangenheit, sondern

nur durch sich selbst gerechtfertigt ist und verstanden

werden kann.
Einen einzigen Beweis gibt es dafür, dass der dem

Menschen zugewandte stoffliche oder geistige
Baumeister wirklich in unserer Gegenwart steht: wenn er

bei seiner Arbeit für den Menschen zugleich der

Gemeinschaft dient. In der Erfüllung ihrer sozialen Aufgabe

vollenden sich Architektur und Philosophie, die

im Gegensatz zu allen anderen Künsten, Berufen und
Wissenschaften von vorneherein auf das alle einzelnen
Räume umfassende Ganze gerichtet sind. Ihr Bauen

kann sich niemals mit dem Bau eines Hauses erschöpfen.

Der Mensch wohnt nicht allein. Die Forderung
des Hausbaus wird, verantwortungsbewusst
angepackt, zur Forderung des Häuserbaus, der Stadtviertelanlage,

des Städtebaus.

Diejenigen zwar, die noch an dem alten Begriff des

Architekten als eines Originalgenies, als des

selbstherrlichen Meisters eines Stils hängen, werden
vielleicht den Städtebau von der eigentlichen Architektur
trennen wollen, weil hier ganz gewiss niemals nur ein

Stil, ein Geist nicht nur ausgedrückt werden kann,
sondern darf, aber die Entwicklung geht über dieses

Vorurteil hinweg:ist doch der heute neu anzupackende
Städtebau keine neue, sondern eine sehr alte und
vornehme Aufgabe der Architektur. Ihre Trennung von
ihm ist ebenso wie die Trennung vom Ingenieurwesen
nicht eine Folge der architektonischen Sache, sondern
des neunzehnten Jahrhunderts, das die Sache, um die

es ging und geht, aus den Augen verloren hatle.
Im Städtebau erreicht die Archilektur ihren Gipfel,

da sie nicht mehr nur dem Einzelnen, sondern der
Gemeinschaft ihr Haus, die Stadt, erbaut. Jetzt ist der
einzelne Mensch nicht etwa vergessen, sondern erst
wirklich berücksichtigt. Er tritt, wenn er sein Haus
verlässt, nicht in eine fremde, feindliche Stadt ein, in
der er nie zu sich selbst kommen kann, sondern ist erst
recht bei sich zu Hause. Wie es selbstverständlich war,
dass der Architekt, um nur ein Beispiel zu geben, den

Weg von seiner Küche in das Esszimmer bedachte,
wird nun sein Weg zum Tram oder der Schulweg
seiner Kinder ebenso vorherbedacht sein.

Gleiches gilt für den Bau des geistigen Hauses durch
den Philosophen; es kann nicht bei einem Hause bleiben:

der LIaushau wird zum Lläuserbau, zum Städtebau.

In unserer künftigen Stadt darf nicht nur ein
Geist zu Hause sein, sondern alle Geister, die sich

heute noch in Wellkriegen der verschiedensten Art
ihre Häuser gegenseitig rauben oder zerstören. Die

Ordnung wird nicht durch ein System, eine Sprache,
eine absolute Behauptung, durch ein «wahres» Haus

hergestellt werden — dadurch, wird nur die Unordnung

durch noch einen anmassenden Ordnungsanspruch

vermehrt — sondern durch die Berücksichtigung

der Vielfalt möglicher Hausordnungen, ihrer
verschiedenen Formen und ihrer gemeinsamen

Berechtigung.

Das ist aber erst eine Seite unserer gemeinsamen
städtebaulichen Aufgabe; es folgen jetzt zweitens aus

ihr neue menschliche Pflichten. Für einen Stilbau
braucht es heute nur einen sich erinnernden,
rechnenden Verstand; ein System lässt sich im reinen Geist

unter Absehen von aller Wirklichkeit ausdenken, aber

eine von der lebendigen Mitmenschheit bewohnbare

Stadt ist nur im Leben selbst von lebendigen
Menschen zu erbauen, die sich ganz hingeben, selbstlos

dienen und einander — helfen! In ganz besonderer

Weise werden jetzt notwendig: Zusammenarbeit,

gegenseitige Verständigung, Gedankenaustausch,

Gespräch, und zwar nicht nur unter den Fachleuten, nur
unter den Architekten, nur unter den Philosophen,
sondern unter allen künftigen Bewohnern der Stadt!

Eine Stadt kann kein Einzelner bauen, viele müssen

sich zusammentun. Eine Stadt kann nicht einer
ausrechnen; viele müssen dabei auf ihre Rechnung
kommen.

Von unserer Vergangenheit lernen wir; in unserer
Gegenwart stossen wir auf die Grenzen alles Gelernten;

die Zukunft müssen wir erst leisten, und zwar,
indem jeder seine Arbeit tut. Die Vergangenheit ist

unser gemeinsamer Besitz, die Gegenwart unsere
gemeinsame Not, die Zukunft die persönliche Aufgabe
jedes Einzelnen. Denn jeder kann sich immer nur
einer und nur seiner Frage verantworten, sich auf
seinen Platz bescheiden, gegenüber seiner Arbeit
gewissenhaft sein und seinem Gegenstande sachlich

dienen. Trotzdem steht er nicht allein. Die Forderungen
der Verantwortlichkeit, Bescheidung, Gewissenhaftigkeit

und Sachlichkeit, die sich jetzt noch stellen,
weisen ihn zwar nur auf sich selbst, aber indem sie

ihm das Ganze in Erinnerung rufen. Folgt er, dann

wird er auf seinem Wege die gemeinsame Sladt wirklich

miterbauen.
Dass sich der Bau nur so verantwortungsbewusst,

bescheiden, gewissenhaft und sachlich angreifen lässt,,
ist das einzige, was wir von ihm mit Bestimmtheit

voraussagen können, denn diese Voraussage nimmt die

Zukunft nichl vorweg. Es lässt sich sogar noch ein
zweites voraussagen: dass sich, wenn wir so bauen,

jenes Gefühl der Arbeitsfreude, der Lust, ja der
Heiterkeit einstellen wird, das man nicht zufällig
«Aufgeräumtheit» genannt hat.

Derjenige zwar, der nicht selber arbeitet, wird

207



weder mit der Verheissung echter Aufgeräumtheit,
noch mit den Forderungen der Verantwortlichkeit,
Bescheidung, Gewissenhaftigkeit und Sachlichkeit viel
anfangen können; sie werden ihm zu leer oder zu

gespreizt, zu nichtssagend oder zu selbstverständlich,
zu alt oder zu wenig alt vorkommen, aber für den, der
tatsächlich arbeitet, als Architekt, als Philosoph oder

sonstwo an seinem Platz, haben sie ihren guten Sinn
und stellen eine vielsagende: die wesentliche Bestimmung

unserer gemeinsamen Bauaufgabe dar. In einem

bestimmten Bereich, vor einer bestimmten Aufgabe
und bei einer bestimmten Arbeit an einem bestimmten
Bauplatz ist mit dem Begriff der Aufgeräumtheit und
den Forderungen von Verantwortlichkeit, Bescheidung,

Gewissenhaftigkeit und Sachlichkeit ganz
Konkretes, Unbedingtes, Eindeutiges, Entscheidendes

verlangt und gewiesen, ohne das wir unsere gemeinsame
Aufgabe niemals bewältigen können — mil dem sie

aber gelingt, weil es schon die Bewältigung selber isl.
Hermann L. Goldschmidt

Vom physischen und geistigen Sehen bei der Architektlirfotografie (Entgegnung)

Wenn wir hier auf den Artikel dieses Titels im Juni-
Heft des «Werk» (lieft 6, S. 148) zurückkommen, so

geschieht dies aus zwei Gründen. Erstens soll das

Verhältnis des Fotografierenden zur Architektur und zum
Architekten von einem andern Standpunkt aus betrachtet

werden, und zweitens wollen wir die technische

Frage der Möglichkeiten mil den heute vorhandenen

Apparaten darlegen.
Zur esten Frage wäre wohl vorwegzunehmen, dass

die Zeit der «stürzenden Linien um ihrer selbst willen»
längst wieder vorbei isl. Diese Bewegung hatte seinerzeit

eingesetzt als Reaktion gegen die althergebrachte
brave Auffassung der alten Fotografen. Wenn heule
noch stürzende Linien berechtigt sind, beschränken sie

sich auf die Fälle, in welchen ein bestimmter Eindruck
auf andere Weise dem Beschauer nicht vermittelt werden

kann; anderslautende Meinungen Unberufener,
die aus der Not eine Tugend machen möchten, können
in diesem Zusammenhange unbeachtet bleiben. Den

Eindruck, welchen der Beschauer von der Wirklichkeit
hat, soll also der Fotograf vermitteln; er kann dies,
sofern er ein Mindestmass an Verständnis für die Architektur

besitzt und sofern er über die technische

Ausrüstung und Fertigkeit verfügt.
In der Gebrauchsfotografie werden wir das uns

befriedigende Bild zustande bringen, vom Fotografen
allein oder in Zusammenarbeit mit dem Architekten.
Wie steht es aber nun mit dem Erinnerungsbild, das

der Kunstfreund auf seinen Reisen machen möchte?

Er wird sich bei seinen fotografischen Fähigkeiten und
seiner beschränkten Ausrüstung eben wirklich mit dem

«Erinnerungsbild» begnügen müssen. Verlangt er

mehr, so kann er ja immer den Fachmann beiziehen.

Der Schrei des Verfassers nach dem «Universalappa
rat» (einem Apparat, mit welchem bei minimalen
Anschaffungskosten, minimalen Betriebskosten und foto¬

grafischen Fähigkeiten des Resitzers maximale
Leistungen erzielt werden können!) wird wohl ungehört
von der fotografischen Industrie verhallen. Einen
Universalapparat kann es nie geben — dazu sind schon

heute die Gebiete viel zu sehr spezialisiert, und einen

Universalapparat darf es nie geben, weil Schablonenarbeit

die l^olge wäre!
Die Kleinbildkamera, schnell schussbereil, versehen

mit viel Negativmalerial, ist für die Bewegungsaufnahme

geschaffen worden. Sollen trotzdem mil ihr
Architekluraufnahmen gemacht werden, so muss man
sich auf das Detail beschränken, wenn der Slandort
keine Gesamtaufnahme erlaubt. Leicht stürzende
Linien können beim Vergrössern entzerrt werden, wenn
man Arbeil und Kosten nicht scheut. Für Archileklur-
aufnahmen aber wird man eine Kamera grösseren
Formates mit verstellbarer Objektiv- oder Mattscheibenebene

nehmen müssen, welche Eigenschaften unweigerlich

wieder auf Kosten der Aufnahmebereitschaft

gehen.
Unsere Meinung geht mil derjenigen des Verfassers

des zitierten Artikels in verschiedenen Punkten
auseinander; raumeshalber wollen wir nur auf zwei

Punkte noch zurückkommen. Ob unser «geistiges

Auge» die Dinge ihrem wahren Wesen entsprechend

sieht, bezweifeln wir. Es sieht sie vielmehr subjektiv,
und erst die heute längst nicht mehr neue «neue
Fotografie» und der gute Film haben uns wieder sehen

gelehrt.
Dass aber die «normale Arohilekturaufnähme das

Bauwerk so wiedergeben soll, wie jeder gute Maler es

malen würde», ist eine absolut abzulehnende

Vermischung zweier ganz verschiedener Ausdrucksmöglichkeiten.

Die Kamera sieht objektiv, der Maler
subjektiv.

Hermann König

208


	Von der gemeinsamen Aufgabe der Architektur und Philosophie

