
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 29 (1942)

Heft: 8

Artikel: Volk und Theater : Ausstellung im Gewerbemuseum Basel

Autor: W.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86967

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86967
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


V«lk 1111(1 Theater Ausstellung im «enerbemusetim Basel

Theater ist Verwandlung, Austausch einer
Wirklichkeit gegen die andere, um in dieser, einer neuen
Dimension des Daseins, gesteigert sich wiederzufinden.

Jede der drei Quellen des heutigen abendländischen

Theaters — griechische Antike, christliches
Mittelalter, bürgerliches Fasnachtsspiel — bestätigt
das, wie auch der fortwirkende Strom des Erlebens, so

oft er sich änderte, so oft er fremden Zielen dienstbar

ward. Als «tätige Reflexion des Menschen über
sich selbst» bezeichnet es Goethe, und dieses Motto
am Eingang der Ausstellung, das noch im äussersten

Randbereich Gültigkeit hat, öffnet und schliesst den

Kreis des Darzustellenden. Dessen Rahmen aber ist

mit der Ueberschrift — Volk und Theater — gegeben,

die ein spannendes und begrenzendes Moment
zugleich enthält, eine Wechselwirkung und damit eine

Aktualität aufzeigen will, die für unsere Zeit vertiefte
Bedeutung gewinnen kann. Dass dabei der schweizerische

Anteil besonders hervorgehoben wird, ist
naheliegend.

Als sachliches und ästhetisches Gerüst der Ausstellung

fungieren eine Reihe von Tafeln, die in Wort
und Bild die einzelnen Kapitel intoniernn, die sich aus

aufeinander abgestimmten Fotos, Skizzen, Modellen,
literarischen Denkmälern aufbauen.

Archaische und frühklassische griechische Vasenbilder

mit dem Dionysoskult, die drei Marien am
Grabe aus einem St. Galler Codex des 10. Jahrhunderts

und liturgische Texte zum Mysterienspiel,
Miniaturen von Jehan de Grise aus dem 14. Jahrhundert

und urtümliche Masken aus den Alpentälern
fürs Fasnachttreiben, das aus animistischem Erlebnis
erwuchs, belegen die im Religiösen liegenden
Ursprünge, wobei hier wie dort durch die Maske das

Eintauchen ins Numinose sinnfällig wird, während,
gewiss nicht zufällig, die christliche Feier ihrer nicht
bedarf. Doch jedesmal ist es Ergriffenheit, die von den

Handelnden auf die schauend und lauschend
Teilnehmenden übergreift und damit das Spiel schafft,
das alle umfasst, das «Spiel», weil die sont anerkannten

Grenzen von Raum und Zeit nun aufgehoben sind.

Das noch ganz im Zeichen des Kultischen stehende

Theater der griechischen Antike schenkte der Welt
das unverlierbare Kunstwerk des Dramas und eine

vorbildliche Aufführungsstätte. Tragödie und Komödie,

seitdem unentbehrlicher Bestand jeglichen Beper-
toires, damals waren sie Angelegenheit des ganzen
Volkes; jeder dazu Berufene wirkte mit, jeder wohnte
der Aufführung bei, die vom Dichter geleitet wurde.
Es bedurfte keiner Requisiten ausser Maske und
Gewand, die geistige Macht des Wortes, der Gebärde

allein trug das Geschehen, das Musik und Tanz
umrahmten. Eingeschmiegl in die Landschaft unter dem

freien Himmel, zunächst nur improvisiert, später

bleibend aus Stein gefügt, mit rings ansteigenden
Sitzen um die fast inmitten liegende offene Bühne —
die römische Antike übernahm und veränderte diese

griechische Konzeption im nunmehr repräsentativen,
nach aussen abgeschlossenen Theatergebäude, das die

demokratische Anordnung verliess, die Bühne immer
reicher ausstattete und den Zuschauern gegenüberstellte.

Nun bildete sich erstmals ein Schauspielerstand;

das Virtuose und technisch Durchdachte der

Aufführung dominierte. Nicht mehr wollte sie «Furcht
und Mitleid» erwecken wie einst, immer mehr wurde
Theater zur Unterhaltung. Doch erst ganz zuletzt gab

man die Maske auf — aber lebt sie nicht in der
Schminke dennoch angedeutet weiter?

Wie sehr die baulichen Unterschiede beim griechischen

und römischen Theater zugleich geistige sind,

zeigen die Rekonstruktionen von Eipdauros und

Orange, wie sehr indessen die Antike — gleich, ob es

sich um attische Vasenbilder oder pompeijanische Fresken

handelt — dennoch als Einheit empfunden werden

kann, ersieht man im Hinblick auf die christlichen
Mysterienspiele des Mittelalters, die mannigfachen
Niederschlag in Portalskulpturen, Miniaturen,
Tafelbildern finden und einen Ausdruck seelischer Haltung
prägen, der jener Welt fremd war. Aus einer Dramatisierung

der gesungenen Liturgie entstanden, zunächst

in der Kirche, später auf den Plätzen der Städte vom
Volk aufgeführt, wird alles Geschehen zum
Heilsgeschehen. In Weihnachts-, Passions- und Osterspielen
sind diese Impulse bis heute lebendig und nicht ohne

Wirkung auch auf die profane Dichtung geblieben.

Notwendige Requisiten, wie der Jerusalemer Tempel,
das Himmelslor. der Höllenrachen standen nebeneinander,

eine Simultanbühne bildend, bisweilen, wie in
Valenciennes, auch auf einem Bretterpodium errichtet.

Regie- und Textbücher aus Luzern, darunter von
Cysat für das Osterspiel mit der Aufrüstungsskizze
des Weinmarkts und einem danach erstellten Modell
veranschaulichen die Spätphase.

Aehnlich aufgeführt hat man sich das im ausgehenden

Mittelalter auftauchende bürgerliche Fasnachtsspiel

zu denken, das mit dem beginnenden 16.

Jahrhundert in der Schweiz durch das Urner Tellenspiel
und die Werke von Gengenbach, Manuel, Rueff
literarischen Rang erhielt. Neben den Texten sprechen
die Illustrationen, Zeugnisse der Spielgestaltung ebenso

wie der Gesinnung. Durch die Hinwendung zum

Politischen, den Einsatz für die Freiheit unterscheidet

sich die Eidgenossenschaft auch hierin von den

umliegenden Ländern. Mit der Farce und Sotie in Frankreich,

der Commedia dell' Arte in Italien aber bildet
sich ein Berufsschauspielertum aus, das die Brücke zur
Renaissance schlägt, die das Theater bewusst als Kunstform

erlebt.

202



Im Humanismus bereitet sich diese Wandlung vor,
mit der Wiederaufführung antiker Stücke in den Schulen,

wie sie namentlich die zahlreichen illustrierten
Terenzausgabcn zeigen. Und hier schritt man erstmals

wieder seit der späten Antike dazu, in eigens nach

ihrem Vorbild erstellten Theaterräumen zu spielen.
Die Architekturwerke Serlios und Palladios knüpfen
ans römische Schauspielhaus an. mit im Halbkreis
ansteigenden Sitzen und das Spielpodium abschliessenden,

zur Kulisse tendierendem Prospekt, der an die

Stelle des improvisierten Vorhangs hinter der Schulbühne

tritt. Später kehrt dieser Vorhang wieder, aber

nun vor der Bühne, seit der Szenenwechsel mit
veränderlicher Ausstattung aufkommt. Das Serliotheater
vermittelt eine Modellrekonstruktion; das Teatro Olimpico

in Vicenza von Palladio, 1580, der erste selbständige

Theaterbau. steht noch heute.

Ihm folgt 1618 das Teatro Farnese von Aleotti in
Parma, das aber den Zuschauerraum bereits mit
bevorzugenden Logen versieht und fast gänzlich von der

Bühne trennt, die im Barock zum festumrahmten
«Guckkasten» wird, hinter dem eine raffinierte Deko-

rationstechnik zur Anwendung gelangt. Die Telari-
bühne Furttenbachs mit prismenartigen verstellbaren
Kulissen demonstriert dessen frühe, die Entwürfe von
Pozzo und den Bibiena im 18. Jahrhundert eine

letztmögliche Gestaltung. Auch den Zuschauerraum formt
die höfische Bepräsentation um. die Sitze werden auf
Rängen angeordnet. Damit entsteht eine bis an die

Schwelle der Gegenwart beibehaltene Konzeption.
Das für die Theatergeschichte so wichtige 17.

Jahrhundert bringt an seinem Beginn in Italien aus der

Wiederbelebung der antiken Chöre die Geburt der

Oper als festliches, rein künstlerisch-ästhetisches
Ereignis, bringt indessen zugleich in Spanien, England,
Frankreich die grossen klassischen Schauspielepochen,
die entgegen dem Aufwand der Residenzen allein vom

geistigen Gehalt ausgehen. Anliegen des Volkes waren
die Werke von Calderon und Lope de Vega, von
Wandertruppen auf der Tableda, der von drei Wagen ein-
gefassten Bühne, gespielt, waren die Werke

Shakespeares, auf freiem, von den Zuschauern umringtem
Bretterpodium aufgeführt, dem die «gesprochene»
Kulisse genügte, zu schöpferisch mitgestaltender Phantasie

aufgerufen. Frankreich aber schuf sich massvoll
die Synethese: Anspruch der Dichtung und des Hofes

traf sich in vollendeter gesellschaftlicher Uebereinkunft.

In der Schweiz ist im 17. und 18. Jahrhundert,
reich zu belegen durch literarische und gelegentlich
bildliche Dokumente, das religiöse, das politische, das

humanistische Spiel, in den katholischen Kantonen
aufs stärkste von den Jesuiten gefördert, allerorten
lebendig, obwohl mitunter von puritanischen Kreisen
unterdrückt. Ausser in den Schulen gab es keine
Theaterräume, die meisten Aufführungen fanden im Freien

statt unter Anwendung der barocken Spielmittel, wofür

als Beispiel die Rekonstruktion des «Eidgenössischen

Contrafeths» in Zug dient, während jene das

Modell von St. Urban vor Augen führt.
Als Wien im 18. Jahrhundert mit Gluck und Mozart

die Stadt der Oper wurde, gab es im deutschen Sprachbereich

noch keine gleichwertige Schauspieldichtung.
Erst mit Goethe und Schiller verwirklicht sie sich und

damit zugleich eine neue Darstellungskunst, durch die

Restrebungen Lessings und der Neuberin vorbereitet.
Goethes Theater in Lauchstädt, das auch baulich neue

Wege einschlug, stellte sich durch die Abkehr vom
Rangsystem in die Reihe der architektonischen

Reformbestrebungen, die von Ledoux über Gilly, Schinkel,

Semper weit ins 19. Jahrhundert führen und im
20. Jahrhundert mit Perret, Gropius, Strnad, Bei
Geddes zugunsten einer demokratischen Anordnung die

Bühne mit einbeziehen, den Guckkasten aufgebend.
Parallel dazu gehen die Bemühungen verschiedener

Schauspielergruppen und Dichter um einen neuen Auf-
führungsstil, wie von Jouvet in Frankreich, Habima
in Bussland, dem Goetheanum in Dornach in der
Schweiz. Diese Reformen richten sich nicht nur gegen
das Erbe des Barock, sondern ebensosehr gegen das

Kommerzielle Theater seit dem ausgehenden 19.

Jahrhundert, das jegliche kulturelle Mission verliert.
Bühnentechnik und Bühnenbild, seit dem Barock

und seiner Vorliebe für die Illusion wesentliche
Bestandteile des Theaters, treten im Klassizismus zurück,
erlangen mit dem sogenannten Realismus und
Historismus erneute Bedeutung und beherrschen bis heute
die Ausstattungsbühne, gegen deren Ueberhandneh-

men der Genfer Adolphe Appia und der Engländer
Gordon Craig den künstlerischen Gehalt durch edle

Vereinfachung zur Geltung zu bringen suchten. In
einer Reihe von Bühnenmodellen und ergänzenden
Bildentwürfen werden diese Probleme, in die inzwischen

auch Expressionismus und Konstruktivismus
und die Wiederaufnahme der Simultanbühne
hereingreifen, dargelegt, wie sie sich den Aufführungen
unserer Stadttheater stellen, wobei Versenk- und
Drehbarkeit, Rundhorizont, Beleuchtungs- und Farbeffekte
die technischen Möglichkeiten andeuten.

Erst seit wenigen Generationen entwickelten sich in
der Schweiz die Berufstheater, deren Geschichte in
Bild- und Textdokumenten dargelegt ist, auf deren

keineswegs glückliche bauliche Gestaltung — Anlehnung

ans Hoftheater in einer Republik — ebenso

verwiesen wird wie auf die besten ihrer heutigen
Spielleistungen. Es fehlen auch nicht die Forderungen, die

eine politisch und künstlerisch bewusste Schweiz
geltend machen muss, ebensowenig wie einige schöne

Beispiele von teils schon verwirklichten Versuchen, wie
im schlichten «Theätre du Jorat in Mezieres, oder in
Projekten wie der Sludienbühne von Ernst F. Burckhardt

und dem Badener Theater von Lisbeth Sachs.

203



Wie weitreichend die ideellen Werte des Theaters
als solche sind, lässt der Ueberblick über das

schweizerische Volkstheater der Gegenwart erkennen. Liierher

gehören die Prozession in Mendrisio, die

Mysterienspiele in Luzern, Einsiedeln, Selzach und die

evangelischen Spiele, gehören die wechselnden Tellspiele
und die ständigen in Altdorf, Meiringen, Interlaken,
die Winzerspiele in Vevey und andere regionale Feiern.
die grossen Festspiele an eidgenössischen Gedenklagen
bis zur Schwyzer Bundesfeier 1941 mit dem von
Hofmann gestalteten Platz — fast alles Freilichtaufführungen,

der alten Tradition gemäss. Den Abschluss
dieser Gruppe bilden Projekte zur Errichtung von
bleibenden Aufführungsplätzen, wie von Egender für
Trevano ob Lugano, oder Gebäuden, wie von Metzger für
Selzach, und andere.

Zum Volkstheater gehören ferner die Aufführungen
der vielen Liebhaberbühnen, der Vereinstheater in
Städten und Dörfern, deren in neuerer Zeit sich das

sogenannte Ileimatschutztheater annimmt, das sich

der Pflege einheimischer mundartlicher Stücke widmet.
Aber auch das Cabaret verschiedenster Prägung, in

dem das überlieferte charakteristisch schweizerische

Fasnachtsspiel jeweils zeitgemässe Färbung erhält,
gehört dazu, das im Cornichon sich allmählich zum
Berufstheater entwickelte.

Endlich das Schultheater, das in der Innerschweiz,
deren Internate über eigene Räumlichkeiten hiefür
verfügen, ununterbrochen weiterlebte und nun allerorten

spontan neu ersteht, in Ascona ebenso wie in
Basel, im Welschland und anderswo und in Zürich
vielversprechend selbst in die Primarschule dringt, das

Theater für Kinder, wie es ein Berner Kreis schuf,
durch das Kindertheater ergänzend. Neuerdings besinnen

sich auch die Universitäten auf ihre einstige
Tradition, wie Aufführungen von Basler Studenten und
die als Theaterraum eingerichtete Aula des Fryburger
Neubaus zeigen.

Initiant und hauptsächlicher Bearbeiter der gemeinsam

mit dem Kunstgewerbemuseum Zürich veranstalteten

Ausstellung war Dr. G. Kachler, unter Mitwirkung

von Architekt E. F. Burckhardt und Dr. O.

Kberle. Als Wanderausstellung angelegt, wird sie

demnächst in Zürich wiedererscheinen und dann in einigen
anderen Städten wiederholt, nicht ohne Berücksichtigung

des jeweils regionalen Kolorits. Als Ergänzung
der Ausstellung fanden erläuternde und illustrierende
Vorträge und Aufführungen statt, die entscheidenden

Momente der verschiedenen Thealerepochen behandelnd.

Einiges den Bericht veranschaulichendes
schweizerisches Bildmaterial ist aus dem «Werk»-LIeft März
1941 zu ersehen. W. M.

Ton der gemeinsamen Aufgabe der Architektur und Philosophie

Nach einem bei den -¦ Freunden neuer
Architektur und Kunst» am 16. Dezember

1941 in Zürich gehaltenen Vortrag.

Archilekt wie Philosojih bauen: sie finden den
Menschen in verschiedenen Räumen vor, die von ihnen die

Ordnung zu einem Ganzen, dem stofflichen oder

geistigen Hause, verlangen. Der Gegenstand der Architektur

und Philosophie ist nicht ein besonderer Raum,
wie ihn die einzelnen Künste, Handwerke, Berufe oder

Einzelwissenschaften besitzen, sondern die schon

immer gegebene Mannigfaltigkeit der von den anderen

verwalteten Räume. Dennoch isl ihre Tätigkeil
durchaus schöpferisch: Bauen, das ordnend ein Ganzes

bildet und weder von selbst entstehen, noch sich aus

der Tätigkeit in nur einem Räume ergeben, noch
wegfallen kann. Ohne ihren Einbau in das von den Architekten

und Philosophen zu errichtende stoffliche und

geistige LIaus würden die einzelnen Räume trotz ihrer
Bedeutung unfruchtbar bleiben oder gar das Ganze,
das sie beleben wollen, zerstören.

Die gemeinsame Aufgabe des Bauens hat auch

Wesen und Weg von Architektur und Philosophie zu

gemeinsamen gemacht. Trotzdem bleiben sie verschieden

und sind nur durch sich selbst zu erklären.
A'Veder müssen sie einen gleichen Schritt gleichzeitig
gehen noch überhaupt ausführen, aber wo sie dem

Bedürfnis einer Zeit nach ihrem stofflichen oder

geistigen Hause nachkommen, werden sie es in
systematisch vergleichbarer Weise tun.

Charakteristisch für die Geschichte der Architektur
sind ihre Stile, für die der Philosophie ihre Systeme,

worunter ganz allgemein eine Einheitlichkeit
verslanden sei, die trotz der Verschiedenheit der einzel

nen Bäume und ihrer Teile sie alle durchdringt und

zu einem Hause macht. Die Entwicklung dieser Stile
und Systeme brach zu Beginn des neunzehnten
Jahrhunderts plötzlich ab: neue soziale, technische, ästhetische

und geistige Aufgaben forderten eine neue

Bewältigung, aber fanden sie nicht, da man sie nach wie

vor. in gewohnter Weise, mit einem Stil oder System

204


	Volk und Theater : Ausstellung im Gewerbemuseum Basel

