
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 29 (1942)

Heft: 2-3

Artikel: Idee und Form : zur Frage der Monumentalität

Autor: Taesler, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86915

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86915
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Idee Und Forill Zur Frage der Monumentalität, Ton Werner Taesler, Stoddiolm

Dieser Aufsatz bezieht sich in erster Linie auf den Artikel
«Diskussion über Monumentalität» im Werk 1940, Heft 7, S. 189 ff., worin
sich P. IM. mit einem Artikel von Gunnar Sundbärg. Göteborg, in der
schwedischen Zeitschrift «Byggmästaren», Nr. 22, 1939. auseinandersetzt,

der seinerseits auf dem Begleittext von P.M. zum Musee de l'Art
moderne in Paris und der anschliessenden Diskussion mit Hans Schmidt,
Basel, fusste («Werk» 1938. Heft 1, S. 4 ff.); «Anmerkungen zum Musee
de l'Art moderne in Paris, von Hans Schmidt, Basel, im Werk 1938,

Heft 4, S. 120 ff., anschliessend «Ueberlegungen zum Problem der
Monumentalität.» von P.M., S. 123 ff. Vorangegangen war ein Artikel
«Monumentale Architektur» von P.M. im «Werk» 1937, Heft 3, S. 66. anlässlich
des Wettbewerbs für den Neubau des Kongresshauses in Zürich.

Inzwischen sind folgende Artikel zum Problem des Monumentalbaus

im «Werk, erschienen: «Architektur als Ausdruck der Gewalt»
von P.M., 1940, Heft 6, S. 160 ff.; «Situation der Architektur 1940»,

Heft 9, S. 241 ff., mit den Entgegnungen «Historismus und Wohnen
1940», von Egidius Streiff, 1940, Heft 12, S. 365 ff., und «Situation der
Architektur 1940 — Diskussion», 1941, Heft 2, S. 50 ff., sowis die Duplik
«Situation der Architektur 1940 — Antworten auf Entgegnungen»,
1941, Heft 4, S. 111.

Der vorliegende Artikel ist jedoch durch diese inzwischen
erschienenen Beiträge, die mehr oder weniger um das gleiche Zentralproblem

der Architektur kreisen, keineswegs überholt — das Problem
ist aktueller als ie und wird nun durch die Freiburger Universitätsbauten

neuerdings aufgerollt.
Um die Erörterung nicht noch weiter in die Länge zu ziehen, sind

dem Aufsatz Anmerkungen beigefügt; sie beziehen sich nicht auf sachliche

Meinungsverschiedenheiten, sondern ausschliesslich auf
Missverständnisse, die den Anschein von Meinungsverschiedenheiten erwecken,
wo solche gar nicht vorliegen. P. M.

Die Frage der Monumentalität drängt sich heute
den Architekten gegen ihren Willen und meist ohne

ihren aktiven Einsatz auf. Teils war es die politisch
bedingte Entwicklung in Russland, Deutschland und

Italien, die die Thesen der «Kongresse für Neues

Bauen» einer gründlichen Revision unterzog, ausserdem

aber — und dies scheint weit wesentlicher — isl
jenes «Neue Bauen» so konsequent zu Ende gedacht
worden, dass sich mit Notwendigkeit die Frage erhebt
nach dem weiteren Weg. Die Windstille am geistigen
Horizont überhaupt, kontrapunktiert von den explosiven

Ereignissen der Zeitgeschichte, lässt neue
Problemstellungen auch auf dem Spezialgebiet der Architektur

erwarten, und zu diesen gehört sicherlich die

Frage der Monumentalität.
Wir haben im «Neuen Bauen» ein Werkzeug von

beachtenswerter Präzision in die Hand bekommen,

unser tägliches Wohnen auf eine zweckmässige und

geschmackvolle Weise zu ordnen. Diese Modernität
hat für eine jüngste Generation, die ihre ersten
entscheidenden Anregungen in jener «Menschenfresserarchitektur»

der zwanziger Jahre erhalten hat, nichts

Aristokratisch-Exklusives, nichts Asketisch-Anstrengendes

mehr an sich, wie P. M. in seinem Aufsatz zu

allgemein postuliert, sie ist ganz einfach Gewohnheit
und Bedürfnis geworden1. «Gewohnheit ist nicht
verantwortet und darum unverantwortlich», lautete eines

der vielen bons mots am «Bauhaus». Wir ahnen heute
— knapp 15 Jahre später — welche Kraftersparnis in
einer zur Tradition gewordenen Gewohnheit liegt,
und wir beneiden fast jene Zeiten, «wo es noch an einigen

Stellen Ueberlieferungen gab, in die man
hineingeboren wurde und bei denen man sich beruhigen
konnte». Und weil uns heute «Neues Bauen» (Funktionalismus,

Sachlichkeit) zu einer selbtsverständlichen
Arbeits- und Denkmethode geworden ist, werden
Kräfte frei und wird die Notwendigkeit immer be-

wusster empfunden, neue Aufgaben zu suchen und in
Angriff zu nehmen. Dies hat seit einigen Jahren

begonnen mit der Auflockerung der rein sachlichen

Prinzipien zugunsten bewusster Schönheitswerte, zum

Beispiel auch mit der Wiederentdeckung des Freskos

in modernen Gemeinschaftsbauten, und von hier ist
der Schritt zur Gestaltung ausgesprochen repräsentativer

Bedürfnisse des Festlichen, Ehrfurchtweckenden,
Erhabenen, ja selbst Religiösen kein allzu grosser
mehr. Dass dieser ausserkirchliche Monumentalbau
noch nicht bewusster als Aufgabe erkannt und in
Angriff genommen ist, liegt indessen daran, dass unserer
Zeit eben jene angedeuteten, allgemein akzeptierten
und zur Tradition gewordenen Ueberzeugungen
hinsichtlich der Grundfragen unseres Lebens fehlen; dass

jeder einzelne von uns, sobald er sich ausserhalb seines

fachlichen Gebietes bewegt, den Boden erst festtreten

muss, auf dem er stellt.
Dieses Fehlen eines sicheren und gesicherten

geistigen Grundes muss man sich klarmachen, ehe man
auf Detailfragen eingehl. Und von hier aus gesehen,

nehmen Sundbärgs — vielleicht einseitig gefasste —

Formulierungen eine andere Färbung, aber auch Peter

Meyers Ausführungen einen andern Akzent an. Wenn
Monumentalität gleichbedeutend ist mit Repräsentation

im weitesten Sinne, so ergibt sich mit Notwendigkeit

die Frage, was wir heute repräsentationswürdig
empfinden, und diese Frage ist zu beantworten, ehe

man nach den äquivalenten Formen sucht für solche

Repräsentativbauten. Hierbei ist zu konstatieren, dass

das viel umstrittene «Staatspathos» in allen Ländern,

wo es nicht staatlich dekretiert wird, ungleich schwächer

ausgebildet ist als jenes von Sundbärg zitierte
«Volkspathos»2. Symptomatisch hierfür ist die

verschwindend kleine Zahl von staatlichen Repräsentativbauten

gegenüber der grossen Zahl kommunaler Bauten

aller Art, Theater- und Konzertbauten, Volkshäusern

usw. Man mag hierin einen mangelnden Sinn für
grosse Dimensionen sehen, man mag für die Zukunft
ein Denken und Schaffen in grösseren Dimensionen

voraussagen, bestehen bleibt der Tatbestand und
zugleich die Ehrlichkeit, mit der sich das Repräsentativbedürfnis

unserer Gegenwart gerade solchen Bauten
des Volkspathos zuwendet. Nicht dass eine Epoche
monumental baut, ist wichtig, sondern dass sie überzeu-

67



gend monumental baut, das heisst, dass ihre
Monumentalität sich legitimiert durch ein vitales Bedürfnis.

Hierin liegt ebensowenig eine «Entlarvung» wie
eine prinzipielle Festlegung zugunsten des

Volkspathos, wir wir denn heute überhaupt skeptisch
geworden sind gegenüber allen zum Dogma erstarrten
theoretischen Ueberlegungen, die sich wie eine Wand
zwischen das lebendige Geschehen und das einzelne
Individuum stellen. Gerade hiezu hat P. M. eine Reihe
überzeugender Gedanken geäussert. Auch scheint es

uns gesund, wenn er eine saubere Trennung fordert
für die Gebiete des Industriebaus, des zivilen Profanbaus

und des Monumentalbaus, sowohl dem Rang wie
der Formgebung nach.

Doch ist seine Beweisführung in keiner Weise zwingend,

wo er in bezug auf den künftigen Monumentalbau

für ein Zurückgreifen auf «die klassische Formenfamilie»

plädiert mit Ausnutzung aller modernen Mittel

und unter gleichzeitiger Beibehaltung oder Weiterbildung

der funktionellen Form für den Profanbau.
Nirgends wird P. M. eine Kulturepoche nachweisen
können, die zu solchen heterogenen Ausdrucksmitteln
im Profanen und Sakralen gegriffen hätte, wie es

dieser moderne Formendualismus tatsächlich zeitigen
würde3. Hierfür fehlt nicht nur jedes Verständnis,
weit mehr: jede mentalitätsmässige Bereitschaft.
In diesem Punkt herrscht allerdings eine
weitgehende Divergenz der Wertungen zwischen einer

quer durch alle Gesellschaftsklassen gehenden «Elite»
einerseits und der grossen Masse kulturell Indifferenter

andererseits. Aus dieser Indifferenz ein «Bedürfnis»

abzuleiten, ist deshalb unzulässig, weil sie weder
einen Traditionswert noch eine spezifische kulturelle
Mentalität repräsentiert, sondern das Nichtvorhandensein

beider. Es gibt Zeitgenossen, die die industrielle
Grossform als zeitgemässe Monumentalität ansprechen,

es gibt andere, denen moderne Kirchenbauten
als von vornherein zum Zwecke der Säkularisation
errichtet scheinen, und die betont «diesen in Mörtel
aufgelösten Backstein» als sehr geeignet zum Bau von
Schützengräben, nicht aber für Monumentalbauten
bezeichnen. Daneben beansprucht die klassische
Formenfamilie a priori grösseren Ewigkeitswert und
grössere Eignung auch für die Gegenwart, und
schliesslich fehlt es nicht an Zeitgenossen, die
Monumentalität schlechthin als einen Atavismus bezeichnen.

Alle solche Wertungen sind schliesslich formale
Wertungen, solange sie nicht auf ganz bestimmte
geistige Positionen Bezug nehmen, die ihrerseits mit
sozialen Verhältnissen korrespondieren, niemals aber mit
ihnen kongruent sind.

P. M. hat recht: «je entwurzelter die tatsächlichen
Zustände sind, desto stärker macht sich das Bedürfnis

nach kultureller Legitimität geltend», man möchte

sagen: nach geistiger Legitimität, und sie gerade fehlt
heute. Sie entsteht aber nur durch einen kollektiven

Einsatz und deshalb ist es unsere Aufgabe, an ihrer
Prägung teilzuhaben. Auf dem Spezialgebiet der
Architektur bedeutet der Verzicht auf Monumentalität
das Eingeständnis der Unfähigkeit, zu solcher Legitimität

vorzustossen. Wenn aber Monumentalität als

wesensgemässer Ausdruck für das Erhabene und die

geistige Grösse einer Zeil sich gleichberechtigt fühlt
den grossen Werten der Vergangenheit, so ist es

sowohl logisch wie historisch falsch, daraus zu folgern:
«und deshalb nimmt sie in ihren Formen auf die Formen

der Vergangenheit Bezug». Dies trifft nur zu auf
jene Epochen, die bewusst von der Klassik lebten.
Daneben gibt es zumindest die Gotik, von der nicht ohne

Grund gesagt worden ist, dass sie die erste grosse und
in ihrer Selbständigkeit bisher unerreichte
Manifestierung europäischen Geistes war, «eine verheissungs-
volle Entwicklung, die durch die Renaissance
abgebrochen wurde»4. Nicht auf die Formen der Vergangenheit

können wir heute Bezug nehmen, nicht auf
ihre soziale Struktur, sondern einzig und allein auf die

Spannweite eines Geistes, der über den Raum des Utili-
tären und Notwendigen hinaus in den der souveränen

geistigen Freiheit vorzustossen vermochte. In keinem
Fall aber wurde hierbei die Sprache der Zeit im
Monumentalbau verleugnet, wohl aber ins Erhabene gesteigert,

zur «Poesie» erhoben.

Um die angedeuteten Gedankengänge an einem
Beispiel zu illustrieren, sei es erlaubt, einen aufschlussreichen

Parallelfall aus dem Gebiete der Musik
anzuführen. Als Bachs Passionsmusiken der Leipziger
Oeffentlichkeit zuerst zu Gehör kamen, äusserte sich eine

allgemeine Entrüstung in der Feststellung, man habe

den Eindruck, einer Opernaufführung beizuwohnen,
nicht aber einem sakralen Akt. Wenige Jahre später
schon waren Bachs Passionen allgemein akzeptiert.
Dieser Kritik entsprach die Tatsache, dass Bach nach

jahrelangen Kämpfen mit der öffentlichen Meinung,
die mehr und mehr für seinen hochbegabten Zeitgenossen

und Operndirigenten Thelemann Partei
ergriff, sich genötigt sah, Elemente der neuen Opern-
und Konzertmusik in seine Kirchenmusik aufzuneh-.

men und sie mit der musikalischen Tradition des 16.

und 17. Jahrhunderts zu verschmelzen. Uns erscheint
heute die Musik Bachs als ein Höhepunkt musikalischer

Monumentalität, und ihr Abstand zu der noch

rein kirchlichen Musik Palestrinas geringer als der

zur Oper. Hieraus ergibt sich erstens: wie aus der

Synthese von zeitgemässen Elementen und einer lebendigen

Tradition — und nur aus einer solchen — eine

wirklich monumentale Manifestation entsteht; zweitens:

wie unzuverlässig das Barometer einer vorlauten
Zeitkrilik ist, und wie jede Neuschöpfung auf dem
Gebiete der Kultur eine Assimilationsperiode auf Seiten
des «Publikums» erfordert, während welcher jedes

Neue vorübergehend als anstrengend, exklusiv oder
befremdend wirken muss, und wie es gleichsam gegen

68



den Zeitgeist diesen repräsentiert. Drittens zeigt dieses

Beispiel, wie ein spezifischer, geistiger Grund — in
diesem Fall der einer kultischen Handlung —
Ausgangspunkt und tragendes Element einer solchen

monumentalen Manifestation wurde, und viertens

schliesslich wird gerade am Fall Bachs deutlich, wie

eine Kunstgattung, einmal ins Erhabene transponiert,

sehr bald zu einer neuen Eigengesetzlichkeit vordringt
und die ursprünglichen geistigen Ausgangspunkte so

vollkommen in sich absorbiert, dass diese schliesslich

als zwar passende, doch keineswegs notwendige

Umrahmung erscheinen. Deshalb besitzt diese Monumentalmusik

auch heute noch eine weit über alle
konfessionellen Grenzen reichende Wirkung. Von Bach ist

wie von Rembrandt zu sagen, dass ihre Kunst niemals

Mode war und doch stets modern wirkt.
Das oben Gesagte kann singemäss auf alle

Kunstgattungen übertragen werden, also auch auf die

Architektur. Jede Monumentalität ist gebunden an die

geistigen, technischen und formalen Ressourcen ihrer

Zeit, darüber hinaus aber wird sie gerade erst zur
Monumentalkunst, indem sie ein integrales Element

von Erhabenheit in sich aufnimmt, das der Mitwelt
gleichsam wieder ins Bewusstsein ruft, nicht nur
eingespannt zu sein in Kausalreihen von Notwendigkeit
und Zweckmässigkeit. Gerade darin liegt ihre
erhebende, befreiende Wirkung, die nur für sehr unsensible

Geister mit Schlagworten wie «Betäubungsmittel»,

«Machtinstrument» und anderen verwischt werden

kann. Je uneingeschränkter daher die sozialen

Verhältnisse einen menschlichen Kraftverbrauch
fordern und fördern, desto stärker wird ein Bedürfnis

nach Monumentalität sich geltend machen. Die
Diktaturländer unserer Tage sind ein Beweis hierfür. Aber

man täusche sich nicht: auch in den übrigen Ländern

hat die moderne Industrialisierung einen Verbrauch

an menschlicher Substanz gezeitigt, dass auch hier die

latente Bereitschaft für eine neue Monumentalität
unschwer zu erkennen ist. Dieses Bedürfnis, diese Bereitschaft

aber betrifft nur das «Was», nicht aber das

«Wie». Dieses aber, die Antwort also auf jenes

Bedürfnis, ist gebunden an eine ausgeprägte
Kulturmentalität, an bestimmte geistige Positionen, zu denen

wir noch nicht vorgedrungen sind. Würde man aber

hier, wo das Erhabene konkrete Formen annehmen

muss, einen Formenkanon wählen, der von dem der

Profanarchitektur wesensverschieden ist — wie dies

jede klassische Spielart heute tatsächlich wäre --so
würde die befreiende und erhebende Wirkung der

Monumentalität gerade in ihr Gegenteil verwandelt:
sie würde die Schlichtheit des Profanbaus als armselig
erscheinen lassen, sie würde selbst nicht Steigerung

unseres Lebensgefühls, sondern seine Verachtung
bedeuten.

Dass man die Wertschätzung des Einfachen den

primitivsten Bevölkerungsschichten am wenigsten zumu¬

ten kann, ist richtig, allein nur so lange, als dieses

Einfache nicht seine Steigerungsmöglichkeiten ins

Festliche, Erhabene, Symbolische, kurz: in eine reichere

Formensprache erwiesen hat. Ist dies aber geschehen,

erscheint auch der Profanbau in all seiner «Einfachheit»

als Keimzelle, als Ausgangspunkt des Grossen,

und umgekehrt der Monumentalbau als gesteigertes

Selbstbewusstsein. Was im übrigen die Resonanz der

breiten Volksschichten anbetrifft, so soll man diese

weder ignorieren noch auch überschätzen. So wenig
die Architektur «eine autonome Kulturprovinz» ist, so

sicher ist noch nie eine Kunstschöpfung als Ergebnis
eines Plebizits zustande gekommen. Die ganze Frage
nach der öffentlichen Meinung wird sich wesentlich

vereinfachen in dem Masse, wie diese öffentliche

Meinung wieder bezogen ist auf einige allgemeingültige
Werte, wie sie früher im Religiösen vorhanden waren
und wie sie heute fehlen. Dann wird die Autorität
bestimmter Grundwerte — nicht zu verwechseln mit
der befehlenden Autorität einer Diktatur — die Freiheit

des individuellen Urteils wie der individuellen

Handlung sehr weitgehend vereinheitlichen.
Dass diese künftige Doppelverankerung des Individuums

in Freiheit und Autorität steht und fällt mit
einer grundlegenden Neuordnung der sozialen

Verhältnisse, ist heule so selbstverständlich, dass hierzu
keine Beweisführung oder Polemik nötig erscheint.

Dagegen ist es mehr als nolwendig, eindringlich darauf

hinzuweisen, dass die zum Schlagwort verdünnte

These vom «ideologischen Ueberbau» heute die

Erkenntnis versperrt, wie wichtig eine vorbereitende

geistige Klärung ist, um gerade in einer — gewöhnlich

plötzlich auftretenden — sozialen Neuordnung
ein Rüstzeug bereit zu haben, ganz neuartige
Aufgaben zu lösen. Man kann somit von der Notwendigkeit

einer geistigen Tiefe sprechen, auf der die sozialen

Veränderungen zwar deutlicher sichtbar, aber doch

eben nur Oberflächenerscheinungen sein können,

solange sie nicht in jener Tiefe verankert sind.

Im Zuge dieser geistigen Klärung, die sowohl für
die chaotische Gegenwart wie auch für eine andersartige

Zukunft von Bedeutung sein kann, ist es daher

schon heute wichtig, sich klar darüber zu werden, ob

industrielle Grossform gleichbedeutend ist mit
Monumentalität. Industriebauten sind bekanntlich zum
Zwecke der Warenproduktion da und auf diese

zugeschnitten. Dass sie auch Arbeitsräume für Menschen

enthalten, kommt erst in zweiter Linie und ist durchaus

nicht immer der Fall. Die gewaltige Wirkung
dieser Bauten ist daher so gut wie stets auf ihr Aeusse-

res beschränkt, während der Eindruck ihrer Innenräume

oft genug verwirrend oder beängstigend,

anspornend oder herausfordernd ist, nur nicht erhebend,

erlösend oder erfurchtweckend. Monumentalbauten

waren und werden stets für eine menschliche Gemeinschaft

bestimmt und auf sie abgestimmt sein. Das Ver-

69



sprechen ruhiger Grösse, grosser Bewegtheit oder
ehrlicher Schlichtheit im Aettsseren müssen sie auch in
ihren Innenräumen halten und womöglich noch

steigern. Demzufolge sind Monumentalbauten im wesentlichen

meist Einraumbauten, weshalb es sinnlos ist.
Geschäfts- oder Miethäuser als Monumentalbauten zu

drapieren. Mit Gesichtspunkten des Nur-Funktionel-
leri ist solchen Bauten ihrem Wesen zufolge nicht
beizukommen ; Verkehrswege, Luftkubatur, ökonomische

Ausnutzung und andere sind untergeordnete Gesichtspunkte

im Gegensatz zu jeder anderen Baugattung,
insbesondere zu der des Industriebaus, wo sie geradezu
Axiome sind.

Eine besondere Stellung nehmen reine Ingenieurbauten,

wie Brücken, Talsperren und ähnliches ein.

In ihnen liegt tatsächlich ein geistiges Element des

Triumphierens menschlicher Energie über «dienstbar»

gemachte Naturkräfte. Allein hier handelt es sich

fast ausschliesslich um Bauten ohne Innenräume, sie

stehen gewissermassen einer Skulptur näher als einem

Bauwerk, wie auch Pyramiden, Minaretts, Leuchttürme

und Funktürme. Sie laden nicht zum Eintritt
ein, sondern zur Betrachtung von aussen, sie wirken
auf Abstand. In dieser Eigenschaft sind sie sehr wohl

Symbole des modernen Arbeitspathos; gerade deshalb

aber muss ihre Haltung eine nüchternere, gewaltigere,
weniger zeitgebundene sein als die der Bauten menschlichen

Gemeinschaftslebens.

Man muss also klar sehen, dass trotz aller — zufälligen

oder gewollten — Aehnlichkeit im Aesseren ein

Wesensunterschied besteht zwischen Industriebau und

Monumentalbau, sowohl dem Range wie der Wirkung
nach. Und deshalb werden sie stets auch im
architektonischen Schaffen wesensverschiedene Lösungen for¬

dern. So sinnvoll es war, aus der Zweckform bestimmter

Industrie p r o d u k t e Lehren zu ziehen für
Zweckformen menschlichen Wohnens, so sinnlos wäre
es, die maßstäbliche Grösse des Industriebaus mit der

wirklichen Grösse des Monumentalbaus zu identifizieren.

Abschliessend nur einige Worte zu den in der Polemik

Meyer-Sundbärg genannten Beispielen einer
zeitgemässen Monumentalität. Weder Perret noch Le
Corbusier oder Lurcat scheinen dem Verfasser dieses

Aufsatzes hierfür repräsentativ. Der eine hat unsere
Zeit noch nicht in sich assimiliert und begnügt sich

mit einem Kompromiss, die anderen stehen zu
ausschliesslich in unserer Zeit und zudem auf einem

programmatisch zu begrenzten Sektor unserer Zeit. Unter
den wenigen dagegen, die abseits von den lauten
Parteikämpfen der Gegenwart ihren stillen, aber

zukunftweisenden Weg gingen, steht E. G. Asplunds
Persönlichkeit in vorderster Reihe. Er war einer der

wenigen unter den ganz modernen Zeitgenossen, dem

ein Sinn für Monumentalität lebendig genug war, um
ohne Kompromisse und Entlehnungen nicht zeitge-
mässer Elemente schöpferisch werden zu können.

Jeder, der sein Krematorium in Stockholm (publiziert
im «Werk», Dezember 1940, S. 348 ff.) einmal auf
sich hatte wirken lassen, kann sich des merkwürdig
komplexen Eindruckes des Menschlich-Nahen wie des

Unnahbar-Erhabenen, des Zeitgebundenen wie des

Zeitlosen, des Funktionellen im Einzelnen wie der
Grösse in aller Schlichtheit nicht erwehren''; hier
empfindet man ein erstes deutliches Aufleuchten einer
geistigen und kulturellen Legitimität, der wir alle
zustreben.

Werner Taesler

Anmerkungen

1 Meine Feststellung, Modernität sei stets vergleichsweise
exklusiv, angespannt und anstrengend (im Gegensatz zum
unproblematisch Vorhandenen) war keineswegs als spezielle

Charakterisierung der heutigen Modernität, sondern als allgemeine
Charakterisierung jeder Modernität gemeint. Sobald eine

Formensprache diesen Charakter verliert, ist sie nicht mehr im

pointierten Sinn «modern», sondern eben gebräuchlich, wenn
auch noch nicht von jedermann effektiv gebraucht.

2 Zwischen «Staatspathos» und «Volkspathos» zu

unterscheiden, besteht in unserem Zusammenhang, bei dem es um
das Grundproblem der Monumentalität geht, kein Anlass, denn

im Idealfall deckt sich beides. Wie weit es sich im Einzelnen

nicht deckt, wäre erst hei der monographischen Behandlung
der Monumentalbauten einzelner Länder oder bestimmter

Auftraggeber zu fragen. Wie weit in einem solchen Spezialfall
gerade die Monumentalarchitektur dazu dienen kann, ein
vielleicht nicht allgemein anerkanntes — also nicht als

Volkspathos empfundenes Staatspathos oder Geldpathos auszudrük-

ken, davon handelt mein Aufsatz «Architektur als Ausdruck
der Gewalt» in Heft 6 des «Werk» 1940, S. 160 ff. Doch ist
diese Möglichkeit des Missbrauchs der Monumentalität kein

Einwand gegen diese, sondern gegen die, die sie missbrauchen.
Sonst musste man die gesamte Technik verdammen, weil sie

in den Dienst der Zerstörung und Knechtung gestellt werden
kann.

3 Dieser Dualismus scheint mir im Gegenteil das Normale,
und er ist erst seit rund hundert Jahren gänzlich verwischt,
nachdem die Gegensätzlichkeit zwischen Sakralbauten und

Profanhauten seit dem Spätmittelalter an Unbedingtheit verlor.

Aber zeigt sich der Dualismus nicht in aller Schärfe, wenn
im klassischen Athen die Marmortempel der Akropolis über
den Lehmhäusern der Bürgerschaft, im Mittelalter die Kathedrale

über dem Gewimmel der Fachwerkhäuser der Bürgerstadt

aufsteigt? Und wir haben den Dualismus noch heute in
aller Reinheit, wo in einem Bergdorf die Kirche als einziges

Steingebäude unter lauter Holzhäusern steht, obwohl technisch
auch das Raumbedürfnis der Kirche hätte in Holzbau befriedigt

werden können. Das sind alles Unterschiede der Art, nicht

nur der Dimension und der technischen Mittel.
Wenn die Entwicklung so, wie sie P. M. voraussieht, verlaufen

sollte, würde also nur der alte Unterschied, der in den

künstlerisch fruchtbarsten Zeiten bestand, wiederhergestellt

70



werden, und selbst wenn die Diskrepanz der Typen noch etwas

grösser werden sollte, so wäre das nur die entsprechende
ausgleichende Reaktion auf die extreme Spezialisierung nach der
technischen Seite — für die es ebensowenig historische Parallelen

gibt.

4 Hier liegt ein Irrtum vor, der auf einem Missverständnis
der Gotik und der Bedeutung der klassischen Formen für die

Entwicklung der gotischen beruht. Die Gotik kann nur im
Detail, in keiner Weise aber als Ganzes als Gegenpol neben die
klassische Formenwelt gestellt werden, denn sie hat sich aus
eben dieser klassischen Formenwelt entwickelt — als allerdings
äusserste Spezialisierung nach einer sehr unklassischen Richtung

— aber die klassischen Formen sind trotzdem ihre uner-
lässliche Voraussetzung und ihr Kern, und der dem gotischen
vorausgehende romanische Stil halte vielfach ganz unmittelbar

historisierende Absichten, wobei trotzdem etwas ganz anderes

herauskam als ein Klassizismus. Dass die Renaissance ver-
heissungsvolle Entwicklungsmöglichkeiten abgeschnitten habe,

war zwar schon die Meinung von John Ruskin und später eine

These deutscher Nationalisten (wie sich der neudeutsche

Klassizismus dazu stellt, wäre interessant zu wissen,), sie
erweist sich aber für jeden Kenner des Spätmittelalters als
nachweisbaren Aberglauben: nie hat es eine ausweglosere, radikaler
zu Ende entwickelte Formenwelt gegeben als die spätgotische.

Wenn man die klassischen Formen als Gegensatz zu den

gotischen sieht, dann muss freilich jeder Hinweis auf klassische
Formen als Empfehlung eines neuen Klassizismus missverstanden

werden — und offenbar sind meine Ausführungen in
den Aufsätzen zur «Situation der Architektur 1940» von einigen

Lesern so gelesen worden — in Wirklichkeit sind diese

«klassischen Formen» eine einmalige Anschaffung des menschlichen

Geistes wie die Erfindung des Feuers oder der Schrift,
in der sich seither auch alle erdenklichen Inhalte in allen
erdenklichen Formen aussprechen lassen.

Diese klassischen Formen als die unbegrenzt variationsfähige

— und tatsächlich bis ins Extrem der gotischen Formen

variierte — Grundsprache Europas aufzuzeigen, wäre die

wichtigste, im Grund die einzig wichtige pädagogische Aufgabe

jeden Kunstgeschichtsunterrichtes, besonders vor
Architekten.

5 Hier wird Auguste Perret von W. T. zweifellos
unterschätzt, wogegen ich mit W. T. in der Hochschätzung von
E. G. Asplund völlig einiggehe. Asplunds Krematorium — im
«Werk» ausführlich publiziert in Heft 12, 1940, S. 548 bis
560 — ist in der Tat der überzeugendste Sakralbau irgendeiner

Konfession — seit den Kirchen von Le Raincy und Mont-

magn}' von Perret. Aber dieses Krematorium überzeugt gerade
deshalb als Sakralbau, weil es genau im gleichen Sinn «klassische

Architektur» ist wie die Perret-Kirchen: er verwendet
nicht nur die klassische Achsialsymmetrie, sondern sogar die
klassische Idee der Peristase, des Säulenumgangs in Form
seiner Pfeilerhalle, und im Innern ganz unmittelbar das Motiv
der Säule. Aber nicht diese Einzelelemente sind das Entscheidende,

sondern dass alle Bauteile körperlich-sinnlich formuliert

sind, und nicht abstrakt-technisch; sie haben nicht nur
farbige und stoffliche Oberflächenreize, sondern Masse und
Gewicht, die einzelnen Teile stehen zueinander in proportionaler

Spannung, sie nehmen durch Profilierung aufeinander
Bezug, kurz, dieses Krematorium ist gerade ein Musterbeispiel
für das, was ich unter moderner Klassizität verstehe, denn wie
bei den Bauten von Perret ist es die klassische Idee, die hier
mit neuen, durchaus modernen Mitteln ausgesprochen wird,
und das ist das einzige, worauf es ankommt. P. il/.

-jcr

'/^ T*-raH2!S.mm

Beispiele zu Anmerkung 5:
Athen. Blick vom Lykabettos-Hügel gegen Akropolis und

Meer. Das Gewimmel der Häuser wird im Athen der klassischen

Zeit nicht viel anders ausgesehen haben. Schroffste
Unterscheidung zwischen Sakralhau und Profanbau. Beides sind

Bauten völlig verschiedener Art, mit völlig verschiedenen
Formen. (Abb. nach W. Hege, G. Rodenwaldt, «Die Akropolis«,
Deutscher Kunstverlag, Berlin 1950.)

¦ ' ttt.

S&cS#^r^'a

KL* OJte____ii__#*Tlr v„Äl m\LW»s ¦AAm^L *

Ronen. Auch hier schroffster Dualismus zwischen
Monumentalbau und Profanbau.

*M P-" ~
--»'ji';1-1' ¦ t:'-.r

«•sä
¦¦

*>

Eisten im Lötschental. Das Raumbedürfnis der Alpkapelle ¦

wäre ohne Schwierigkeit im Holzbau zu befriedigen; aber die

Kapelle soll etwas ganz anderes sein als die Wohnhäuser.
H. Meisser, Phot.)

71


	Idee und Form : zur Frage der Monumentalität

