Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 28 (1941)

Heft: 4

Artikel: Zur Situation 11

Autor: Meyer, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-86829

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-86829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Situation 11

«Publikumsgeschmadco»

Es hat mir im Militdrdienst tiefen Eindruck gemacht,
welche enorme Summe an fachlicher Kompetenz auf den
allerverschiedensten Gebieten, an Weltkenntnis, an Le-
benserfahrung, und welch ungeheueres Kapital an gutem
Willen und ganz genereller personlicher Anstandigkeit nur
schon in einer einzigen Landsturmkompagnie vereinigt
ist. Vermutlich haben die gleichen Kameraden in ihrer
Mehrzahl einen ziemlich schlechten Geschmack. Wahr-
scheinlich stehen sie der abstrakten und surrealistischen
Malerei mit radikalem Unverstdndnis gegeniiber, und
wohnen sie gerade in solchen Einrichtungen, wie wir sie
von Werkbunds wegen bekdmpfen. Das ist ein unzweifel-
haft bedenklicher sozialer und kultureller Mifistand — aber
ich habe mie einen Anlass gesucht, gerade die Differenzen
des Geschmacks herauszustellen.

Der schlechte Publikumsgeschmack ist offensichtlich —
aber kein Publikum ist in Gesamtheit zur
Kennerschaft in Kunstdingen verpflichtet. Das eigent-
lich  Kiinstlerische war

seiner

jederzeit
der Ateliers und Kenner, die

die Angelegenheit
Teilnahme des Publi-
kums galt niemals der artistischen Qualitit, sondern
zu allen Zeiten den gefﬁhisméissigen, inhaltlichen Kompo-
nenten der Kunstwerke. Auch die grossten Kunstwerke
bauten sich iiber diesen (an sich ausserkiinstlerischen)
menschlichen Anspriichen auf, sie entwickelten sich aus
diesem Rohmaterial ins kiinstlerisech Sublime — und nicht
umgekehrt aus dem Kiinstlerischen als «Konzession» zum
Publikum hin. Weil sich die Kiinstler in diesen mensch-
lichen Interessen — die mit Kunst genau so wenig,
aber auch so viel zu tun haben wie Steinbruch und Lehm-
grube mit Architektur — mit ihren Zeitgenossen solida-
risch fiihlten, d a r u m fithlte sich auch das Publikum mit
der Kunst solidarisch, selbst wenn diese ausserdem auch
noch ‘ins Artistisch-Sublime hinaufreichte, woriiber das
Publikum kein Urteil haben konnte und brauchte.

Im XIX. Jahrhundert hat sich nicht das Publikum von
der Kunst, sondern die Kunst vom Publikum abgewendet.
Das Intern-Artistische, die Finesse des Metiers wurde zum
alleinigen Gegenstand des kiinstlerischen Bemiihens, und
dann versuchte man das Publikum durch Propaganda von
der Kunst her zur Kennerschaft zu erziehen. «Seit Beginn
des XIX. Jahrhunderts hatte alle Kunst das Schicksal, un-
populér zu sein, sobald sie echt wary, liest man im «Alma-
nach neuer Kunst in der Schweizy. Aber wie steht es mit
Daumier? — War Daumier, der tief und umfassend aus
allen Menschlichkeiten seiner Zeit schopfte, unpopular?
oder ein schlechter Kiinstler? Sind die Geneviéve-Fresken
des Puvis de Chavannes schlecht, weil sie popular sind?
oder Millet? Ist Maillol ausgesprochen unpopuldr? Und wie
steht es mit den tief ins Volksbewussizein gedrungenen
Deutschen — mit Richter? Schwind? Menzel? Thoma? —
alles unecht? Nein, so einfach ist die Sache nicht, und
Volkstiimlichkeit oder Unpopularilit sind keine Krite-

rien des kiinstlerischen Wertes. Aber eine Kunst, die aus
Griinden, die hier nicht zu untersuchen sind, sich mit
den fundamentalen, nach Form dréngenden Erlebnissen
und ihren allgemein verstandenen Symbolen desolidari-
siert, verliert den Zusammenhang mit dem Publikum, mo-
gen ihre intern artistischen Qualititen noch so hoch, mag
ihre Ideologie noch so schliissig sein.

Die Bedenken, die wir im Septemberheft gegeniiber
dem «Neuen Bauen» und gelegentlich sonst gegeniiber
der «Neuen Kunsi» gediussert haben, betreffen nirgends
die artistische Qualitit der Leistung, sondern ihren sozia-
len Ort. Wir insistieren auf den Fragen: An wen wendet
sich das? Welche soziale Gruppe wird damit angesprochen?
Wer soll das tragen? Man soll diese Fragen nicht damit
zudecken wollen, dass man sie als «Liebdugeln mit dem
grossen Haufen» diskreditiert, denn damit haben sie nichts
zi tun; die soziologische Fragestellung, um die sich so
viele Zeitgenossen bemiihen, wo es gilt, historische Epo-
chen der Kunst als Spiegelungen der Wirtschaftsgeschichte
ihrer Zeit zu erweisen, um sie tiefer in die historische Per-
spektive zuriickzuschieben, muss auch auf die aktuelle
Kunst angewendet werden. Aber seltsam: hier weckt man
damit Empﬁndlichkeiteli, und die gleichen, die den Schein-
werfer nicht grell genug auf die soziologischen Zusam-
menhinge in der Vergangenheit richten konnten, wiin-
schen ihn plotzlich auszuschalten. Und das ewig sich wan-
delnde LEBEN, das man in Architekturaufsitzen der zwan-
ziger Jahre gerne mit Grossbuchstaben in Fettdruck setzen
liess, wie «DER HERR» in alten Bibeln, das soll seither
stillstehen wie zu Josuas Zeiten die Sonne bei Gibeon.

Hier soll nun von der Kunst im allgemeinen nicht wei-
ter die Rede sein, sondern von Architektur, Mobeln, Ge-
brauchskunst und ihrer Beziehung zum Publikum. Ich
glaube: wenn wir den Geschmack dieses Publikums ver-
bessern wollen, so miissen wir nicht von der Kunst aus-
gehen, sondern gerade von diesem Geschmack des Publi-
kums — wie der Arzt im praktischen Einzelfall vom Kran-
ken ausgeht, und nicht vom Lehrbuch. Man wird dieses
Publikum ernst nehmen miissen, statt es zu verachten —
man wird sich ernstlicher fragen miissen, wie es zum
schlechten Publikumsgeschmack kam und was an Form-
bediirfnissen dahinter steht.

Die pidagogische Bemiihung

ich fiir meinen Teil glaube nicht stark an den Erfolg
genereller Erziehungsbestrebungen <an alle» von aussen
und von oben ‘her: gewiss kann man einzeinen labilen In-
dividuen und Gruppen durch Propaganda auch einmal
gute Formen aufdringen, wie sie sich von anderer Seite
schlechte aufdringen lassen. Aber die guten sitzen dann
auch nicht fester, sie bleiben in der Sphére des Moderni-
tatssnobismus, der eine Mode ist wie jede andere. Was
allein wirkt, ist das von jeder Propagandaabsicht freie Vor-
bild der gesellschaftlich hoheren Schicht im ganzen, und

115



innerhalb jeder Schicht derjenigen Personlichkeiten, die
spontan als représentativ empfunden werden und hiedurch
echte Autoritit geniessen — wofiir gerade auch intellek-
tuell wenig entwickelte Leute von unerzogenem Geschmack
ein sehr feines Gefiihl haben — eine schirfere Witterung
als der durchschnittliche «Intellektuelles von gebrochener
Spontaneitidt. Das sind freilich weitldufigere Wege, die
ganz im Privaten iiber viele Zwischenstufen beim Einzelnen
zu einer wirklichen Erziehung des Geschmacks fithren
konnen — sofern der Betreffende innerlich zu einer sol-
chen berufen ist. Das wird immer nur fiir verh#ltnismissig
wenige gelten, aber es ist mnicht einzusehen, warum
fir alle der gleiche Einheitsgeschmack gefordert wird.
Die verschiedenen Stufen der isthetischen Entwicklung
sind vielmehr genau so als eigenstindige Existenzfor-
men anzusehen, wie die Allersstufen des Menschen,
und fir jede wire die ihr angemessene Formen-
sprache zur hochstmoglichen Qualitit zu entwickeln. Dass
dabei viele ihr Leben lang auf einer primitiven Stufe
stehen bleiben, ist kein Ungliick: Aber auch fiir diese
Stufe miisste ganz bewusst gesorgt werden.

In der Feststellung der tatséchlichen Zustéinde sind wir
einig: die weitaus meisten unserer Zeitgenossen leben in
einer Umgebung von objektiv schlechten, ja abscheulichen
Formen — Architekturformen, Kunst-
gewerbe, Bildern. Und jeder, -der sich bewusst ist, tiefere
Einsicht und einen besseren Geschmack zu haben, empfin-
det die moralische Pflicht zu helfen.

Aber wo hati die erzieherische Bemiihung einzusetzen?

Wir veranstalten Ausstellungen, wir schreiben Aufsitze,

Mobelformen,

die nur von solchen besucht und gelesen werden, die sich
bereits fiir solche Fragen interessieren. Wir halten Vor-
trige, in denen wir Beispiel und Gegenbeispiel wirkungs-
voll aufeinanderknallen lassen, moglichst eindeutige Bei-
spiele: das durchaus Gute steht dem durchaus Schlechten
gegeniiber. Das ist methodisch gar nicht anders mdoglich,
sonst {iberzeugt es nicht, und es ist verhiltnisméssig leicht,
solche schlagende Beispiele zu finden: es sind eben die
extremen Beispiele. Der Zuhorer geht dann ‘hinaus in
die wirkliche Wirklichkeit — hier aber sind die Beispiele
nicht nach pédagogischen Gesichtspunkten geordnet wie
unsere Lichtbilder; hier gibt es vielmehr ein uniiberseh-
bares Durcheinander von allen erdenklichen Formen, die
beispielsweise ziemlich schlecht, aber vielleicht doch
nicht durchaus schlecht, oder nur in bestimmter Hin-
sicht oder mit mildernden Umsténden schlecht s‘nd. An-
dere sind irgendwie gut, aber nicht ganz gut, Formen also,
in denen sich das Gute und das Schlechte in irgend einem,
selbst fiir den Fachmann schwer durchschaubaren und
fiir den Laien voéllig unentwirrbaren Verhéltnis mischt.

Hier hilft ihm niemand, sich zurechtzufinden, denn der
Anspruch der Erzieher geht auf Hundertprozentigkeit.
Das nur Halbgute hat innerhalb der Fachkreise sogar
noch das besondere moralische Odium des Kompromisses,
der «Konzession an den Publikumsgeschmack». Aber auch
das Halbgute ist par définition immer noch besser als

116

das Ganzschlechte und wire — im Hinblick auf das
Ganze betrachtet, also von einem ausser- und iiberpro-
fessionellen Standpunkt aus — jenem gegeniiber der For-
derung wert — ohne dass es deshalb fiir das durchaus Gute
ausgegeben werden miisste. Einer solchen Anerkennung
des Besseren, das noch nicht das Beste ist, steht aber der
typische Rigorismus der heutigen Modernitit entgegen,
der slich zwanglidufig aus ihrer Ideologie ergibt.

Rigorismus der materialistischen Architekturtheorie
Reformbestrebungen, die sich «an alley wenden, kon-
nen namlich nichts anderes zur Basis nehmen, als das
was eben allen gemeinsam ist: das Materielle, und vom
Menschlichen die lediglich animalische Seite. Sie miis-
sen von allem Unterscheidenden absehen, — also vom
Geistigen. Dass der private «Geschmacks eines noch so
begabten Kiinstlers keine mogliche Basis fiir einen Stil —
also fiir eine kollektive Formensprache — bildet, das haben
uns die Bemiihungen des Jugendstils und verwandte be-
wiesen. Fiir die Propaganda musste also eine objek-
tive, eine logisch begriindbare Basis gefunden werden,
eine Problemstellung, vor der der Gegner nicht ins Un-
beweisbare seines individuellen Geschmacks ausweichen
konnte; die Alternative musste «wahr oder unwahry,
«richtig oder falsch» heissen: seit Sokrates Zeiten hat
die Kunst der Dialektik darin bestanden, den andern
Publikum als den
Dummen hinzustellen. Womit Sokrates freilich seinen Mit-

vor sich selber und vor dem
biirgern dermassen auf die Nerven ging, dass sie ihn
schliesslich hinrichten
hatte.

Die gesuchte Basis fiir die Propaganda der modernen

liessen, obwohl er immer recht

Formen konnte sich also gar nirgends anders finden als
im Technisch-Materiellen, wenn sie als objektiv, als
unabhéngig von jedem unbeweisbaren «Fiir-schén-Halten»
erwiesen werden sollten. Nun aber geschah folgendes:
Weil die Beziehung der Form zu ihren materiellen und
funktionellen Gegebenheiten — also zu Material, Herstel-
lungsart und Gebrauchszweck — das einzige ist, was sich
objektiv demonstrieren lasst, und weil diese Beziehungen
zudem wirklich dringend der Bereinigung bedurften —
also ein echtes Problem waren, darum glaubte man schliess-
lich, sie seien iiberhaupt das einzige, was die Form letzi-
instanzlich bestimme, d. h. man hielt die Formen fiir tech-
nisch determiniert. Man kann nicht oft genug unterstrei-
chen, wie wichtig die Zuriickfithrung der Formen auf
ihren materiellen Kern war: der {iippig ausgeschossene
Baum musste aufs harte Holz zuriickgeschnitten werden.
Nur vergass man dabei, dass die materiellen und funktio-
nellen Formkomponenten zwar die fundamentalen sind,
die stets zuallererst zu Wort kommen miissen (und die
sich eigentlich von selbst verstehen sollten) — nicht aber
die letzten und einzigen. Die grosse Menge der theoretisch
Halbgebildeten war gliicklich, ein so einfaches Rezept fiir
die Unterscheidung von gut und schlecht, modern und alt-
modisch in Hidnden zu haben, den nichstbeteiligten Ar-



chitekten allerdings war es nie so recht wohl dabei: das
zeigt sich unmissverstéindlich in der affektbetonten Art,
mit der sie alle anderen formbestimmenden Faktoren ins

Nichtexistenzberechtigte abzuschieben suchten: den in-

dividuellen Geschmack, die Mode, die historischen Tra-
ditionen, die gesellschaftlichen Konventionen. Man machte
diesen Begriffen ihre Irrationalitit zum Vorwurf, man
gab ihnen den Beigeschmack des Verichtlichen, sie wur-
den aus ernsthaften Argumentierungen verbannt.

Der Ausschliesslichkeitsanspruch des materialistischen
Kalkiils und die affektgeladene Abwehr alles dessen, was
darin nicht aufgehen wollte, hatte jene ausgesprochene
Unduldsamkeit des «Neuen Bauensy zur Folge, unter der
seine Anhfinger nicht weniger litten als die Aussenstehen-
den, denn er vergiftete das kollegiale Verhiltnis inner-
halb der Architekienschaft. Es ist wichtig, sich klar zu
machen, dass dieser Rigorismus in der Dokirin wurzelt
und nicht ihren Vertretern persénlich zum Vorwurf ge-
macht werden darf. In Geschmacksdingen konnte man
einen fremden Geschmack als solchen allenfalls gelten
lassen, im rationalen Kalkiil gibt es nur Recht und Un-
recht, und wer sich im Besitz der Wahrhe't glaubt, der
kann und darf im Namen dieser Wahrheit nicht tolerant
sein, er muss den Unbelehrbaren und jeden, der nur
geméssigt mitmacht, fiir einen minderwertigen Kopf oder
Charakter halten, der die Probleme micht zu Ende denkt,
oder zu bequem ist, um die Konsequenzen aus dem als
richtig Bewiesenen zu ziehen. ;

Nun ist aber jede historische Situation — und so auch
die Gegenwart — viel zu kompliziert, als dass nur eine
einzige der in ihr enthaltenen Gedankenreihen aliein
«richtig» und alle andern falsch wiren; mit dem heute in
Architekturdiskussionen beliebten Begriff der «Wahrheit»
ist nicht viel anzufangen, denn leider stehen verschiedene
«Wahrheiten» verschiedener Ebene gegeneinander. Wenn
darum ein Architekt, dessen Gedanken sich auch in
der Tiefendimension der Zeit, und nicht nur auf der
Fliche des augenblicklich materiell Gegebenen bewegen,
auf der Suche nach Losungen, die auch dieses Bewusstsein
des historischen Zusammenhangs in sich schliessen, zu
weniger eindrucksvollen Losungen kommt, als etwa ein
Konstruktivist, so braucht darin kein Ausweichen vor den
Aufgaben der Gegenwart zu liegen — die vermeintliche
«Kompromisslosung» kann vielmehr das Ergebnis eines
umfassenderen Verantwortungsbewusstseins vor der Kom-
plexitit der Gegenwart sein — also eine Synthese und kein
Kompromiss, denn die radikale Losung erkauft ihre auf
den ersten Blick verbliiffende Einfachheit um den Preis
einer unzulissigen Vereinfachung des Problems und der
daraus entspringenden Kategorien-Verarmung.

Die soziale Struktur

Wenn wir unserem geschmacklich unentwickelten Mit-
biirger nachweisen, dass so ziemlich alles, was er bisher
schon gefunden oder aus irgendwelchen ausserkiinstleri-
schen Griinden geliebt hat, von Grund aus dumm und

schlecht und scheusslich sei, so betrifft dieser p#édago-
gische Eingriff — sofern er Erfolg hat — nicht nur und
nicht einmal in erster Linie den Geschmack des Opfers
unseres Erziehungseifers — denn ein solcher ist als eigene
Bewusstseinsprovinz ja eben wegen seiner Unentwickelt-
heit gar nicht vorhanden. Sondern wir erschiittern die
Selbstsicherheit des Betreffenden ganz im allgemeinen,
und stéren seine Beziehungen zur Umwelt, in der er ge-
rade auch durch die Art seiner Hauslichkeit, seines pri-
vaten Kulturstandes einen ganz bestimmten Ort einnimmt.
Das kann bei einzelnen, innerlich schon gelockerten oder
gereiften Personlichkeiten den Anstoss zu einer frucht-
baren Weiterentwicklung abgeben, die ja nie ohne Krisen
verlduft: bei den meisten ble.bt es bei der blossen Sto-
rung des sozialen Gleichgewichts, ohne dass eine Hoher-
entwicklung folgt: der Schillerkragen, der Verzicht auf
Hut und Krawatte wird zum Manifest der Auserwghltheit,
durch das man sich von den biirgerlichen Konventionen
distanziert.

So schrecklich wichtig scheint mir personlich der Ge-
schmack aber nicht zu sein, dass seine Unzulinglichkeit
jeden indiskreten Eingriff in die Privatsphire des Einzel-
nen rechtfertigen wiirde, als ob es sich um eine an-
steckende Krankheit handelte. Und die Koh#renz der so-
zialen Struktur scheint mir wichtig genug, um halbe und
Viertelslosungen spezieller Formprobleme dafiir in Kauf
zu nehmen.

Aber an welche soziale Struktur wenden sich eigentlich
unsere Erziehungsbestrebungen? Genauer: Welche Struk-
tur setzen sie voraus?

Sie wenden sich «an alle». Eine Propaganda aber, die
sich «an alle» wendet, setzt eine homogene Masse vor-
aus, in der alle einzelnen Individuen genau auf dem glei-
chen Kulturniveau stehen, hochstens unterschieden durch
ihre berufliche Spezialisierung. Weiter wird vorausgesetzt,
dass sich diese Masse geistig ausschliesslich in der Ebene
der Gegenwart bewegt, ohne Bindung an irgendwelche
historische Traditionsreihen, denn jede solche Bindung
wiirde Differenzierung und damit Struktivierung der
Masse bedeuten, und damit ihre Gleichférmigkeit aufheben.
Nur wenn alle auch die gleichen geistigéen Bediirfnisse
haben, sind die gleichen Formen fiir alle <richtigy — das
ist sonnenklar, — denn die verschiedenen Formen dienen
ja gerade dazu, die verschiedenen sozialen Positionen und
verschiedenen Traditions- und sonstigen Gruppenzuge-
horigkeiten auszusprechen. Hierin und nicht in einem
vagen «Spieltrieb» liegt ihre wesentliche raison d’étre,
wie ich das fiir das Ornament im besondern dargelegt habe
(«Werky, Februar 1937, S. 53 ff.). Erst in zweiter Linie
haben die unterscheidenden Formen auch noch «schony
zu sein. (Dass der sie tragende Gegenstand technisch richtig
sein muss, versteht sich vor aller dsthetischen Beurteilung
von selbst, weshalb man beide Gesichtspunkte nie ver-
mischen sollte.) Darum ist auch nicht viel damit gesagt,
wenn man bestimmie Formen <hésslich» findet oder nach-
weist, dass sie von einem technischen oder anderen Ge-

117



sichtspunkt aus gesehen «iiberfliissig» oder <unwahr»
seien: das kann schon sein, aber sie wollen eben gar nicht
von hier aus betrachtet werden.

Wer fiir alle das gleiche Form-Inventar fordert, der
selzt entweder eine nivellierte Gesellschaft, in der alle die
gleichen Bediirfnisse habem, als bestehend voraus — und
das wiire eine Illusion. Oder er fordert diesen Zustand fiir

die Zukunft — und dann ist dies ein polilisches Programm.

Wenn wir die biirgerliche Gesellschaft gelten lassen — _

in ihrem allgemeinsten Sinn als Gesellschaft von eigener
Struktur im Gegensatz zu einer von aussen her eingeteil-
ten strukturlosen Masse — so miissen wir auch die Unter-
schiede im Lebensstil und im Formen-Inventar der ver-
schiedenen Bevolkerungskreise als etwas Positives gelten
lassen, ich sage ausdriicklich <Kreise», denn diese histo-
risch gewachsenen Gruppen enthalten in unserem Land
noch mehr als in jedem anderen starke regionale Elemente,
sie sind etwas ganz anderes, als die nur wirtschaftlich de-
terminierten «Klassen» der sozialistischen Theorie. Und
welchen Sinn hitte unser Ideal der Freiheit denn sonst
als den einer moglichst weitgehenden Selbstverantwor-
tung, einer moglichst vollstéindigen Individuierung jeder
einzelnen Gruppe bis herab zur Einzelpersonlichkeit?
Auf dem Feld der Architektur (im weitesten Sinn) hat das
zur notwendigen Konsequenz, dass man auch die sich in
dusseren Formen aussprechenden Besonderheiten jeder
einzelnen Gruppe anerkennt. Statt dass wir im furor pae-
dagogicus, fiir den wir Schweizer besonders anfillig sind,
alle unsere Mitbiirger durchaus auf die hochste, ernstlich
nur dem kunstgebildeten Intellektuellen angemessene
Stufe des Geschmacks hinaufheben wollen, sollte man
sich bemiihen, das den verschiedenen Gruppen und Stu-
fen spezifisch angemessene Formen-Inventar innerhalb
seiner eigenen Art zur héchstméglichen Qualitit zu ent-
wickeln — also auch hier Mannigfaltigkeit, statt Uniformi-
tat. Der Architekt sollte zu seinem Metier die notige hand-
werkliche Distanz gewinnen: es ist gar nicht nétig, dass
er sich personlich véllig mit allem identif ziert, was er
entwirft. In dieser Hinsicht stehen wir heute noch ganz im
Individualismus des XIX. Jahrhunderts: immer noch be-
trachtet der Architekt und betrachten die Kollegen jeden
Bau als personliches Manifest und Credo. Wenn man aber
Bauformen und Mébelformen zu Trigern der Welt-
anschauung stempelt, dann muss man sich freilich ginz-
lich mit ihnen identifiziereri, und jede Distanznahme
wiirde zum Abfall, zum Verrat. Die Weltgeschichte per
architecturam zu reformieren kann aber héchstens der
Einzelne als seine Berufung empfinden — und er wire
nicht um sie zu beneiden — dem Architektenstand im gan-
zen kann ein so hoch gespanntes Missionsethos nicht zu-
gemutet werden, und darum besteht kein Anlass, jene Ar-
chitekten gering zu schitzen, die es nicht haben.
Dass jedes Bemithen, die Formen, vor allem der Mo-
bel und verwandten Gegenstinde, dem geistigen Stand
der verschiedenen Gruppen anzupassen, seine grossen Ge-
fahren enthélt, ist klar — jede Freiheit enthalt Wahl-

118

moglichkeiten und damit Moglichkeiten zu Fehlentschei-
dungen, die demjenigen erspart bleiben, der diese Frei-
heit nicht hat. Auch bleibt noch beim Verzicht auf eine
fiir alle giiltige Normalisierung des Formenvorrates Raum
genug fiir erzieherisches Bemiihen, und dies, Qualitits-
arbeit zu foérdern, wo immer und in welcher Richtung
immer dies moglich ist, war das alte und einzige Programm
der Werkbiinde, bevor sie sich zu Vertretern einer ganz
bestimmten Richtung spezialisierten.

Die politische Seite

Wir stehen hier vor Fragen, die iiber alles Nur-Beruf-
liche weit hinausgehen, vor weltanschaulichen und politi-
schen Enischeidungen. Denn wer die eingeebnete, homo-
gene Masse, die strukturlose Gesellschaft als schon vor-
handen oder als Wunschziel postuliert, der postuliert den
totalen Staat (gleichviel in welcher Form). Denn was einer
Masse an innerer Strukiur gebricht, muss ihr in Form
einer iusseren Ordnung auferlegt werden. Und aus diesem,
Grunde scheint mir jede Gese'llschaftg von organischer
Struktur — und sei sie mit noch so vielen und schweren
Miingeln behaftet — der strukturlosen Masse bei weitem
vorzuziehen. Woraus folgi, dass alles positiv zu bewerten
oder schlimmstenfalls zu dulden ist, was dazu beitrigt,
diese organische Struktur zu stiitzen. Wenn sich ein Ar-
beiter, Kleinbiirger oder Kapitalist ein biirgerlich-histori-
sierendes oder auch b#uerlich-volkstiimelndes Mobiliar
gleichviel welcher Qualitit kauft, so dokumentiert er da-
mit sich und seinen Nachbarn, dass er sich im grossen
und ganzen mit seinem Staat oder seiner Gruppe solida-
risch fithlt — soviel er sonst etwa daran auch auszusetzen
hat. Zur Realisierung dieser Absicht stehen ihm Formen
jeder Qualitiat zur Verfligung: von der echten Antiquitit
— breit ausgesponnen als Mobiliar oder nur markiert durch
einen einzelnen Gegenstand — bis zur stupiden billigen
Imitation, vom volkstiimelnden Kitsch bis zum gepflegt
modernen Erzeugnis einer kunstgewerblichen Werkstitte,
das eine Anspielung auf Tradition nur eben noch in der
Miaterialbehandlung andeutet.

Also nur kein Hindeverwerfen, wenn man. von «ira-
ditionellen Formen>» spricht: es geht dabei keineswegs um
gotische Buffets und Boudoirs Louis seize oder geschnitzte
Walliser Stabellen fiir Neureiche, wie das verschiedene
Leser meinem Aufsatz ganz naiv unterlegt haben (und so-
gar Hans Schmidt in seinem Vortrag!). Es hat vielmehr
auch ausgesprochen Modernes in diesem Begriff Platz —
vieles von Frank Lloyd Wright, die Sauna vom Haus Gul-
lichsen von Aalto, vieles Schwedische und Dinische, und
man darf nicht vergessen, dass unsere ganze Werkbund-
Modernitat in England lange in gotisierenden Formen ge-
pflegt und entwickelt worden ist. Aber es geht {iberhaupt
nicht in erster Linie um Mobel und um Architektur, son-
dern um unsern Staat. Worauf beruht denn die Existenz
dieses Staates sonst, wenn nicht auf dem Ernstnehmen der
Tradition? auf dem Bewusstsein von der Kontinuitit des
Rechts und dem Willen zu seiner Weiterfithrung? Also



darauf, dass man das Frithere als das verbindlich Abge-
machte, als das Fundament der Gegenwart — also als ak-
tuell betrachtet? Aus den bloss materiellen Gegebenheiten
des gegenwirtigen Augenblicks allein wire unsere staat-
liche und damit auch kulturelle und persénliche Existenz
in keiner Weise zu begriinden: wiren die technischen Ge-
sichtspunkte durchgehends die allein entscheidenden, dann
allerdings wire ein einheitlich rationell organisiertes
Europa, ja der Einheitsweltstaat das Ideal, und wir konnten
uns die Kanonen sparen. Dieses Zusammengehorigkeits-
bewusstsein mit der Vergangenheit sucht nach Ausdrucks-
moglichkeiten: sie zu bieten, ohne in banale Imitation
fritherer Formen zu verfallen, ist eine wichtige Aufgabe
der heutigen Modernitét. Denn die Ausdehnung der inte-
gral technisch bestimmten Formen auf simtliche Lebens-
bereiche miisste dieses Bewusstsein des organischen und
‘héchst aktuellen’ Zusammenhangs mit dem Herkommen ab-
schneiden, und in den zwanziger Jahren war es ja auch
die ausgesprochene Absicht der damaligen Modernitét,
aus jeder Traditionsverbundenheit herauszutreten in die
integrale Aktualitit, aus jeder Ortsgebundenheit in die
absolute Internationalitit oder besser in die Universalitit
der Technik.

Denn auch wo vom Menschlichen die Rede war, war
immer nur die physiologische, die vegetative Seite gemeint.
Die mit Recht als Fortschritt anzufithrenden Verfeinerun-
gen der Proportionen seit dem Anfang der zwanziger Jahre,
die bewusste Pﬂeger und é#sthetische Hervorhebung der
Materialqualititen, das alles liegt etwa auf der gleichen
‘Ebene wie die Kennerschaft in Weinen oder kultivierten
Speisen. Dieser sublimierte Materialismus ist nicht gering
zu achten, er nihert sich dem Geistigen, und ist oft eine
Begleiterscheinung des Geistigen, aber er ist selbst nicht
geistigc — und fiir sich allein noch kein Kulturfaktor.

Die Modernitit der zwanziger Jahre, fiir die sich die
Bezeichnung «Neues Bauen» einbiirgern wird wie «Jugend-
stily fiir die Modernitat der neunziger Jahre, betrachtete
die biirgerliche Kultur auf Grund ihres offensichtlich stark
zersetzten Formeninventars als abbruchreif. Man empfand
ihre Formen als das den eigenen Absichten in allem dia-
metral Entgegengesetzte, ohne ernstlich nach den Griin-
den zu forschen, die zu diesen Formen gefiihrt hatten.
Dies aber ist heute die Alternative: Glauben wir an un-
sern, real gegebenen Staat und an die biirgerliche Kultur
im ganzen, trotz ihren offenkundigen Gebrechen? Dann
stellt sich die Aufgabe, die Schiiden zu heilen, deren #us-
seres Symptom neben anderen auch die geschmacklosen
Formen der Bauten, Mobel usw. sind. Oder bekennt man
sich zum Glauben, dass mit der modernen Technik micht
nur eine neue Phase der européischen Kultur angebrochen
sei, sondern eine radikal neue Kultur, die mit der bisheri-
gen nichts zu tun hat, so dass ibr ein v6llig neues Formen-
inventar angemessen ist? Aber auch zu dieser zweiten
Auffassung kann man sich nicht nur #sthetisch bekennen,
ohne die politischen Konsequenzen daraus zu ziehen,

Nur aus solchen Ueberlegungen heraus, die bewusst
machen, was in weiteren Kreisen mehr stimmungsmaissig
und dumpf empfunden wird, kann der effektive Symbol-
gehalt der historisierenden Formen (in unserem allgemein-
sten Sinn des Wortes) in seiner kulturellen Bedeutung
richtig verstanden werden, der Symbolgehalt, der vom Pu-
blikum aus den Formen herausgelesen oder in sie hinein-
gelegt wird, was im Ergebnis auf das gleiche heraus-
kommt. Das Einzelbeispiel wird dadurch nicht besser und
nicht schlechter, und schlechte Formen sind dadurch nicht
entschuldigt — aber die Idee, durch die Formen von Bau-
ten und Mobeln usw. in irgendwelcher Nuancierung die
Verbundenheit mit dem Herkommen auszudriicken, ist
damit kulturgeschichtlich gerechtfertigt und als echtes
Problem der Gegenwart erwiesen.

Notwendigkeit der formalen Differenzierung

Hier konnte man nun einwenden, die Betonung eines
kulturellen Zusammenhangs mit dem Herkommen sei iiber-
haupt nicht Sache der Architektur und des Mobiliars, man
konne sehr wohl in modernen Formen wohnen und sich
geistig mit der Vergangenheit verbunden fiihlen. Das ist
richtig — fiir den Intellektuellen, der dazu erzogen ist,
auch seine mehr gefithlsméssigen Interessen begrifflich
zu objektivieren. Der intellektuell Differenzierte kann
auch sein Formeninventar differenzieren, ohne dass der
Zusammenhang zwischen den Spezialgebieten verloren
ginge, er kann sich mit technischen Formen umgeben,
weil seine historischen Interessen, z. B. in Gestalt von Bii-
chern, Bildern, Kenntnissen, spezifische Formen angenom-
men haben und von dort her gestiitzt werden. Fiir den
intellektuell weniger Entwickelten miissen alle Interessen
moglichst dicht zusammengefasst séﬂin, sonst verliert er den
Ueberblick, der Undifferenzierte kann das zuweit ins
Spezielle Zerteilte nicht mehr zur Einheit zusammensehen,
fiir ihn sind darum komplexere Formen die richtigen. Und
was fiir den einzelnen Beniitzer gilt, gilt fiir die verschie-
denen Bautenklassen im grossen: je spezieller und ein-
deutiger der Zweck, desto spezialisierter die Formen-
sprache, je allgemeiner und komplexer der Zweck, desto
weniger diirfen die Formen ins einseitig Technische spe-
zialisiert werden, wenn sie nicht verarmend wirken sollen.

Das bedeutet in nichts eine Geringschitzung des Tech-
nischen oder Verzicht auf die #sthetische Durcharbeitung
der technischen Formen, auf die sich die Modernitit der
letzten zwanzig Jahre spezialisiert hatte. Die Einarbei-
tung der technischen Moglichkeiten in den Korper der
européischen Kultur ist recht eigentlich die ungeheure
Aufgabe, die unserer Zeit gestellt ist (und um dieses Pro-
blem wird letzten Grundes auch Krieg gefiihrt). Fraglich
in unserem Fall sind die Grenzen des Technischen gegen
das Private hin. Dass fiir sehr viele Bauaufgaben und sehr
viele Gegenstéinde des téglichen Gebrauchs die technischen
Formen die allein richtigen sind, ist vollig klar: namlich
iiberall, wo auch die damit zu erfiillenden Zwecke der

119




Ebene eines mehr oder weniger gehobenen Materialis-
mus angehoéren. Und nichts ist kulturwidriger als die Ueber-
instrumentierung des Unwichtigen mit Bedeutsamkeit.

In diesem Zusammenhang muss meine Prognose einer
weitgehenden formalen Differenzierung der verschiedenen
Bautenklassen gelesen werden: diese Differenzierung war
zu allen architektonisch gesunden Zeiten wirklich da und
wire somit nichts Unerhortes — erst im Lauf des XIX.
Jahrhunderts ist sie verloren gegangen. In der Gotik wire
es auch dem reichsten Privatmann nie eingefallen, sein
Wohnhaus in den sakralen Formen der Kirche zu bauen,
nicht weil er es nicht hiitte bezahlen kénnen, sondern weil
er den Rangunterschied zwischen sakralen und profanen
Bauaufgaben lebendig empfand. Heute kommt als neue
Bautenklasse der technische Zweckbau dazu: sie ist wich-
tig genug, um sich auch im Formalen durch eigene For-
men auszudriicken. Und fabrikméssig instrumentierte
Wohnhéuser sind um nichts richtiger als palastmissig
monumentalisierte Wohnh#user.

Wenn ich auf der Unterscheidung von mehreren ihrer
Bestimmung, ihrem Ethos und darum auch ihren Formen
nach verschiedenen Bautenklassen insistiere (wobei sich
Zwischenglieder von selbst verstehen), so geschieht das
nicht, um die technisch-materialistische Formenwelt auf ein
Spezialgebiet abzuschieben, sondern um ein sehr grosses
Gebiet zu bezeichnen, auf dem sie unter allen Umstinden
rein erhalten werden muss, weil sie ihm allein angemes-
sen ist, und zugleich um die beiden anderen Bautenklassen
von dem bei ih nen unberechtigten Anspruch auf inte-
grale technische Modernitit zu entlasten, und sie fiir die
Entwicklung einer ihnen angemessenen spezifischen
und umfassenderen, d. h. auch die geistigen Faktoren ein-
schliessende Modernitit freizumachen. Das Programm der
‘Modernitat wird dadurch nicht eingeengt, sondern er-
weitert.

Wenn die gulen Architekten nicht imslande sind, fir
das Bewusstsein der kulturellen Zusammengehorigkeit mit
der Vergangenheit FKiinstlerisch hochwertige, spezifisch
«moderne» Formen bereitzustellen, so erzwingt sich dieses

Bewusstsein eben seinen Ausdruck auf kiinstlerisch tie-
ferer Ebene, und ‘schli\mmenstenfalls in Gestalt jener Stil-
nachahmungen, iber deren Unwert wir alle einig sind.
Der Architekt hat es in der Hand, solchen objektiv vor-
handenen Ausdrucksbediirfnissen eine aktiv-moderne
oder passiv-imitative Form zu geben — er hat es aber
nicht in der Hand, iiber ihre Existenz zu verfiigen, denn
sie wurzeln in einer viel zu tiefen Schicht, als dass sie
von Geschmacksurteilen abhéngen wiirden. Der Archi-
tekt steht aber an einem zu wichtigen, zu verantwortungs-
vollen Posten, als dass er sich die Subalternitit gestatten
diirfte, zwischen den Scheuklappen irgendwelcher Schlag-
worter und Theorien seines engeren Fachgebietes zu ar-
beiten — so schén sich das als kompromisslose Modernitat
und als Prinzipientreue interpretieren lisst. Wir miissen
zur Kompliziertheit unserer Situation stehen und ihre
Problematik auf uns nehmen: Modernitiat ist nicht eine
Topfpflanze, die man im Treibhaus ziichtet, sondern die
unablissige Auseinandersetzung mit der kulturellen Si-
tuation der Zeit, in die wir hineingestellt sind.

Vom schlechten Publikumsgeschmack kann, soll und
wird sich die Arbeit des seridsen Architekten jederzeit
unterscheiden — wenn sie aber auch den Zusammenhang
mit den Grundstrémungen verliert, wird sie absterben,
wenn sie in sich selbst auch noch so folgerichtig und
dsthetisch gepflegt ist. Dies aber war die Gefahr aller
Modernititen seit dem Jugendstil und ist auch heute
wieder eine Gefahr, ungeachtet aller betont materialisti-
schen und soziologischen Argumente, mit denen man sich
zu Unrecht einer von den Zeitstromungen unberiihrbaren
Objektivitit zu versichern glaubt.

Vor dieser Gefahr zu warnen ist heute notwendig.
Wenn man mir diese Warnung tibelnehmen will, so troste
ich mich mit den Versen eines Grosseren, der sich auch
unbeliebt machte, weil er sagte, was er fiir richtig hielt:

«Che, se la voce tua sarda molesta
Nel primo gusto, vital nutrimento

Lascera poi, quando sara digesta.»
(D. Par. XVII 127)

Peter Meyer

Dieses Heft besteht aus nur 24, statt der iiblichen 32 Seiten. Einige Hefte dieses Jahrganges miissen auf diesen Umfang

reduziert werden, um die Teuerung des Papiers ohne Erhdhung des Abonnementspreises auszugleichen.

120

Red.



	Zur Situation II

