
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 28 (1941)

Heft: 4

Artikel: Zur Situation II

Autor: Meyer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Situation II
«Publikumsgesdimadt»

Es hat mir im Militärdienst tiefen Eindruck gemacht,

welche enorme Summe an fachlicher Kompetenz auf den

allerverschiedensten Gebieten, an Weltkenntnis, an

Lebenserfahrung, und welch ungeheueres Kapital an gutem

Willen und ganz genereller persönlicher Anständigkeit nur
schon in einer einzigen Landsturmkompagnie vereinigt
ist. Vermutlich haben die gleichen Kameraden in ihrer

Mehrzahl einen ziemlich schlechten Geschmack.

Wahrscheinlich stehen sie der abstrakten und surrealistischen

Malerei mit radikalem Unverständnis gegenüber, und

wohnen sie gerade in solchen Einrichtungen, wie wir sie

von Werkbunds wegen bekämpfen. Das ist ein unzweifelhaft

bedenklicher sozialer und kultureller Mißstand — aber

ich habe nie einen Anlass gesucht, gerade die Differenzen
des Geschmacks herauszustellen.

Der schlechte Publikumsgeschmack ist offensichtlich —

aber kein Publikum ist in seiner Gesamtheit zur

Kennerschaft in Kunstdingen verpflichtet. Das eigentlich

Künstlerische war jederzeit die Angelegenheit
der Ateliers und Kenner, die Teilnahme des Publikums

galt niemals der artistischen Qualität, sondern

zu allen Zeiten den gefühlsmässigen, inhaltlichen Komponenten

der Kunstwerke. Auch die grössten Kunstwerke

bauten sich über diesen (an sich ausserkünstlerischen)

menschlichen Ansprüchen auf, sie entwickelten sich aus

diesem Rohmaterial ins künstlerisch Sublime — und nicht

umgekehrt aus dem Künstlerischen als «Konzession» zum

Publikum hin. Weil sich die Künstler in diesen menschlichen

Interessen — die mit Kunst genau so wenig,

aber auch so viel zu tun haben wie Steinbruch und Lehmgrube

mit Architektur — mit ihren Zeitgenossen solidarisch

fühlten, darum fühlte sich auch das Publikum mit
der Kunst solidarisch, selbst wenn diese ausserdem auch

noch ins Artistisch-Sublime hinaufreichte, worüber das

Publikum kein Urteil haben konnte und brauchte.

Im XIX. Jahrhundert hat sich nicht das Publikum von
der Kunst, sondern die Kunst vom Publikum abgewendet.
Das Intern-Artistische, die Finesse des Metiers wurde zum

alleinigen Gegenstand des künstlerischen Bemühens, und

dann versuchte man das Publikum durch Propaganda von

der Kunst her zur Kennerschaft zu erziehen. «Seit Beginn
des XIX. Jahrhunderts hatte alle Kunst das Schicksal,

unpopulär zu sein, sobald sie echt war», liest man im «Alma-

nach neuer Kunst in der Schweiz». Aber wie steht es mit
Daumier? — War Daumier, der tief und umfa^end aus

allen Menschlichkeiten seiner Zeit schöpfte, unpopulär?

oder ein schlechter Künstler? Sind die Genevieve-Freisken

des Puvis de Chavannes schlecht, weil sie populär sind?

oder Millet? Ist Maillol ausgesprochen unpopulär? Und wie

steht es mit den tief ins Volksbewusstsein gedrungenen
Deutschen — mit Richter? Schwind? Menzel? Thoma? —

alles unecht? Nein, so einfach ist die Sache nicht, und

Volkstümlichkeit oder Unpopularilät sind keine Krite¬

rien des künstlerischen Wertes. Aber eine Kunst, die aus

Gründen, die hier nicht zu untersuchen sind, sich mit

den fundamentalen, nach Form drängenden Erlebnissen

und ihren allgemein verstandenen Symbolen desolidari-

siert, verliert den Zusammenhang mit dem Publikum, mögen

ihre intern artistischen Qualitäten noch so hoch, mag

ihre Ideologie noch so schlüssig sein.

Die Bedenken, die wir im Septemberheft gegenüber

dem <vNeuen Bauen» und gelegentlich sonst gegenüber

der «Neuen Kunst» geäussert haben, betreffen nirgends

die artistische Qualität der Leistung, sondern ihren sozialen

Ort. Wir insistieren auf den Fragen: An wen wendet

sich das? Welche soziale Gruppe wird damit angesprochen?

Wer soll das tragen? Man soll diese Fragen nicht damit

zudecken wollen, dass man sie als «Liebäugeln mit dem

grossen Haufen» diskreditiert, denn damit haben sie nichts

zu tun; die soziologische Fragestellung, um die sich so

viele Zeitgenossen bemühen, wo es gilt, historische

Epochen der Kunst als Spiegelungen der Wirtschaftsgeschichte

ihrer Zeit zu erweisen, um sie tiefer in die historische

Perspektive zurückzuschieben, muss auch auf die aktuelle

Kunst angewendet werden. Aber seltsam: hier weckt man

damit Empfindlichkeiten, und die gleichen, die den Scheinwerfer

nicht grell genug auf die soziologischen

Zusammenhänge in der Vergangenheit richten konnten,
wünschen ihn plötzlich auszuschalten. Und das ewig sich

wandelnde LEBEN, das man in Architekturaufsätzen der zwanziger

Jahne gerne mit Grossbuchstaben in Fettdruck setzen

Hess, wie «DER HERR» in alten Bibeln, das soll seither

stillstehen wie zu Josuas Zeiten die Sonne bei Gibeon.

Hier soll nun von der Kunst im allgemeinen nicht weiter

die Rede sein, sondern von Architektur, Möbeln, Ge-

brauehskunst und ihrer Beziehung zum Publikum. Ich

glaube: wenn wir den Geschmack dieses Publikums

verbessern wollen, so müssen wir nicht von der Kunst

ausgehen, sondern gerade von diesem Geschmack des Publikums

— wie der Arzt im praktischen Einzelfall vom Kranken

ausgeht, und nicht vom Lehrbuch. Man wird dieses

Publikum ernst nehmen müssen, statt es zu verachten —

man wird sich ernstlicher fragen müssen, wie es zum

schlechten Publikumsgesehmack kam und was an

Formbedürfnissen dahinter steht.

Die pädagogische Bemühung

ich für meinen Teil glaube nicht stark an den Erfolg

genereller Erziehungsbestrebungen «an alle» von aussen

und von oben her: gewiss kann man einzelnen labilen

Individuen und Gruppen durch Propaganda auch einmal

gute Formen aufdrängen, wie sie sich von anderer Seite

schlechte aufdrängen lassen. Aber die guten sitzen dann

auch nicht fester, sie bleiben in der Sphäre des Moderni-

tätssnobismus, der eine Mode ist wie jede andere. Was

allein wirkt, ist das von jeder Propagandaabsicht freie Vorbild

der gesellschaftlich höheren Schicht im ganzen, und

115



innerhalb jeder Schicht derjenigen Persönlichkeiten, die

spontan als repräsentativ empfunden werden und hiedurch
echte Autorität geniessen — wofür gerade auch intellektuell

wenig entwickelte Leute von unerzogenem Geschmack

ein sehr feines Gefühl haben — eine schärfere Witterung
als der durchschnittliche «Intellektuelle» von gebrochener
Spontaneität. Das sind freilich weitläufigere Wege, die

ganz im Privaten über viele Zwischenstufen beim Einzelnen
zu einer wirklichen Erziehung des Geschmacks führen
können — sofern der Betreffende innerlich zu einer
solchen berufen ist. Das wird immer nur für verhältnismässig
wenige gelten, aber es ist nicht einzusehen, warum
für alle der gleiche Einheitsgeschmack gefordert wird.
Die verschiedenen Stufen der ästhetischen Entwicklung
sind vielmehr genau so als eigenständige Existenzformen

anzusehen, wie die Altersstufen des Menschen,
und für jede wäre die ihr angemessene Formensprache

zur höchstmöglichen Qualität zu entwickeln. Dass

dabei viele ihr Leben lang auf einer primitiven Stufe
stehen bleiben, ist kein Unglück: Aber auch für diese

Stufe musste ganz bewusst gesorgt werden.

In der Feststellung der tatsächlichen Zustände sind wir
einig: die weitaus meisten unserer Zeitgenossen leben in
einer Umgebung von objektiv schlechten, ja abscheulichen
Formen — Architekturformen, Möbelformen,
Kunstgewerbe, Bildern. Und jeder, der sich bewusst ist, tiefere
Einsicht und einen besseren Geschmack zu haben, empfindet

die moralische Pflicht zu helfen.
Aber wo hat die erzieherische Bemühung einzusetzen?

Wir veranstalten Ausstellungen, wir schreiben Aufsätze,
die nur von solchen besucht und gelesen werden, die sieh

bereits für solche Fragen interessieren. Wir halten
Vorträge, in denen wir Beispiel und Gegenbeispiel wirkungsvoll

aufeinanderknallen lassen, möglichst eindeutige
Beispiele: das durchaus Gute steht dem durchaus Schlechten

gegenüber. Das ist methodisch gar nicht anders möglich,
sonst überzeugt es nicht, und es ist verhältnismässig leicht,
solche schlagende Beispiele zu finden: es sind eben die
extremen Beispiele. Der Zuhörer geht dann hinaus in
die wirkliche Wirklichkeit — hier aber sind die Beispiele
nicht nach pädagogischen Gesichtspunkten geordnet wie
unsere Lichtbilder; hier gibt es vielmehr ein unübersehbares

Durcheinander von allen erdenklichen Formen, die

beispielsweise ziemlich schlecht, aber vielleicht doch

nicht durchaus schlecht, oder nur in bestimmter
Hinsicht oder mit mildernden Umständen schlecht s:nd.
Andere sind irgendwie gut, aber nicht ganz gut, Formen also,

in denen sich das Gute und das Schlechte in irgend einem,
selbst für den Fachmann schwer durchschaubaren und
für den Laien völlig unentwirrbaren Verhältnis mischt.

Hier hilft ihm niemand, sich zurechtzufinden, denn der

Anspruch der Erzieher geht auf Hundertprozentigkeit.
Das nur Halbgute hat innerhalb der Fachkreise sogar
noch das besondere moralische Odium des Kompromisses,
der «Konzession an den Publikumsgeschmack». Aber auch

das Halbgute ist par definition immer noch besser als

das Ganzschlechte und wäre — im Hinblick auf das

Ganze betrachtet, also von einem ausser- und
überprofessionellen Standpunkt aus — jenem gegenüber der
Förderung wert — ohne dass es deshalb für das durchaus Gute

ausgegeben werden musste. Einer solchen Anerkennung
des Besseren, das noch nicht das Beste ist, steht aber der

typische Rigorismus der heutigen Modernität entgegen,
der slioh zwangläufig aus ihrer Ideologie ergibt.

Rigorismus der materialistischen Architekturtheorie

Reformbestrebungen, die sich «an alle» wenden, können

nämlich nichts anderes zur Basis nehmen, als das

was eben allen gemeinsam ist: das Materielle, und vom
Menschlichen die lediglich animalische Seite. Sie müssen

von allem Unterscheidenden absehen, — also vom

Geistigen. Dass der private «Geschmack» eines noch so

begabten Künstlers keine mögliche Basis für einen Stil —

also für eine kollektive Formensprache — bildet, das haben

uns die Bemühungen des Jugendstils und verwandte
bewiesen. Für die Propaganda musste also eine objektive,

eine logisch begründbare Basis gefunden werden,
eine Problemstellung, vor der der Gegner nicht ins
Unbeweisbare seines individuellen Geschmacks ausweichen

konnte; die Alternative musste «wahr oder unwahr»,

«richtig oder falsch» heissen: seit Sokrates Zeiten hat

die Kunst der Dialektik darin bestanden, den andern

vor sich selber und vor dem Publikum als den

Dummen hinzustellen. Womit Sokrates freilich seinen

Mitbürgern dermassen auf die Nerven ging, dass sie ihn
schliesslich hinrichten Hessen, obwohl er immer recht

hatte.

Die gesuchte Basis für die Propaganda der modernen

Formen konnte sich also gar nirgends anders finden als

im Technisch-Materiellen, wenn sie als objektiv, als

unabhängig von jedem unbeweisbaren «Für-schön-Halten»

erwiesen werden sollten. Nun aber geschah folgendes:
Weil die Beziehung der Form zu ihren materiellen und

funktionellen Gegebenheiten -- also zu Material,
Herstellungsart und Gebrauchszweck — das einzige ist, was sich

objektiv demonstrieren lässt, und weil diese Beziehungen

zudem wirklich dringend der Bereinigung bedurften —

also ein echtes Problem waren, darum glaubte man schliesslich,

sie seien überhaupt das einzige, was die Form
letztinstanzlich bestimme, d. h. man hielt die Formen für
technisch determiniert. Man kann nicht oft genug unterstreichen,

wie wichtig die Zurückl'ührung der Formen auf

ihren materiellen Kern war: der üppig ausgeschossene

Baum musste auf's harte Holz zurückgeschnitten werden.

Nur vergass man dabei, dass die materiellen und funktionellen

Formkomponenten zwar die fundamentalen sind,

die stets zuallererst zu Wort kommen müssen (und die

sieh eigentlich von selbst verstehen sollten) — nicht aber

die letzten und einzigen. Die grosse Menge der theoretisch

Halbgebildeten war glücklich, ein so einfaches Rezept für
die Unterscheidung von gut und schlecht, modern und
altmodisch in Händen zu haben, den nächstbeteiligten Ar-

116



chitekten allerdings war es nie so recht wohl dabei: das

zeigt sich unmissverständlich in der affektbetonten Art,

mit der sie alle anderen formbestimmenden Faktoren ins

Nichtexistenzberechtigte abzuschieben suchten: den

individuellen Geschmack, die Mode, die historischen

Traditionen, die gesellschaftlichen Konventionen. Man machte

diesen Begriffen ihre Irrationalität zum Vorwurf, man

gab ihnen den Beigeschmack des Verächtlichen, sie wurden

aus ernsthaften Argumentierungen verbannt.

Der Ausschliesslichkeitsanspruch des materialistischen

Kalküls und die affektgeladene Abwehr alles dessen, was

darin nicht aufgehen wollte, hatte jene ausgesprochene

Unduldsamkeit des «Neuen Bauens» zur Folge, unter der

seine Anhänger nicht weniger litten als die Aussenstehen-

den, denn er vergiftete das kollegiale Verhältnis innerhalb

der Arehitektenschaft. Es ist wichtig, sich klar zu

machen, dass dieser Rigorismus in der Doktrin wurzelt

und nicht ihren Vertretern persönlich zum Vorwurf
gemacht werden darf. In Geschmacksdingen könnte man

einen fremden Geschmack als solchen allenfalls gelten

lassen, im rationalen Kalkül gibt es nur Recht und
Unrecht, und wer sich im Besitz der Wahrheit glaubt, der

kann und darf im Namen dieser Wahrheit nicht tolerant

sein, er muss den Unbelehrbaren und jeden, der nur
gemässigt mitmacht, für einen minderwertigen Kopf oder

Charakter hallen, der die Probleme nicht zu Ende denkt,

oder zu bequem ist, um die Konsequenzen aus dem als

richtig Bewiesenen zu ziehen.

Nun ist aber jede historische Situation — und so auch

die Gegenwart — viel zu kompliziert, als dass nur eine

einzige der in ihr enthaltenen Gedankenreihen allein

«richtig» und alle andern falsch wären; mit dem heute in

Architekturdiskussionen beliebten Begriff der «Wahrheit»

ist nicht viel anzufangen, denn leider stehen verschiedene

«Wahrheiten» verschiedener Ebene gegeneinander. Wenn

darum ein Architekt, dessen Gedanken sich auch in

der Tiefendimension der Zeit, und nicht nur auf der

Fläche des augenblicklich materiell Gegebenen bewegen,

auf der Suche nach Lösungen, die auch dieses Bewusstsein

des historischen Zusammenhangs in sich schliessen, zu

weniger eindrucksvollen Lösungen kommt, als etwa ein

Konstruktivist, so braucht darin kein Ausweichen vor den

Aufgaben der Gegenwart zu liegen — die vermeintliche

«Kompromisslösung» kann vielmehr das Ergebnis eines

umfassenderen Verantwortungsbewusstseins vor der

Komplexität der Gegenwart sein — also eine Synthese und kein

Kompromiss, denn die radikale Lösung erkauft ihre auf

den ersten Blick verblüffende Einfachheit um den Preis

einer unzulässigen Vereinfachung des Problems und der

daraus entspringenden Kategorien-Verarmung.

Die soziale Struktur

Wenn wir unserem geschmacklich unentwickelten

Mitbürger nachweisen, dass so ziemlich alles, was er bisher

schön gefunden oder aus irgendwelchen ausserkünstleri-

schen Gründen geliebt hat, von Grund aus dumm und

schlecht und seheusslich sei, so betrifft dieser pädagogische

Eingriff — sofern er Erfolg hat — nicht nur und

nicht einmal in erster Linie den Geschmack des Opfers

unseres Erziehungseifers — denn ein solcher ist als eigene

Bewusstseinsprovinz ja eben wegen seiner Unentwickeltheit

gar nicht vorhanden. Sondern wir erschüttern die

Selbstsicherheit des Betreffenden ganz im allgemeinen,

und stören seine Beziehungen zur Umwelt, in der er

gerade auch durch die Art seiner Häuslichkeit, seines

privaten Kulturstandes einen ganz bestimmten Ort einnimmt.

Das kann bei einzelnen, innerlich schon gelockerten oder

gereiften Persönlichkeiten den Anstoss zu einer fruchtbaren

Weiterentwicklung abgeben, die ja nie ohne Krisen

verläuft: bei den meisten bläht es bei der blossen

Störung des sozialen Gleichgewichts, ohne dass eine

Höherentwicklung folgt: der Schillerkragen, der Verzicht auf

Hut und Krawatte wird zum Manifest der Auserwähltheit,

durch das man sich von den bürgerlichen Konventionen

distanziert.

So schrecklich wichtig scheint mir persönlich der

Geschmack aber nicht zu sein, dass seine Unzulänglichkeit

jeden indiskreten Eingriff in die Privatsphäre des Einzelnen

rechtfertigen würde, als ob es sich um eine

ansteckende Krankheit handelte. Und die Kohärenz der

sozialen Struktur scheint mir wichtig genug, um halbe und

Viertelslösungen spezieller Formprobleme dafür in Kauf

zu nehmen.

Aber an welche soziale Struktur wenden sich eigentlich

unsere Erziehungsbestrebungen? Genauer: Welche Struktur

setzen sie voraus?

Sie wenden sich «an alle». Eine Propaganda aber, die

sich «an alle» wendet, setzt eine homogene Masse voraus,

in der alle einzelnen Individuen genau auf dem

gleichen Kulturniveau stehen, höchstens unterschieden durch

ihre berufliche Spezialisierung. Weiter wird vorausgesetzt,

dass sieh diese Masse geistig ausschliesslich in der Ebene

der Gegenwart bewegt, ohne Bindung an irgendwelche

historische Traditionsreihen, denn jede solche Bindung

würde Differenzierung und damit Struktivierung der

Masse bedeuten, und damit ihre Gleichförmigkeit aufheben.

Nur wenn alle auch die gleichen geistigen Bedürfnisse

haben, sind die gleichen Formen für alle «richtig» — das

ist sonnenklar, — denn die verschiedenen Formen dienen

ja gerade dazu, die verschiedenen sozialen Positionen und

verschiedenen Traditions- und sonstigen Gruppenzugehörigkeiten

auszusprechen. Hierin und nicht in einem

vagen «Spieltrieb» liegt ihre wesentliche raison d'etre,

wie ich das für das Ornament im besondern dargelegt habe

(«Werk», Februar 1937, S. 53 ff.). Erst in zweiter Linie

haben die unterscheidenden Formen auch noch «schön»

zu sein. (Dass der sie tragende Gegenstand technisch richtig

sein muss, versteht sich vor aller ästhetischen Beurteilung

von selbst, weshalb man beide Gesichtspunkte nie

vermischen sollte.) Darum ist auch nicht viel damit gesagt,

wenn man bestimmte Formen «hässlich» findet oder

nachweist, dass sie von einem technischen oder anderen Ge-

117



siehtspunkt aus gesehen «überflüssig» oder «unwahr»
seien: das kann schon sein, aber sie wollen eben gar nicht
von hier aus betrachtet werden.

Wer für alle dai gleiche Form-Inventar fordert, der
setzt entweder eine nivellierte Gesellschaft, in der alle die
gleichen Bedürfnisse haben, als bestehend voraus — und
das wäre eine Illusion. Oder er fordert diesen Zustand für
die Zukunft — und dann ist dies ein politisches Programm.

Wenn wir die bürgerliche Gesellschaft gelten lassen —
in ihrem allgemeinsten Sinn als Gesellschaft von eigener
Struktur im Gegensatz zu einer von aussen her eingeteilten

strukturlosen Masse — so müssen wir auch die
Unterschiede im Lebensstil und im Formen-Inventar der
verschiedenen Bevölkerungskreise als etwas Positives gelten
lassen, ich sage ausdrücklich «Kreise», denn diese historisch

gewachsenen Gruppen enthalten in unserem Land
noch mehr als in jedem anderen starke regionale Elemente,
sie sind etwas ganz anderes, als die nur wirtschaftlieh
determinierten «Klassen» der sozialistischen Theorie. Und
welchen Sinn hätte unser Ideal der Freiheit denn sonst
als den einer möglichst weitgehenden Selbstverantwortung,

einer möglichst vollständigen Individuierung jeder
einzelnen Gruppe bis herab zur Einzelpersönlichkeit?
Auf dem Feld der Architektur (im weitesten Sinn) hat das

zur notwendigen Konsequenz, dass man auch die sich in
äusseren Formen aussprechenden Besonderheiten jeder
einzelnen Gruppe anerkennt. Statt dass wir im furor pae-
dagogicus, für den wir Schweizer besonders anfällig sind,
alle unsere Mitbürger durchaus auf die höchste, ernstlich
nur dem kunstgebildeten Intellektuellen angemessene
Stufe des Geschmacks hinaufheben wollen, sollte man
sich bemühen, das den verschiedenen Gruppen und Stufen

spezifisch angemessene Formen-Inventar innerhalb
seiner eigenen Art zur höchstmöglichen Qualität zu
entwickeln — also auch hier Mannigfaltigkeit, statt Uniformi-
tät. Der Architekt sollte zu seinem Metier die nötige
handwerkliche Distanz gewinnen: es ist gar nicht nötig, dass

er sich persönlich völlig mit allem identifiziert, was er
entwirft. In dieser Hinsicht stehen wir heute noch ganz im
Individualismus des XIX. Jahrhunderts: immer noch
betrachtet der Architekt und betrachten die Kollegen jeden
Bau als persönliches Manifest und Credo. Wenn man aber
Bauformen und Möbelformen zu Trägern der
Weltanschauung stempelt, dann muss man sich freilich gänzlich

mit ihnen identifizieren, und jede Distanznahme
würde zum Abfall, zum Verrat. Die Weltgeschichte per
architecturam zu reformieren kann aber höchstens der
Einzelne als seine Berufung empfinden — und er wäre
nicht um sie zu beneiden — dem Architektenstand im ganzen

kann ein so hoch gespanntes Missionsethos nieht
zugemutet werden, und darum besteht kein Anlass, jene
Architekten gering zu schätzen, die es nicht haben.

Dass jedes Bemühen, die Formen, vor allem der Möbel

und verwandten Gegenstände, dem geistigen Stand
der verschiedenen Gruppen anzupassen, seine grossen
Gefahren enthält, ist klar — jede Freiheit enthält Wahl¬

möglichkeiten und damit Möglichkeiten zu Fehlentscheidungen,

die demjenigen erspart bleiben, der diese Freiheit

nicht hat. Auch bleibt noch beim Verzicht auf eine
für alle gültige Normalisierung des Formenvorrates Raum

genug für erzieherisches Bemühen, und dies, Qualitätsarbeit

zu fördern, wo immer und in welcher Richtung
immer dies möglich ist, war das alte und einzige Programm
der Werkbünde, bevor sie sich zu Vertretern einer ganz
bestimmten Richtung spezialisierten.

Die politische Seite

Wir stehen hier vor Fragen, die über alles Nur-Beruf-
liche weit hinausgehen, vor weltanschaulichen und politischen

Entscheidungen. Denn wer die eingeebnete, homogene

Masse, die strukturlose Gesellschaft als schon
vorhanden oder als Wunschziel postuliert, der postuliert den
totalen Staat (gleichviel in welcher Form). Denn was einer
Masse an innerer Struktur gebricht, muss ihr in Form
einer äusseren Ordnung auferlegt werden. Und aus diesem

Grunde scheint mir jede Gesellschaft von organischer
Struktur — und sei sie mit noch so vielen und schweren
Mängeln behaftet — der strukturlosen Masse bei weitem
vorzuziehen. Woraus folgt, dass alles positiv zu bewertem
oder schlimmstenfalls zu dulden ist, was dazu beiträgt,
diese organische Struktur zu stützen. Wenn sich ein
Arbeiter, Kleinbürger oder Kapitalist ein bürgerlich-histori-
sierendes oder auch bäuerlich-volkstümelndes Mobiliar
gleichviel welcher Qualität kauft, so dokumentiert er
damit sich und seinen Nachbarn, dass er sich im grossen
und ganzen mit seinem Staat oder seiner Gruppe solidarisch

fühlt — soviel er sonst etwa daran auch auszusetzen
hat. Zur Realisierung dieser Absicht stehen ihm Formen

jeder Qualität zur Verfügung: von der eichten Antiquität
— breit ausgesponnen als Mobiliar oder nur markiert durch
einen einzelnen Gegenstand — bis zur stupiden billigen
Imitation, vom volkstümelnden Kitsch bis zum gepflegt
modernen Erzeugnis einer kunstgewerblichen Werkstätte,
das eine Anspielung auf Tradition nur eben noch in der

Miaterialbehandlung andeutet.
Also nur kein Händeverwerfen, wenn man von

«traditionellen Formen» spricht: es geht dabei keineswegs um

gotische Büffets und Boudoirs Louis setze oder geschnitzte
Walliser Stabellen für Neureiche, wie das verschiedene
Leser meinem Aufsatz ganz naiv unterlegt haben (und
sogar Hans Schmidt in seinem Vortrag!). Es hat vielmehr
auch ausgesprochen Modernes in diesem Beigriff Platz —

vieles von Frank Lloyd Wright, die Sauna vom Haus Gul-

lichsen von Aalto, vieles Schwedische und Dänische, und

man darf nicht vergessen, dass unsere ganze Werkbund-
Modernität in England lange in gotisierenden Formen
gepflegt und entwickelt worden ist. Aber es geht überhaupt
nicht in erster Linie um Möbel und um Architektur,
sondern um unsern Staat. Worauf beruht denn die Existenz
dieses Staates sonst, wenn nicht auf dem Ernstnehmen der
Tradition? auf dem Bewusstsein von der Kontinuität des

Rechts und dem Willen zu seiner Weiterführung? Also

118



darauf, dass man das Frühere als das verbindlich
Abgemachte, als das Fundament der Gegenwart — also als

aktuell betrachtet? Aus den bloss materiellen Gegebenheiten
des gegenwärtigen Augenblicks allein wäre unsere staatliche

und damit auch kulturelle und persönliche Existenz
in keiner Weise zu begründen: wären die technischen

Gesichtspunkte durchgehends die allein entscheidenden, dann

allerdings wäre ein einheitlich rationell organisiertes
Europa, ja der Einheitsweltstaat das Ideal, und wir könnten

uns die Kanonen sparen. Dieses Zusammengehörigkeits-
bewusstsein mit der Vergangenheit sucht nach
Ausdrucksmöglichkeiten: sie zu bieten, ohne in banale Imitation
früherer Formen zu verfallen, ist eine wichtige Aufgabe
der heutigen Modernität. Denn die Ausdehnung der integral

technisch bestimmten Formen auf sämtliche
Lebensbereiche musste dieses Bewusstsein des organischen und
höchst aktuellen Zusammenhangs mit dem Herkommen
absehneiden, und in den zwanziger Jahren war es ja auch

die ausgesprochene Absieht der damaligen Modernität,
aus jeder Traditionsverbundenheit herauszutreten in die

integrale Aktualität, aus jeder Ortsgebundenheit in die

absolute Internationalität oder besser in die Universalität
der Technik.

Denn auch wo vom Menschlichen die Rede war, war
immer nur die physiologische, die vegetative Seite gemeint.
Die mit Recht als Fortschritt anzuführenden Verfeinerungen

der Proportionen seit dem Anfang der zwanziger Jahre,
die bewusste Pflege und ästhetische Hervorhebung der

Materialqualitäten, das alles liegt etwa auf der gleichen
Ebene wie die Kennerschaft in Weinen oder kultivierten
Speisen. Dieser sublimierte Materialismus ist nicht gering
zu achten, er nähert sich dem Geistigen, und ist oft eine

Begleiterscheinung des Geistigen, aber er ist selbst nicht

geistig — und für sich allein noch kein Kulturfaktor.
Die Modernität der zwanziger Jahre, für die sich die

Bezeichnung «Neues Bauen» einbürgern wird wie «Jugendstil»

für die Modernität der neunziger Jahre, betrachtete

die bürgerliche Kultur auf Grund ihres offensichtlich stark

zersetzten Formeninventars als abbruchreif. Man empfand

ihre Formen als das den eigenen Absichten in allem
diametral Entgegengesetzte, ohne ernstlich nach den Gründen

zu forschen, die zu diesen Formen geführt hatten.

Dies aber ist heute die Alternative: Glauben wir an un-

sern, real gegebenen Staat und an die bürgerliche Kultur
im ganzen, trotz ihren offenkundigen Gebrechen? Dann

stellt sich die Aufgabe, die Schäden zu heilen, deren
äusseres Symptom neben anderen auch die geschmacklosen
Formen der Bauten, Möbel usw. sind. Oder bekennt man

sich zum Glauben, dass mit der modernen Technik nicht

nur eine neue Phase der europäischen Kultur angebrochen

sei, sondern eine radikal neue Kultur, die mit der bisherigen

nichts zu tun hat, so dass ihr ein völlig neues Formeninventar

angemessen ist? Aber auch zu dieser zweiten

Auffassung kann man sich nicht nur ästhetisch bekennen,
ohne die politischen Konsequenzen daraus zu ziehen.

Nur aus solchen Ueberlegungen heraus, die bewusst

machen, was in weiteren Kreisen mehr stimmungsmässig

und dumpf empfunden wird, kann der effektive Symbolgehalt

der historisierenden Formen (in unserem allgemeinsten

Sinn des Wortes) in seiner kulturellen Bedeutung

richtig verstanden werden, der Symbolgehalt, der vom

Publikum aus den Formen herausgelesen oder in sie hineingelegt

wird, was im Ergebnis auf das gleiche
herauskommt. Das Einzelbeispiel wird dadurch nicht besser und

nicht schlechter, und schlechte Formen sind dadurch nicht

entschuldigt — aber die Idee, durch die Formen von Bauten

und Möbeln usw. in irgendwelcher Nuancierung die

Verbundenheit mit dem Herkommen auszudrücken, ist

damit kulturgeschichtlich gerechtfertigt und als echtes

Problem der Gegenwart erwiesen.

Notwendigkeit der formalen Differenzierung

Hier könnte man nun einwenden, die Betonung eines

kulturellen Zusammenhangs mit dem Herkommen sei

überhaupt nicht Sache der Architektur und des Mobiliars, man

könne sehr wohl in modernen Formen wohnen und sieh

geistig mit der Vergangenheit verbunden fühlen. Das ist

richtig — für den Intellektuellen, der dazu erzogen ist,

auch seine mehr gefühlsmässigen Interessen begrifflich
zu objektivieren. Der intellektuell Differenzierte kann

auch sein Formeninventar differenzieren, ohne dass der

Zusammenhang zwischen den Spezialgebieten verloren

ginge, er kann sich mit technischen Formen umgeben,

weil seine historisehen Interessen, z. B. in Gestalt von

Büchern, Bildern, Kenntnissen, spezifische Formen angenommen

haben und von dort her gestützt werden. Für den

intellektuell weniger Entwickelten müssen alle Interessen

möglichst dicht zusammengefasst sein, sonst verliert er den

Ueberbhck, der Undifferenzierte kann das zuweit ins

Spezielle Zerteilte nicht mehr zur Einheit zusammensehen,

für ihn sind darum komplexere Formen die richtigen. Und

was für den einzelnen Benutzer gilt, gilt für die verschiedenen

Bautenklassen im grossen: je spezieller und

eindeutiger der Zweck, desto spezialisierter die Formensprache,

je allgemeiner und komplexer der Zweck, desto

weniger dürfen die Formen ins einseitig Technische

spezialisiert werden, wenn sie nicht verarmend wirken sollen.

Das bedeutet in nichts eine Geringschätzung des

Technischen oder Verzicht auf die ästhetische Durcharbeitung
der technischen Formen, auf die sieh die Modernität der

letzten zwanzig Jähre spezialisiert hatte. Die Einarbeitung

der technischen Möglichkeiten in den Körper der

europäischen Kultur ist recht eigentlich die ungeheure

Aufgabe, die unserer Zeit gestellt ist (und um dieses

Problem wird letzten Grundes auch Krieg geführt). Fraglich
in unserem Fall sind die Grenzen des Technischen gegen

das Private hin. Dass für sehr viele Bauaufgaben und sehr

viele Gegenstände des täglichen Gebrauchs die technischen

Formen die allein richtigen sind, ist völlig klar: nämlich

überall, wo auch die damit zu erfüllenden Zwecke der

119



Ebene eines mehr oder weniger gehobenen Materialismus

angehören. Und nichts ist kulturwidriger als die Ueber-

instrumentierung des Unwichtigen mit Bedeutsamkeit.
In diesem Zusammenhang muss meine Prognose einer

weitgehenden formalen Differenzierung der verschiedenen
Bautenklassen gelesen werden: diese Differenzierung war
zu allen architektonisch gesunden Zeiten wirklich da und
wäre somit nichts Unerhörtes — erst im Lauf des XIX.
Jahrhunderts ist sie verloren gegangen. In der Gotik wäre
es auch dem reichsten Privatmann nie eingefallen, sein
Wohnhaus in den sakralen Formen der Kirche zu bauen,
nicht weil er es nicht hätte bezahlen können, sondern weil
er den Rangunterschied zwischen sakralen und profanen
Bauaufgaben lebendig empfand. Heute kommt als neue
Bautenklasse der technische Zweckbau dazu: sie ist wichtig

genug, um sich auch im Formalen durch eigene
Formen auszudrücken. Und fabrikmässig instrumentierte
Wohnhäuser sind um nichts richtiger als palastmässig
monumentalisierte Wohnhäuser.

Wenn ich auf der Unterscheidung von mehreren ihrer
Bestimmung, ihrem Ethos und darum auch ihren Formen
nach verschiedenen Bautenklassen insistiere (wobei sich

Zwischenglieder von selbst verstehen), so geschieht das

nicht, um die technisch-materialistische Formenwelt auf ein

Spezialgebiet abzuschieben, sondern um ein sehr grosses
Gebiet zu bezeichnen, auf dem sie unter allen Umständen
rein erhalten werden muss, weil sie ihm allein angemessen

ist, und zugleich um die beiden anderen Bautenklassen

von dem bei ihnen unberechtigten Anspruch auf
integrale technische Modernität zu entlasten, und sie für die

Entwicklung einer ihnen angemessenen spezifischen
und umfassenderen, d. h. auch die geistigen Faktoren ein-
schliessende Modernität freizumachen. Das Programm der
Modernität wird dadurch nicht eingeengt, sondern
erweitert.

Wenn die guten Architekten nicht imstande sind, für
das Bewusstsein der kulturellen Zusammengehörigkeit mit
der Vergangenheit künstlerisch hochwertige, spezifisch
«moderne» Formen bereitzustellen, so erzwingt sich dieses

Bewusstsein eben seinen Ausdruck auf künstlerisch
tieferer Ebene, und schlimmenstenfalls in Gestalt jener
Stilnachahmungen, über deren Unwert wir alle einig sind.
Der Architekt hat es in der Hand, solchen objektiv
vorhandenen Ausdrucksbedürfnissen eine aktiv-moderne
oder passiv-imitative Form zu geben — er hat es aber
nicht in der Hand, über ihre Existenz zu verfügen, denn
sie wurzeln in einer viel zu tiefen Schicht, als dass sie

von Geschmacksurteilen abhängen würden. Der Architekt

steht aber an einem zu wichtigen, zu verantwortungsvollen

Posten, als dass er sich die Subalternität gestatten

dürfte, zwischen den Scheuklappen irgendwelcher Schlagwörter

und Theorien seines engeren Fachgebietes zu

arbeiten — so schön sieh das als kompromisslose Modernität
und als Prinzipientreue interpretieren lässt. Wir müssen

zur Kompliziertheit unserer Situation stehen und ihre
Problematik auf uns nehmen: Modernität ist nicht eine

Topfpflanze, die man im Treibhaus züchtet, sondern die

unablässige Auseinandersetzung mit der kulturellen
Situation der Zeit, in die wir hineingestellt sind.

Vom schlechten Publikumsgeschmack kann, soll und

wird sich die Arbeit des seriösen Architekten jederzeit
unterscheiden — wenn sie aber auch den Zusammenhang

mit den Grundströmungen verliert, wird sie absterben,

wenn sie in sich selbst auch noch so folgerichtig und

ästhetisch gepflegt ist. Dies aber war die Gefahr aller
Modernitäten seit dem Jugendstil und ist auch heute

wieder eine Gefahr, ungeachtet aller betont materialistischen

und soziologischen Argumente, mit denen man sich

zu Unrecht einer von den Zeitströmungen unberührbaren

Objektivität zu versichern glaubt.
Vor dieser Gefahr zu warnen ist heute notwendig.

Wenn man mir diese Warnung übelnehmen will, so tröste

ich mich mit den Versen eines Grösseren, der sich auch

unbeliebt machte, weil er sagte, was er für richtig hielt:
«Che, se la voce tua sarä molesta
Nel primo gusto, vital nutrimento
Lascerä poi, quando sarä digesta.»

(D. Par. XVII 127)

Peter Meyer

Dieses Heft besteht aus nur 24, statt der üblichen 32 Seiten. Einige Hefte dieses Jahrganges müssen auf diesen Umfang
reduziert werden, um die Teuerung des Papiers ohne Erhöhung des Abonnementspreises auszugleichen. Red.

120


	Zur Situation II

