
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 28 (1941)

Heft: 4

Artikel: Situation der Architektur 1940 : Antworten auf Entgegnungen

Autor: Meyer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86828

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Situation der Architektur 1940» — Antworten auf Entgegnungen

Der Artikel «Situation der Architektur 1940» ist erschienen im
Septemberheft des «Werk» Jahrg. 1940 S. 241—251. Eine Antwort darauf im

Dezemberheft 1940 S. 365, mehrere Diskussionsbeiträge, ausgewählt von

der Redaktionskommission des «Werk» im Februarheft 1941, S. 50—60;

ferner haben die «Freunde Neuer Architektur und Kunst» zusammen

mit der OG. Zürich des SWB am 13. Februar im Kongresshaus Zürich

einen Vortrag von Hans Schmidt, Arch. BSA, Basel, veranstaltet über das

Thema «Die moderne Architektur und die Situation 1940».

I.

Der Artikel dieses Titels im Septemberheft hat bei

verschiedenen Lesern Widerspruch, bei andern Zustimmung

gefunden — das war zu erwarten. Dass er hingegen

dem Verfasser persönlich übelgenommen und als Umfall

in seiner Einstellung gegenüber der modernen Architektur

missdeutet wurde, ist schwer verständlich.

Der Artikel ist etwas schwierig — zugegeben. Denn

über die äusserst komplizierte, von den gegensätzlichsten

Strömungen, Vorurteilen, Wunschbildern erfüllte
Kultursituation der Gegenwart lässt sich schlechterdings nicht

mit der souveränen Heiterkeit und stilistischen Einfachheit

schreiben, mit der man vielleicht ein scharf

begrenztes Detailthema behandeln kann. Der Aufsatz ist für

den Leser mühsam, er ist für seinen Verfasser noch um

einiges mühsamer gewesen. Trotzdem glaubte sich dieser

der, wie vorauszusehen war, undankbaren Aufgabe

unterziehen zu müssen — einfach weil sie heute fällig ist.

Um was geht es denn in diesem Aufsatz? Um eine

Sondierung des Fundamentes der heutigen Architektur.

Dass das eine nach unten und nicht nach oben gerichtete

Tätigkeit ist, liegt in der Natur der Sache; ihr Zweck ist

trotzdem die Sicherheit des ganzen Gebäudes.

Von den Bemühungen und Errungenschaften der

Architektur der letzten Jahrzehnte wird in diesem Aufsatz

nichts in Frage gestellt; aber die verschiedenen

Architekturströmungen werden im Rahmen der kulturellen

Gesamtsituation gezeigt (skizzenhaft, wie das in einem Aufsatz

allein möglich ist) — und darin liegt eine gewisse

Relativierung — unvermeidlicherweise, denn sie werden

dabei von aussen, vom Ganzen her betrachtet, so dass

auch die Grenzen ihrer Geltungsbereiche sichtbar werden.

Und mit der gleichen Objektivität ist auch der Standort

des Historismus im kulturellen Ganzen bestimmt worden,

soviel ich weiss zum erstenmal. — Eine derartige

Distanzierung des Blickes gegenüber der Gegenwart

scheint mir nun zuweilen auch für alle diejenigen höchst

wichtig, die sonst gewohnt sind, zu Gunsten der einen

oder andern Position Partei zu ergreifen, und man wird

dem Schreibenden nicht vorwerfen wollen, sich je der

Pflicht zu eindeutiger Stellungnahme gegenüber strittigen

Tagesangelegenheiten entzogen zu haben.

Manchen Lesern ist mein Artikel nicht eindeutig

genug. Hier wird die, das geistige Leben zersetzende

Wirkung jener Literatur deutlich, der es mehr auf leichte

Lesbarkeit und Schlagkraft ankommt, als auf Richtigkeit.

Man erwartet Propaganda, und demgegenüber muss freilich

jeder Aufsatz kompliziert erscheinen, der eine

objektiv komplizierte Situation als solche darstellt. Wie sehr

solche Leser Aufsätze überhaupt nur noch unter dem

Gesichtspunkt des Propaganda-Effektes lesen können, ist

daraus zu ersehen, dass sie den Verfasser von vornherein

für den möglichen Missbrauch verantwortlich machen

wollen, der mit seinem Aufsatz von irgendwelchen Gegnern

der modernem Architektur getrieben werden könnte.

Dafür aber sollen die einstehen, die den Missbrauch

treiben: mit den Argumenten des «Neuen Bauens» ist nicht

weniger Missbrauch getrieben worden, und wir haben

uns stets dagegen gewehrt, diesen Missbrauch als

ernsthaften Einwand gegen die Modernität gelten zu lassen.

Jene Leser, die in meinem Aufsatz einen Gegensatz

zu früher Gesagtem finden wollen, vergessen, dass die

Aufgabe des Kritikers der des Arztes gleicht. Auch dieser

wird bald das eine, bald das andere Mittel verschreiben

müssen, je nach der Krankheit, die er zu behandeln

hat — also je nach den von aussen' an ihn herantretenden

Problemen. Auf diese wird er gerade darum verschieden

reagieren, weil er stets und unverrückbar das gleiche will:

nämlich heilen, d. h. das organische Gleichgewicht

wiederherstellen.

Und nun wollen wir uns kurz mit ein paar Hauptargumenten

unserer Gegner auseinandersetzen. — Viele weitere

Einwände beantworten sich durch eine nochmalige

aufmerksame Lektüre meines Aufsatzes von selbst.

II. Historismus.
Die moderne Architektur der zwanziger und dreissiger

Jahre war getragen vom optimistischen Glauben an

internationale Organisationen auf rationaler und humanitärer

Basis — ob man diese Hoffnungen im einzelnen an die

Fahne des Völkerbundes heftete, oder an die des Sozialismus,

an den industriellen Fortschritt auf kapitalistischer

Basis, oder an irgendwelche religiöse Bewegungen, das

können wir auf sich beruhen lassen, denn diese

historische Konstellation ist als Ganzes vorbei, einschliesslich

aller ihrer Nuancen. Die Würde und Freiheit des Menschen,

auf die es uns letztlich allein ankommt, ist heute nicht mehr

im Internationalen aufgehoben, sondern im Nationalen —

darum stehen wir an der Grenze, im Bewusstsein, mehr

zu verteidigen als ein Stück Land. Und darum hat heute

das Nationale und in seinem Gefolge die Historie ein

unvergleichlich grösseres Gewicht als kultureller Faktor

bekommen — das ist eine Tatsache, die nicht von unserer

Zustimmung oder Missbilligung abhängt. Dass diese neue

Konstellation neue Gefahren enthält, ist ganz selbstverständlich

— und gerade darum muss man sich Klarheit

über sie verschaffen.

111



Mir scheint fast, man ruhe in manchen Kreisen noch
heute auf den Hoffnungen der zwanziger Jahre aus, man
habe noch gar nicht realisiert, wie tief sich seither die
ganze kulturelle Situation geändert hat. Wir wollen den
Vergleich mit dem Arzt noch etwas weiterspinnen und
einmal annehmen, der Historismus sei eine Krankheit wie
beispielsweise in manchen Gegenden der endemische
Kropf: da ist es doch zunächst zweifellos die erste
Aufgabe des Arztes, alle Erscheinungsformen der Krankheit
mit geradezu liebevoller Aufmerksamkeit festzustellen,
und wenn sich dann ergibt, dass die Krankheit aus dem
übernormalen oder unternormalen Funktionieren einer
bestimmten, im übrigen lebenswichtigen Drüse stammt, so
wird sich seine Aufmerksamkeit in der Folge gerade auf
diese Drüse konzentrieren, bis man das Mittel gefunden
hat, ihre Anomalie zu beheben. Unterdessen wird man
allerdings längst verlernt haben, sich über Kröpfe lustig
zu machen. Ich bin überzeugt, dass wir in der Architektur

nicht anders vorgehen dürfen. Wir stehen vor der
durch nichts aus der Welt zu schaffenden Tatsache, dass
der Historismus vor noch nicht zwei Menschenaltern den
besten Architekten und gebildetsten Bauherren als die
angemessene Art der Architektur erschien — und je un-
fassbarer uns das heute vorkommt, um so ernstlicher
musste man nach den Gründen einer so überaus
befremdlichen Erscheinung fragen — und schon gar, wenn
sich verwandte Symptome schon wieder in allen europäischen

Ländern bemerkbar machen.
Auch dieser neue Historismus äussert sich oft in

abgeschmackten Beispielen — aber eine Fehlentwicklung ist
durch die Feststellung ihrer Geschmacklosigkeit so wenig
behoben wie der Kropf durch die Missbilligung seines
Vorhandenseins. Man hat es auch schon probiert, die
ganze Schilddrüse einfach herauszuschneiden: die Patienten

sind in der Folge an dieser kompromisslosen Lösung
blödsinnig geworden.

Verschiedene Gegner meines Aufsatzes können sich
unter dem Begriff «Historismus» nichts anderes vorstellen
als die Stilimitationen der Achtzigerjahre — also teutsehe
Renaissance, Louis seize und Neugotik, und «Tradition»
wird als gleichbedeutend angenommen mit «Stilermnerun-
gen und Formexzessen» — was sie essentiellermassen
gerade nicht ist. Aber nur keine Angst vor Wörtern!
«Historismus» bedeutet bewusste Bezugnahme auf Vorhandenes,
und sonst gar nichts. Ueber die Art dieser Bezugnahme
und die Qualität ihrer Ergebnisse ist damit nichts ausgesagt.

Im Begriff des Bistorismus hat sowohl die dumme
Nachahmung, die geschmacklose Verballhornung und die
industrielle Ausbeulung bestimmter historischer
Stilformen Platz, wie auch jede Art pietätvoller Anknüpfung,
organischer Weiterentwicklung, geistreicher Pointierung.
Um ein unverfängliches Beispiel zu nennen: nicht nur
die ganze römische Kunst, sondern auch der romanische
Stil ist ein historisierender Stil gewesen, d. h. beide haben
bewusst an vorhandene Formen angeknüpft und dann
daraus eine spezifische Modernität entwickelt, die alles

andere war als stupide Nachahmung. Und darauf, auf die

Entwicklung, einer spezifischen Modernität auf der Grundlage

der kulturellen Tradition kommt es an — von
Stilimitationen war in meinem Aufsatz an keiner Stelle die
Rede. Die achtziger Jahre werden sich so wenig wiederholen,

wie Wasser bergauf läuft — aber auch die zwanziger
Jahre mit ihrer Ideologie werden nicht wiederkehren.

Es hat etwas Erschreckendes, und es beleuchtet
Abgründe in der Erziehung der heutigen Architektengeneration

— aber vielleicht Abgründe in der heutigen
Mittelschulbildung überhaupt — dass sich meine Diskussionspartner

die Beschäftigung mit der kulturellen Tradition
immer nur als Umkehr, als ein «Zurück» in einen durch
den Fortschritt überwundenen Zustand vorstellen können.
Hier enthüllt sich ein völlig gebrochenes Verhältnis zum
Historischen, eine tiefe Desorientiertheit im historischen
Raum, man nimmt die Vergangenheit für etwas Totes und
Erledigtes — während sie ein nicht wegzudenkender, höchst
aktiver Teil der lebendigen Gegenwart ist. Und darum
handelt es sich bei meinen Anmerkungen zur Situation der
Architektur nicht um ein Zurück, sondern um ein
Vorwärts, um die Bereicherung und Verliefung der Modernität

um bisher vernachlässigte Kategorien. Den letzten
Jahrzehnten war es aufgegeben, die Welt der technischen
Formen überhaupt erst einmal als mögliches Objekt der
ästhetischen Betrachtung und Bearbeitung zur Kenntnis
zu nehm.en, heute gibt die historische Situation der
Architektur den Auftrag, die, eine Zeitlang mit Recht, auf die
Seite gestellte Welt des Historischen (im umfassendsten
Sinn und nicht im Sinn spezieller «Stilformen») neu zu
verarbeiten — und wir müssen uns damit auseinandersetzen,

wenn wir schon das Gefühl haben, mit der früheren

Aufgabe noch lange nicht fertig zu sein.

III. Wiederverkäufer.
Was E. Streift über das Verhältnis von Fabrikanten,

Wiederverkäufern und Publikum sehreibt, ist sicher richtig,

nur sind das Erscheinungen der Oberfläche, Mechanismen

des äusseren Ablaufs, hinter denen Triebkräfte ganz
anderer Art stehen, die von dem geschilderten geschäftlichen

Betrieb nach Kräften ausgenützt und missbraucht,
nicht aber in ihrem eigenen Wesen aufgehoben werden.
Für E. St. ist das Publikum eine urteilslose, geistig passive

Masse ohne eigenen Willen und Geschmack, so dass
sie von Industrie und Handel nach Massgabe geschäftlicher
Vorteile beliebig manövriert werden kann, und die
«Wiederverkäufer und Reisenden» werden fast ein wenig zu
Diktatoren des Ungeschmacks dämonisiert. Aber gleichen
sie — wenn wir ihren schlimmsten Exemplaren schon
Böses nachsagen wollen — nicht eher Zuhältern als
Diktatoren? solchen, die vorhandene Bedürfnisse ausnützen,
nicht aber sie selbst schaffen? Ueber das Geschmacksniveau

unserer Zeitgenossen und dieser Wiederverkäufer
im besonderen machen wir uns keine Illusionen — aber
trotzdem ist es nicht so, dass dem Publikum zu allen Zeiten
alles aufgeschwatzt werden könnte.

112



Dieses Publikum hat freilich keinen erzogenen
«Geschmack» — aber es wird von deutlich fühlbaren, wenn
auch begrifflich kaum fassbaren, weil zunächst ganz
gestaltlosen «Zeitstimmungen» bewegt, von Gefühlsströmen

bestimmter Richtung. Mit gut oder böse, mit Geschmack

oder Ungeschmack, Qualität oder Schund hat das noch

gar nichts zu tun — diese Fragen stellen sich erst vor den

einzelnen Realisierungen, in denen diese Zeitstimmung

ihrer selbst bewusst wird und Form annimmt. Die
spezifische Begabung des Einkäufers und des Produzenten

besteht nun darin, diejenigen Produkte auszuwählen oder

neu zu schaffen, die auf der Linie dieser Zeitstimmung

liegen; wer die Wünsche des Publikums raschestens und

gleichviel mit welchen Mitteln befriedigt, erntet den

geschäftlichen Erfolg. Die ärgsten Geschmacklosigkeiten
finden Absatz, wenn sie diese Zeitstimmung treffen — denn

in dieser einen, einzigen Hinsicht — als Bewusstmachung

latenter Ausdrucksbedürfnisse — kann auch ein Schundprodukt

«richtig» sein, und hochwertige Erzeugnisse bleiben

daneben hegen, wenn sie diese Resonanz in der

Zeitstimmung nicht finden — oder sie bleiben auf eine Elite

von besonders geschultem Geschmack beschränkt, wie wir
das geschildert haben. Diese Sachlage zu ändern steht in

niemandes Macht; statt sie zu verleugnen, sollte man sich

resolut mit ihr auseinandersetzen und sie zur Basis aller

Reformbestrebungen machen, und darum scheint es mir

nötig, dass man sich nicht nur auf das Standardprodükt

und seine Ideologie von der technischen Determiniertheit

des Gebrauchsgerätes versteift, wie man das die letzten

zwanzig Jähre etwas zu einseitig getan hat, dass sich

vielmehr gerade auch der Werkbund und dass sich die guten

Architekten und Kunstgewerbler ausgesprochener als bisher

und mit gutem Gewissen um die Zeitetimmungen

kümmern, statt sie von einer vermeintlich absoluten, für
Geschmacks- und Modeschwankungen unerreichbaren Plattform

— die es in Wirklichkeit gar nicht gibt — zu

verdammen. Und zwar sollten sich die Genannten nicht nur

in ihrem eigenen Interesse darum kümmern, sondern um

den Ausdrucksbedürfnissen der Zeit einen reinen,
künstlerisch durchgearbeiteten Ausdruck zu geben, statt sie im

trüben Strom einer ungepflegten Produktion ersticken zu

lassen.

IV. Monumentalität.
Auf die Ausführungen von Herrn Dr. Stadler zu

antworten ist deshalb schwierig, weil uns die Bewunderung

der sich zu üppigen Blüten entfaltenden scholastischen

Subtilität fast verbietet, in trockener Prosa festzustellen,

wieviele offene Türen in diesen Ausführungen aufgestos-

sen werden.

Dass der Gegensatz zu «profan» «sakral» heisst, ist uns

zum Beispiel keineswegs unbekannt; nun haben wir aber

in früheren Aufsätzen über das Problem der Monumentalität

ausführlieh nachgewiesen, wie jede Monumentalität in

letzter Instanz im Sakralen wurzelt, so dass es sehr wohl

erlaubt ist, für nicht-monumentale Architektur das Wort

«profan» zu setzen — in abgekürztem Verfahren gewis-

sermassen, ohne die Glieder, die eine weltliche

Monumentalaufgabe mit der Sakralsphäre im engeren Sinn des

Wortes verbinden, jedesmal aufzählen zu müssen. Und

wenn Dr. St. meint, «Profanarchitektur» und

«Monumentalarchitektur» seien so wenig Gegensätze wie Jagdhunde

und Rassenhunde, so glaubt er auch hier zu Unrecht, einen

Verstoss gegen die Logik aufzudecken, denn ein Jagdhund

kann sehr wohl zugleich ein Rassehund sein, während

sieh profane und monumentale Haltung in der

Architektur gegenseitig genau so ausschliessen wie Poesie

und Prosa — ich möchte das hierüber deutlich Gesagte

nicht wiederholen. Und wenn Dr. St. meint, es gäbe

überhaupt kein Bauwerk, das nur monumental und allen

«-simpel-rationalen Zwecken enthoben» sei, so irrt er auch

hier: den Pol nach der Seite der Monumentalität bilden

jene praktisch radikal zweckfreien Bauten, die der ganzen

Gattung den Namen geben: die Denkmäler, die

Monumente. — Und so noch einiges.

Ernsthafter scheint zunächst der Einwand, den Dr.

Stadler am Beispiel des klösterlichen Karpfenteiches

demonstriert. Aber wer hätte je an der Kontinuität und

Abundanz des Seins gezweifelt? Jedenfalls nicht der

Schreibende. Die Schwierigkeit liegt aber doch darin, dass

wir vor der ganzen in Unordnung geratenen Fülle der

praktischen und geistigen Anforderungen stehen, und

nicht wissen, wie wir sie auf die einzelnen verschiedenen

Bauaufgaben verteilen sollen. Und darum kommt es vor

allem auf die Grenzziehung, die Unterscheidung an —

dass alle Aufgaben durch Zwischenformen und Ueber-

gänge zusammenhängen und dass alle genannten

Anforderungen mehr oder weniger an allen Bauaufgaben

teilhaben, dass also auch Stall und Fabrik letzten Endes die

Weltordnung spiegeln, daran ist kein Zweifel — aber im

«Mehr oder Weniger» liegt das Problem.

Dass heute die Grenze zwischen monumentaler

und profaner Haltung anders verläuft als zur Zeit

der mittelalterlichen und barocken Klosterbauten, ist

nicht zu bestreiten. Damals war schlechthin alles, auch

noch das Geringste, was mit der geheiligten Person eines

weltlichen oder geistlichen Fürsten auch nur von ferne

in Berührung kam, durchtränkt von dessen Monumentalanspruch.

Nicht nur Palast, Karpfenteich und

Pferdeschwemme, auch noch Kleidung, Waffe und Besteck war

aufs reichste verziert, die Badewanne musste die Gestalt

einer verzierten Chaiselongue annehmen, um sich ins

Ameublement des Schlafsaales einzufügen, und ein Nachtstuhl

in Form eines reich geschnitzten, vergoldeten,

seidengepolsterten Fauteuüs suchte den Monumentalanspruch

noch im irdischsten aller Augenblicke aufrechtzuerhalten.

Heute geben wir in dieser Hinsicht grosszügiger dem Kaiser,

was des Kaisers ist — will sagen der Welt, was weltlich ist.

Gerade aus einem wacheren Wissen um die «Kontinuität

des Seins» sind heute Gebrauchsgerät und Gebrauchsarchi-

115



tektur — wenn man so sagen darf — von dem früheren
Monumentalanspruch entlastet, ohne dass in dieser sauberen

Trennung eine Verneinung des Anspruchs auf Würde
überhaupt liegen würde. Aber die Welt des Irdisch-Profanen

ist uns als eigenständiges Gebiet von eigener, profaner
Würde deutlich geworden, und wir sehen heute klar, wie
die Vermischung der Rangsphären gerade die Ursache der

Architekturkatastrophe des XIX. Jährhunderts war.
Weltliche Fürsten jedenfalls gehen heute ohne weiteres
Zeremoniell und ohne sich im Pathos ihres Ranges
geschmälert zu fühlen, auf einen Locus, der mit den gleichen
technisch-gediegenen, aber schmucklosen Geräten
ausgestattet ist wie der eines wohlhabenden Privatmannes, sie
benützen die gleichen Sportgeräte, und wenn sie sich allenfalls

operieren lassen, so legen sie keinen Wert auf festlich

dekorierte Operationssäle. Diese Differenzierung der
Formen in monumentale und profane nicht-monumentale)

betrifft nicht nur das Gebrauchsgerät, sondern auch
die Architektur — wir können und wollen uns nicht ins
Mittelalter zurückstilisieren, unbeschadet unserer Bewunderung

für seine Bauten. Das mittelalterliche Kloster war
eine Stadt im kleinen, es umfasste alle Bauaufgaben von
den höchsten bis zu den geringsten, von der Kirche bis

zu Fischteich, Bierbrauerei, Stall. Und auch heute wird
die Totalität des menschlichen Daseins eben nicht schon

durch jedes Einzelgebäude vertreten, sondern durch die
Gesamtheit der Bauten, mit denen jeder Einzelne in
Berührung kommt. Die technisch-wissenschaftlichen

Neuerungen, die die Ursache dieser viel stärkeren Differenzierung

sind, sind nicht nur ein materieller Fortsehritt,
sondern eine geistige Errungenschaft, die durch keinen
Missbrauch degradiert wird, den unsere Gegenwart damit
treibt. Und diese Spezialisierung der Bauaufgaben ist
so lange kein Unglück, als man sich ihrer bewusst bleibt
— gefährlich wird sie erst, wenn man den Teil fürs Ganze

nimmt. Deshalb braucht man auch nicht zu befürchten,
dass die architektonische Differenzierung der Bautypen, der

wir das Wort geredet haben, die Einheit des Zeitstils
gefährden könnte: diese Einheit reintegriert sich oberhalb
der verschiedenartigen Glieder von selbst, und sie wird
aus einer grösseren historischen Distanz sichtbar werden,
selbst wenn sie den Zeitgenossen entgehen sollte.

V. Gute Stühle.
Zum Beitrag Kadler-Vögeli lediglich zwei Anmerkungen:

Darüber, dass die Firma Horgen-Glarus mit ihren
schönen, einfachen, wirklich guten Stuhlmodellen in allen
Kreisen der Bevölkerung Erfolg hat, kann sich niemand
aufrichtiger freuen als der Schreibende — ist es doch ein
Beweis dafür, dass der Geschmack des Publikums gar
nicht so hoffnungslos schlecht ist.

Unsere Behauptung, dass die Stahlstühle der 20er und
30er Jahre «internationale Architektur» symbolisierten,

enthält weder Lob noch Tadel, sondern die Feststellung
einer stilgeschichtlichen Tatsache.

VI. «Nordwind»
In einer der Gegenäusserungen ist auch dieses Argument

aufgetreten — es wurde von der Redaktionskommission

ohne Zutun des Redaktors gestrichen — und das ist

eigentlich schade. Denn selbstverständlich muss auch

dieser Zusammenhang überlegt werden. Dass die
Entwicklung der Architektur von den alten Aegyptern an

vom Verlauf der Weltgeschichte nicht ganz unabhängig
war, lässt sich kaum übersehen, und so besteht in der
Tat ein gewisser Zusammenhang zwischen meinem Aufsatz

und der geschichtlichen Situation der Gegenwart.
Es wäre naiv zu glauben, die Bedürfnisse nach

Monumentalität und nach Traditionsverbundenheit seien
spezifisch nationalsozialistische Angelegenheiten, weil sie

heute gerade in Deutschland ins Kolossale und Fiebrige
aufgepeitscht und politisch ausgebeutet werden: sie sind
dies so wenig wie der Siedlungsbau dadurch zur spezifisch
sozialistischen Angelegenheit wurde, dass er in den zwanziger

Jahren vorzugsweise von sozialistischen
Stadtverwaltungen betrieben wurde; denn die taten damit nur,
was auch jedes andere Regime aus der vorhandenen Situation

heraus hätte tun müssen. Und Fabriken, Krahnen,
Eisenbahnen sehen genau gleich aus, ob sie kapitalistisch
oder kommunistisch sind. Es hiesse den Diktatoren wahrhaft

göttergleiche Schöpferkräfte zuschreiben, wollte man
annehmen, sie könnten auch noch neue Geschmacksrichtungen

aus dem Nichts zaubern; in Wirklichkeit sind sie

doch wohl eher den oben behandelten «Einkäufern»
verwandt: sie haben die Nase für die latent vorhandenen
Wünsche und Möglichkeiten, sie geben diesen — vor allem
im Politischen, aber nebenher auch im Kulturellen — die
äussere Form, und nützen sie dabei nach Kräften für ihre
machtpolitischen Zwecke aus. So hat schon Napoleon den

längst vor ihm vorhandenen und ursprünglich
römischrepublikanisch gemeinten Klassizismus zum Ausdruck des

Kaisertums ins «Empire» abgebogen.
Der «Nordwind» hat für uns allerdings das Belehrende,

zu zeigen, zu welchen gewaltsamen Kurzschlusslösungen
man schliesslich kommt, wenn man die verschiedenen
organischen Aeusserungsbedürfnisse zugunsten einer
doktrinär einseitigen Modernität unterdrückt. Gerade für das

Monumentalproblem und die volkstümliche Architektur
müssen essentiell moderne Lösungen gefunden werden,
denn nur wenn man sich mit den Problemen befasst, hat

man ihre Lösung in der Hand. Will man aber die
Aufgaben als solche überhaupt nicht sehen, so schraubt man
die Ventile zu und «verdrängt man die Verrechnung
gegensätzlicher Positionen vom Feld der (— wir fügen
bei: essentiell demokratischen —) Diskussion auf das der
Rache» — wie im Anfang meines angefe'ndeten Artikels
steht (S. 241).

114


	Situation der Architektur 1940 : Antworten auf Entgegnungen

