
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 28 (1941)

Heft: 3: Theater, Festspiele, Masken

Artikel: Schweizerisches Volkstheater

Autor: Eberle, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86819

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Werk • März 1941 • Heft Nummer 3

Einleitung

Dieses Heft handelt vom Theater, und zwar
geographisch beschränkt auf unser Land; dann aber als

Begriff möglichst weit gefasst. Es soll mit einer
Auswahl Bilder darauf hingewiesen werden, dass

Verkleiden, Maskieren, «Böggen» und Umzüge veranstalten
auch schon Theaterspielen bedeutet, und im weiten
Gebiet des Festfeierns besitzt unser Volk eine alte
Tradition. Unsere Täler sind reich an Ernte-, Weih-
nachts- und Fasnachtsbräuchen, die heute noch leben.
Da gibt es auch Städte, wie Basel, wo die alten
Fasnachtstraditionen sich neu belebt haben und wo
Laternenmalen und Maskenformen direkt zu einer
Bereicherung der bildenden Kunst geführt haben.
Auch für die Theater-Aufführung im engeren Sinne
besteht eine jahrhundertealte Überlieferung.

Im Gegensatz dazu nähren sich unsere Stadttheater

%II il * .«*" SS;#•

ß i%
f*S

'S.

&

zum grössten Teil mit Importgütern auch in der Art
ihres Betriebes. Es fällt auf, wie wenige unserer
Maler und Architekten von Namen bei diesen

Institutionen zu Worte kommen.
Daneben aber ist das schweizerische Cabaret

entstanden, vor allem das «Cornichon», wo neben
Darstellung und Text auch bühnenbildnerisch sehr viel
Wertvolles geleistet wird, wenn auch oft in so

einfacher Form, dass es nur unzulänglich mit Fotos

dargestellt werden kann.
Das vorliegende Heft soll zeigen, wieviele Kräfte

in uns stecken, die fähig sind, unser Theater wieder
zu beleben, und dass es wichtig ist, dass wir Künstler
und Kunstfreunde uns um unser Theater kümmern
und aus der Lethargie erwachen, in die uns
Kinobesuch und Radiohören versetzt haben. E.F.B.

Schweizerisches Tolhstheater
Man hat sich seit zwei Jahrhunderten zu Stadt und

Land daran gewöhnt, in den höfischen Theaterbauten
mit ihren Logen und Rängen, ihrem Orchestergraben,
den samtenen und bemalten Vorhängen und allen
szenischen Künsten den Inbegriff des Theaters
überhaupt zu sehen. Anerkennen wir jene Theater und
das, was darin gespielt zu werden pflegt, als das, was
sie sind: Ausdruck und Gestalt der aufgeklärten
bürgerlichen Gesellschaft. Für die Eidgenossenschaft
kommt dazu, dass Spielstoffe und Dramenformen, Spielleiter

und Darsteller, szenische Künste und Theaterbauten

zu den Importgütern gehören, die Ausdruck
einer üppigen Kulturentfaltung sind, wie Perser Tep¬

piche und Champagneweine, also unzweifelhaft erlaubte
und angenehme Genüsse des Lebens.

Wenn wir nun aber vom schweizerischen Volks-
theater reden, so meinen wir nicht die von fremden

Schauspielern oder Sängern dargestellten Werke des

weltbürgerlichen Literaturbetriebs, sondern das Theater

in seinem ursprünglichen und umfassenden

Begriff: als von Sprechern und Spielern unseres

vierstämmigen und viersprachigen Schweizervolkes
dargestellte Urideen der Menschheit. Hier dominiert nicht
Literatur, also das sprachliche Kunstwerk, sondern
die zur spielmässigen Darstellung drängende Idee; die

Urfreude an Aussaat und Ernte in den Jahreszeiten-

65



spielen, die mimische Urlust am Verkleiden und

Verspotten in Fastnachtsaufzügen und Fastnachtsspielen,
das Geheimnis des Menschentums als Abglanz des

Göttlichen in den Mysterienspielen und schliesslich
Selbstbewusstsein und Selbtserhaltungstrieb eines 650-

jährigen Staatsvolkes im vaterländischen Spiel. Hier
dominieren nicht eigens errichtete Theaterpaläste, hier
ersteht Theater aus der Wechselwirkung von Handelnden

und Schauenden: Jahreszeiten- und Fastnachtsspiele

auf öffentlichen Plätzen (Vevey und Schwyz),

Mysterien in und vor Kirchen (Luzern und Einsiedeln),
vaterländische Spiele an historischen Stätten (Teil in
der Hohlen Gasse).

Ein Grundelement dieser volkstümlichen Spielkunst
ist der kostümierte Aufzug: aus Winzeraufzügen
entstehen Winzerspiele, aus Fastnachtsaufzügen
Fastnachtsspiele, aus Prozessionen Mysterien, aus historischen

Aufzügen vaterländische Spiele. Mit Recht
nannte Bernhard Diebold die eigentlichste schweizerische

Theaterform, das Festspiel, «stehengebliebene
Umzüge». Das Wort steigert sich zum Chorlied, die

Geste zum Tanz, das Kostüm zum symbolhaften
Requisit. Der Spielraum ist in fast allen Fällen gegeben:
die Strasse, der Dorf- und Stadtplatz, die Kirche, die

historische Stätte. Nirgends zeigt sich in den ursprünglichen

Formen des schweizerischen Volkstheaters das

«Drama» als in sich ruhendes dichterisches
Wortkunstwerk oder gar die Tragödie, in der der Mensch

einen aussichtslosen Kampf gegen ein unsichtbares

Verhängnis führt. Kein charakteristisch schweizerisches

Volksspiel ist nach den Gesetzen der aristotelischen,

also der antik-humanistisch aufgeklärten
Kunstgelehrsamkeit geschrieben.

Mit Absicht beschränken wir uns einmal auf eine

Darstellung der ursprünglichen Formen unseres

Volkstheaters und verzichten auf eine Darstellung des

Einbruchs von Formen des gelehrten Gesellschaftstheaters

ins schweizerische Theater. So entsteht denn

keine «literarische Blütenlese», sondern lediglich eine

Reihe von Bildern des Theaters — der Schaukunst
des Volkes.

Dr. Oskar Eberle

I. Jahreszeitenspiel

m.

L fe

M
$&.¦*$ ¦*» r.

*m
i»; *^vn¦*i

Ui- ,_rk r<> n *

A %:

.?'

m
j$ *-»# "4

Schwingfest auf dem Rigi

Am Anfang des «Dramas» steht nicht Literatur,

sondern der Zweikampf. Reinster
Ausdruck im schweizerischen Alpenland:
Zweikampf der Älpler, in südlicheren Zonen mit
triebhafterem Menschenschlag: Zweikampf
zwischen Mensch und Stier. Den «Dialog»
spricht das zuschauende Volk mit den
Kämpfenden, indem es sie in kurzen Zurufen
aneifert und den Sieger bejubelt. Raum des

Kampfspiels ist der Kreis.

Aschermittwoch-Umzug und Spiel

in Elgg

Der kostümierte Umzug führt durch die

Hauptstrasse des Städtchens und hält an drei
Bühnen, auf denen Spielszenen dargestellt
werden. Die dritle Bühne ist um eine mächtige

Linde, die symbolische Lebensmitte des

Städtchens, gebaut. Statt Kampfspiel hier Tanzspiel,

statt dämonische Vernichtung, Liebes-
werben. Das Volk sitzt nicht gegenüber einer
Bühne, es steht rund um die auf ein Podium
hinaufgehobene Handlung. Spielzeit: der
Aschermittwoch. Baum, Tänzer und Spielzeit
deuten auf Symbole des Lebens.



Vevey: Winzerfest-Umzug 1778 ". - ä Vevey ie

m
.¦. •:

¦«¦ ;: v

Der Umzug der Winzer nach glücklich eingebrachter Weinlese ist so alt wie der Wein. Die Lust zur Verwandlung führt
schon im 18. Jahrhundert zu kostümierten Spielgestalten: 1706 Bacchus als Personifikation des Weins, Charite als Symbol
der Gemeinnützigkeit der Winzerinnung. 1747 kommt Ceres dazu; dass sie von einem Manne dargestellt wird, deutet
auf den kultischen Grundzug der Darstellung. 1778 — siehe Bild — macht der Umzug an verschiedenen Stellen Halt,
die Winzer führen volkstümliche Tänze auf. Seit 1797 werden die vier Jahreszeiten dargestellt. Kern der Spielhandlung
ist die Preisverteilung für die besten Winzerleistungen des Jahres. Künstler und Gelehrte des Auslandes preisen die
Winzerspiele als reinste Form grossen Volkstheaters.

Vevey 1927

"¦".:¦

**'
¦ ¦¦

:.

^•t.
Z"A«- >l m

Sä& *
*"~*r;S3fc3R

In einer zweihundertjährigen Entwicklung haben sich
die Viviser Winzerspiele von einfachen Aufzügen durch
künstlerische Betreuung der optischen und akustischen
Grundelemente zu eigentlichen Kunstwerken
volkstümlicher Theaterkunst gesteigert: optisch durch
ausserordentlich sorgfältig gewählte Kostüme, Requisiten

und Wagen, akustisch durch die Schaffung eigener
Festspiel-Kompositionen. Die ersteWinzerspiel-Partitur
schrieb 1851 Francois Grast in Genf. Für 1905 und
1927 schuf Gustave Doret die Musik. 1905 verfasste
Rene Morax einen eigenen Text. Die Elemente des

Spiels sind bis heute unverfälscht erhalten: kostümierter

Umzug, Chorlieder, Tänze. Morax versuchte in
seinem Theater in Mezieres die Elemente der
volkstümlichen Spielkunst von Vevey mit den Prinzipien
der aristotelischen Dramenkunst in Einklang zu bringen
durch den Bau des Theaters in Mezieres.
Gesamteidgenössische Erntefeste sind die schweizerischen
Trachtenfeste: ihre Zuschauer die städtischen
Mitlandsleute.

II. Fastnachtsspiele

;i
i

ssc
"«w

««* \
*ÄkLötschental

Verwandlung! Ewige Sehnsucht des Menschennach der andern, höheren Seinsform. Frauen verwandeln sich an der
Fastnacht in Männer, die Bauern des Lötschentals in Dämonen. Einstmals beschworen in Dämonen verwandelte Männer den
Krieg. Heute verbietet man den Menschen die Verwandlung in Wesen einer schönern Welt. Man verkennt die verwandelnde
Kraft der Maske und verbietet uns, wenigstens sinnbildlich emporzusteigen ins Reich der «Geister»: Zeichen einer intellektuellen

Kultur, die alle ursprünglichen Kräfte zu verlieren droht.

67



wm

m.m> tä

i

l-r

Basel: 1515, Spiel von den zehn

Altern

Die reinigende Kraft und die Unantastbarkeit
des «Fastnachtsnarren», das heisst, des höheren
Wesens Dämon, wirkt in Fastnachtsaufzügen
(Basel) und Spielen (Schwyz). Der verwandelte
Darsteller trachtet auch den zuschauenden
Mitmenschen zu verwandeln. Zeiten intellektueller

Kultur, wie das 16. Jahrhundert, greifen
über Kostüm, Maske und Aufzug hinaus zum
Wort der «Schnitzelbank» (Dialog in primitiver

Form: «Isch das nöd .» «Wol das

isch .»), des Spottgedichts, das durch Bloss-
stellen bessern will, des Spottspiels. In Basel

spielten die Bürgerum 1515 Gegenbachs Spiel
von den zehn Altern, in dem der Eremit die

Vertreter der zehn Alter zu «bekehren» trachtet.

SV^'V
~.l Kita'«m¦n ii.nr

: ili»«.<« ^3

*v *•, •' *- "\*~

Schwyz: Politische Fastnachts-Spiele

Schwyzer sind die Gründer der Eidgenossenschaft.

Wenn sie zur Zeit der Narrenfreiheit
auf die Bühne steigen, verspotten sie Unzulänglichkeit

der Staatsführung in Gemeinde und

Eidgenossenschaft. Stellen sie, im gleichen
Spiel, den verspotteten Unzulänglichkeiten das

Vorbild der Geschichte gegenüber, dann wird
aus dem Fastnachtsspiel das Staatsspiel. In
Schwyz lässt sich die Entwicklung Zug um
Zug belegen, von der Verspottung «politischer
Tiere» bis zum Bundesfeierspiel von 1891.

Zur Fastnachtszeit steht das Volk rund um die
Bühne : der Volksring ist Element ursprünglichen

Theaters, die Bühne auf dem Bild
missverstandener Einbruch des bürgerlichen
Kunsttheaters ins Volksspiel.

**TS

S ^

Cornichon

Die Kleinkunstbühne des Zürcher Cornichons
ist die Erbin des Fastnachtsspiels. Volkhaft
der Mut, im Wirtshaus, also mitten im Kreis
des Volkes, und nicht im prunkenden Logenbau

zu spielen; volkhaft der Wille, in allen
Bildern die «Moral von der Geschichte» nicht
zu vergessen; volkhaft fastnächtlich, aber
vielleicht zu einseitig anti - kleinbürgerlich, die

Typenzeichnung und Verzeichnung; volkhaft
endlich die Stilisierung der Darstellung.
Kenzeichnend ist, dass nur der Schweizer
Darsteller in diesem Rahmen wirklich zu bestehen

vermag. So könnte diese fastnächtliche
Kleinkunstbühne wohl zum Ausgangsraum eines

neuen Volkstheaters werden.



III. Mysterienspiel
St. Galler Auferstehungsfeier des 10. Jahrhunderts
Das christliche Mysterienspiel ist innerhalb der Grenzen der heutigen
Eidgenossenschaft tausend Jahre alt. Diese älteste Darstellung — aus dem
Codex 391 der Stiftsbibliothek St. Gallen — stellt das Mysterium der
Auferstehung dar. In der Klosterkirche ist das «Heilige Grab» aufgestellt. Es
ist leer; nur Tücher liegen darin. Zwei schlafende Wächter. Der Engel.
Die drei Marien wollen den Leichnam des Herrn einbalsamieren. Der
erste Spieldialog entsteht. Engel: «Wen sucht ihr, Christusverehrerinnen?»
Frauen: «Jesus von Nazareth, den Gekreuzigten». Engel: «Er ist nicht hier,
er ist von den Toten auferstanden.» Der Text wird lateinisch gesungen;
Darsteller, auch der Frauenrollen, sind Mönche. Also eine geistliche
«Oper». Des christlichen Glaubensmysteriums letzten Sinn offenbart diese
älteste Spielszene: wir sterben, um in einer andern Welt aufzuerstehen. Das
ewige Symbol der Verwandlung, das sich in den Lötschentaler Dämonen
und in der fastnächtlichen Lust, sich zu verkleiden, kund tut, erscheint als
christliches Mysterium. Kein unbezwingbares Fatum lastet auf dem Christen;

darum gibt es keine christliche Tragödie. Tragödien sind
heidnisch, humanistisch, aufgeklärt, antichristlich. Die Grundform des christlichen

Mysteriums — und des christlichen Theaters überhaupt — ist der
Triumph des Lebens über allen Tod. Um ihn eindrücklich darzustellen,
hat das Bügertum, das die religiösen Spiele aus der Hand der Priester
übernahm, die Passion der Auferstehung vorangestellt.

:

:>SSSSSSS?SSSS

¦¦

^

¦

"'.:

:

t
:

A
-„<?

m
*;

SU

Hn

Weinmarkt Luzern, aufgerüstetfür das

Osterspiel 1585

Das Spiel ist aus der Hofkirche in die bürgerliche
Stadt hineingetragen worden. Aus den Fenstern, von
den Hausdächern, von den rund um den Platz
gebauten Tribünen schaut das Volk in die Arena des

Spielfeldes hinunter. Die Zuschauer bilden einen

äussern, die ständig sichtbaren Spieler einen innern
Kreis um den Spielplatz, dessen Örtlichkeiten lediglich

durch Requisiten angedeutet sind: der Himmel
ist auf ein Gerüst erhoben und mit kirchlichen
Paramenten verziert, die Hölle durch einen
Drachen, der Feuer speit, angedeutet, für den
Abendmahlsaal steht der Abendmahltisch. Das ist ganz
wörtlich zu nehmen : mitten im Kreise des Volkes

spielt das Volk die heilige Geschichte.

Passionsspiel vor der Hofkirche Luzern 1958

In der Hofkirche Luzern wurde das erste Osterspiel aufgeführt;
vor die Hofkirche — also zwischen Kirche und bürgerliche Welt
— ist es heute gestellt. Die Luzerner Bekrönungsbruderschaft, die
die Mysterienspiele noch heute betreut, wurde 1470 gegründet; sie

ist die älteste noch bestehende Spielgesellschaft der Schweiz.

imps

¦
sil Arf?,*¥

i
69



I1

*mmm^J^m. ^

Welttheater Einsiedeln

Die Einsiedler Welttheater-Aufführungen
sind unzweifelhaft die reinste Verkörperung

eines christlichen Mysterienspiels.
Über alle gewohnten Grenzen hinaus

greift das Spielthema: das Leben des

Menschen vor Gottes Angesicht beginnt
mit der Erschaffung der Welt und endet
mit dem Weltgericht. Das Leben der
Seele vor der Geburt ist ebenso

dargestellt wie die Wanderung der Seele

vom Tod bis zum Richter.

Unvergleichlich ist der Spielraum durch seine architektonische Schönheit und den tiefen Sinn des geweihten Bodens:
Einsiedeln ist ein tausendjähriges, noch heute lebendiges Kloster mit einer siebenhundertjährigen Theater-Überlieferung,
einstmals Gnaden- und Wunderstätte von halb Europa. Das Spielbild zeigt, wie alle Mächte der Erde — symbolisch
angedeutet in den Fahnen — sich vor dem König beugen.

Landsgemeinde Glarus:>:- .::¦-

J*
,-,-¦ ¦'..:,,;;.,;

¦

'

¦ ' ¦ 1 * iW SKI » ' ' *

¦;:
; i ^irri»-

¦ dSCTfHMW ¦ sftfc's;. :V

S V.

In allen urtümlichen Formen schweizerischen Zeremoniells und schweizerischen Theaters zeigt sich der Ring als Symbol
unvergänglicher Volksgemeinschaft. Das vaterländische Theater, wie unsere Spiele, die :die eidgenössische Staatsidee
darstellen, gewöhnlich genannt werden, kann in reiner eidgenössischer Form nur im Ring

;;.

gezeigt werden. Das Staatstheater
ist das ureigenste schweizerische Theater durch seine Spielthemen sowohl als auch durch die Form der Darstellung,

Zug: Staatsfestspiel 1672

In der Zuger Bühne zeigt sich der Höhepunkt

schweizerischer Volksspielkunst
des 17. Jahrhunderts und ihr Verfall im
gleichen Beispiel.

Monumental wirkt die architektonische Freilichtbühne. Zwischen den Türmen der Hinterbühne aber stehen übereinander
zwei höfische barocke Kulissenbühnen, ins Freilicht gestellte Saalbühnen: eine Verwirrung, die bis in die Schwyzer
Fastnachtsaufführungen nachwirkt.

70



Teil im Stadttheater

--IS
'IM

sss: .:

Die rückwärtige Kulissenbühne des Zuger Festtheaters mündet direkt in die hoftheaterartigen Illusionsbühnen zu Stadt
und Land aus. Hier dominiert nicht mehr, wie im echten schweizerischen Volkstheater, der Darsteller, hier überbordet
das Bühnenbild zu operntheaterartigen Dekorationskünsten. Aus dem Landsgemeindering von einst ist ein Pseudohof-
theater geworden.

Mezieres
hat das Verdienst, der welschen Schweiz die
Geschichte der Staatsgründung durch Teil
vermittelt zu haben: ein anderssprachiger Landesteil

fügt sich in die Überlieferung der Ur-Schweiz.

v.-^.n. - --g-',-. -

SS?

*Lm',*äraft1 : ::\

Morax versucht, Bauformen des Freilichttheaters mit den szenischen Möglichkeiten der geschlossenen Bühne zu vereinigen.
Treppen führen aus dem Zuschauerraum auf die Bühne: ein ernsthafter Versuch, die klaffende Lücke zwischen Spielern

erster Versuch, ein schweizerisches Spielhaus zu schaffen.und Schauern wieder zu schliessen

Küssnacht: Schillers
historischer Stätte

'Teil» an

Nicht die Gelehrten der Städte, die Schillers
«Teil» bei seinem Erscheinen «recht mittel-
mässig» fanden, sondern das Volk hat Schillers
«Teil» entdeckt, nicht weil er «Literatur» war,
sondern weil er in «idealisierender», also
volkstümlicher Form die Geschichte vomTell erzählte.

•48s\..SS...:-Sl ,*P
; ^s.;--^::u
,.«,¦;>¦••¦.' 7

¦¦"•/•:. '•¦'.i
¦m

¥sm tö -

' -Ä/ .»iS«'. T KO
:

"\
*k

Die Küssnachter spielten in den Dorfgassen, auf dem Dorfplatz, am See und in der Hohlen Gasse. Spieler und Zuschauer
stehen friedlich im gleichen Räume beieinander: nur getrennt durch die dünne Wand des Spielerkostüms, das den
Mitbürger zum Darsteller mythischer Gestalten erhebt: eindrucksvollstes Beispiel eines schweizerischen Staatstheaters in
seiner schlichtesten und echtesten Form.

71



Luzern: 600jahrfeier des Eintritts
Luzerns in den Bund

* yi "

Volksspiel wird zum Volksfest. Der See und die Stadt sind die Bühne. Auf Nauen nähern sich die Vertreter der Ur-

kantone. Sie ziehen auf den Kappelplatz und beschwören den Bund. Am Nachmittag zieht das Volk der Waldstätte von

1332 gemessenen Schrittes durch die festlich geschmückte Stadt. Das Volksspiel droht in seine Teile zu zerfallen. An

Stelle des Dialogs tritt der Staatsakt. Der Umzug wird durch keine Spielszene mehr unterbrochen, doch kann aus den

Elementen sich jederzeit ein neues Spiel ballen.

Entwurf für eine Teil-Freilichtbühne

;¦::.;

:..;. Pn} QiMnmilr]

Prof. Gebhard Utinger sucht aus der Wirrnis der barocken Kastenbühnen heraus einen Weg zurück zum Landsgemeindering

: Im Kreis steht die niedere Hütte des bedrückten Ur-Schweizervolkes, in den Krejs einzubrechen versucht der runde

Turm der fremden Machthaber.

SHK'ßsSii:'SS.Si

/m %wmmmBs*>

m •
*K * IL

w

lfs<
»

Das Eidgenössische Wettspiel der LA

Das offizielle Festspiel der LA fasst alle Elemente des Volksspiels wieder straff zusammen. Früher wagten oftmals nur
Fastnachtsspiele aktuell zu sein — hier ist es einmal ein Staatsspiel. Die Bühne verzichtet auf jede Art von Theatermalerei.

An Stelle von toten Kulissen steht, nach altem Brauch, das lebendige Spielrequisit. Alle Elemente des Volksspiels sind

vereint: Aufzug und Requisit, belebte Gruppen und Einzelsprecher, instrumentale Musik und singende Chöre. Die Klammer

aber, die alle Szenen fest zusammenhält, ist die Wette überzeitlicher Mächte um die Seele und Existenz der Eidgenossenschaft.

Damit ist ein Staatsspiel über die aktuelle Problemstellung hinaus wieder in den Bereich ewiger Kräfte gestellt. O. E.

72



'

PS

r

i?1

\

i*> \
w&

1mvV


	Schweizerisches Volkstheater

