
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 28 (1941)

Heft: 2

Buchbesprechung: Gedanken zur Kunstgeschichte [Heinrich Wölfflin]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Gedanken zur Kunstgeschichte»

Eine höchst willkommene Sammlung von verstreuten
Aufsätzen und ungedruckten Vorträgen, auf knappste
Form reduziert. Man bewundert aufs neue die absolute

Sauberkeit der Wölfflmschen Begriffsbildung; der Hauptzug

des zentralen Gegenstandes seiner Kunstbetrachtung:
die Klarheit und Ueberschaubarkeit der klassischen Kunst,
ist auch zum Stil ihrer Darstellung geworden.

Eine Zeitlang — in den Jahren des Expressionismus
und denen der abstrakten Kunst — hat dieses Bemühen

um das Klassische etwas unmodern gewirkt, heute
gewinnt es wieder eine neue Art von Aktualität, und man
möchte nur wünschen, dass das Problem von allen Seiten
mit dieser Sachlichkeit behandelt würde.

Eine erste Gruppe von Aufsätzen kreist um die
«kunstgeschichtlichen Grundbegriffe», mit denen Wölfflin der

Kunstbetrachtung sozusagen das kristallographische
Achsenkreuz gegeben hat, nach dessen Polen sich die
künstlerischen Erscheinungen ordnen lassen. Der Aufsatz «Das

Klassische» zieht den Inhalt verschiedener Vorträge
zusammen, er belont vor allem den ungeheuren Erkenntnisdrang,

die plastische Objektivität der klassischen Kunst,
auf die es viel wesentlicher ankommt, als auf die glatte
«Schönheit», die man gern als das Hauptmerkmal des
Klassischen missversteht. Anschliessend folgt WölffLns Rede

über «Goethes Italienische Reise», gehalten an der Goethe-

Tagung in Weimar 1926. Wir zitieren daraus:

»Goethe war Historiker genug, um jede Erscheinung im Zusammenhang

des Werdens aufzufassen und nicht als Vereinzeltes, und wenn
es Niebuhr schien, es fehle ihm der Sinn für Kulturzusammenhänge, so
wäre es wohl richtiger zu sagen, dass er die Aufmerksamkeit zuerst
auf das Spezifische der bildenden Kunst gerichtet wissen wollte und
dass er misstrauisch war gegen eine Kunst, die den Nachdruck auf
Naturell und Gesinnung legte, wo doch erst die bildliche Gestaltungskraft,

die Fähigkeit, in sinnlich bedeutsamen Formen sich auszusprechen,
den Künstler ausmache. Aus Heinrich Meyers Abhandlung über die
neudeutsche, religiös-patriotische Kunst, die mit der «Italienischen Reise»'

gleichzeitig gedruckt wurde, kann man gut ersehen, wie Goethe seinen
Kritikern geantwortet haben würde, und der Mangel an unmittelbarem
Verhältnis zur Natur ist ja gerade der Punkt, an dem die versprechendsten

Begabungen damals scheiterten, freilich nicht nur bei den
Neudeutschen.»

«Die Art, wie die klassische italienische Kunst das Einzelne zum
Zusammenklingen bringt, der Wohllaut einer vollkommenen
Ausgeglichenheit der Teile, ist von Burckhardt als eine der grössten
Beglückungen genossen worden. Er war keine Kampfnatur, sondern suchte
das Harmonische. Aber ein passives Versinken in harmonischer Ruhe
sollte nicht damit gemeint sein. Harmonie bedeutete ihm einen Zustand
gesteigerter Existenz, wo die vorhandenen Kräfte in freiem Spiel
zusammenwirken und auch den Beschauer lebendig machen. Je
selbständiger die Teile und je entgegengesetzter unter sich, um so stärker
ist der Eindruck. Das ist das Geheimnis der grossen Kompositionen
Bramantes oder Raffaels.

Aber man kann weitergehen. Die klassische italienische Harmonie
mündet überall im Streng-Gesetzlichen und ist so für Burckhardt das

«Gedanken zur Kunstgeschichte», von Heinrich Wölfflin. 163 Seiten,
24 Abbildungen, 18,5 X 25,5 cm. Ln. Fr. 13.50. Verlag Benno Schwabe &
Co., Basel 1940.

grosse Ordnungsprinzip geworden, das letztlich als ethische Macht
verstanden werden muss. Ohne diese Wertung würde ihm Raffael nicht so

hoch gestanden haben. Das Üngebändigt-Eruptive in der Kunst
betrachtete er mit höchstem Misstrauen.»

Em Essai «Der klassische Böcklin», aus dem Festbuch

zur Eröffnung des Basler Museums 1936 schliesst diesen

Abschnitt ab. Der dritte Teil heisst «Kritische
Kunstgeschichte». Wölfflin steht demnach durchaus nicht auf dem

Standpunkt jener ruhebedürftigen Jüngeren, die
proklamieren, es sei nicht Aufgabe des Kunstgeschichtsunterrichts,

Kritiker zu erziehen! Hier wird mit Präzision die

richtige und unrichtige Aufstellung mittelalterlicher Figuren

diskutiert, die Richtigkeit oder Unrichtigkeit bestimmter

Bildinterpretationen, ferner das kuriose Problem, dass

irgendwelche Kompositionen, spiegelverkehrt abgebildet,
einen völlig anderen Ausdrucksgehalt bekommen, was im

Fall der Reproduktion eines Gemäldes durch Kupferstich
oder der Umsetzung eines Kartons in Gobelin praktische
Bedeutung gewinnt. Eine Interpretation von Dürers
«Melancholie» räumt auf mit dem ungeheuren Wust hineinge-
heimnissten Tiefsinns. Der nächste Abschnitt «Nationale

Charaktere» führt in die Sphäre des Werkes «Italien und

das deutsche Formgefühl». Sein erster Beitrag gilt der

Architektur der deutschen Renaissance, entstanden 1914,

es folgt ein Auszug aus der in Nürnberg gehaltenen Festrede

zum 4ü0jährigen Todestag Albrecht Dürers 1928 und

ein in der «Neuen Zürcher Zeitung», anlässlieh des

Internationalen Kunsthistoriker-Kongresses Zürich 1936

erschienener Aufsatz «Zum Thema Nationale Kunst». Eine

Schlussgruppe von Aufsätzen gilt Jacob Burckhardt. Es ist
sehr schön, wie hier Wölfflin sozusagen den Kreis rundet
und zu den Anfängen zurückkehrt, mit dem Bemühen, die

menschliche Grösse seines Lehrers eindringlich
darzustellen. Denn Burckhardts Wirkung lag nicht in seiner

Methode, in seinem für heutige Begriffe primitiven
Bildmaterial oder sonst im Materiellen, «die Vorlesungen
waren nicht systematisch aufgebaut, sondern beschränkten
sich auf eine Folge charakterisierender Bemerkungen,
allerdings von grosser Schlagkraft. Von kunsthistorischer
Methode konnte man kaum eine Vorstellung bekommen,
und da Burckhardt keine Uebungen hielt, so fehlte es

auch an jeder durchgreifendn formalen Analyse, aber der

Hauptzweck Burckhardts wurde vollkommen erreicht, den

Glauben zu erwecken, dass es der Mühe wert sei, sich mit
der Welt der Kunst zu beschäftigen.»

Nietzsche schrieb über den Cicerone: «Es gibt wenige
Bücher, die die Phantasie so stimulieren und der künstlerischen

Konzeption unmittelbar vorarbeiten.» Und Wölfflin:

«Eine neue Sinnlichkeit, eine neue Formempfindlichkeit

hat Burckhardt dazu befähigt, die italienische Renaissance

neu zu definieren. Es mag uns vorkommen, dass

wenig Eigentümliches gesagt werde, alles ist scheinbar
einfach. Aber eben in dem ganz Einfachen steckt das Neue.»

— «Burckhardt ist der erste gewesen, der die (klassischen)

Bauten, in denen die Romantik nur die kalte Regel hatte

sehen wollen, wieder mit lebendiger Empfindung durch-

61



blutete.» Die Grenzen des Burckhardtschen Verständnisses,

beispielsweise gegenüber Rembrandt, werden keineswegs

verschwiegen, auch sie gehören zur Persönlichkeit.

Stets von neuem überlegenswert ist Burckhardts und

Wölfflins mit Nachdruck geäusserte Meinung, dass bei

aller Notwendigkeit der kulturgeschichtlichen und
geisteswissenschaftlichen Betrachtungen der Kunst das Spezifische

der Kunst nicht zu kurz, kommen dürfe, d. h. die

in der Kunst selbst und nur aus ihr wirksamen Impulse
und Gesetzmässigkeiten, für deren Entfaltung die äusseren

Umstände nur Anlass, nicht aber Ursache sein können.

Das Problem einer systematischen «Kunstgeschichte nach

Aufgaben» war das Hauptanliegen des alten Jacob Burckhardt,

und Wölfflin sagt, es sei bis heute ungelöst geblieben

— und dies, obwohl gerade Wölfflin sein ganzes Leben an

eine systematische Kunstbetrachtung gewendet hat, allerdings

nach anderen Ordnungsprinzipien als denen der

einzelnen Aufgaben. Ueber dieses Thema wäre noch sehr

viel zu sagen: an unseren Schulen und Hochschulen hat

man das pädagogische Programm, das gerade in dieser

Themastellung liegt, überhaupt noch gar nicht gesehen,

denn es widerspricht der bequemen Routine, die man zur

«Tradition» umtauft, und so ist es dem Besprechenden

eine besondere Freude, sich hier gegenüber jenen
Vorurteilen, die die geistige Erziehung der jungen Architekten

an unsern technischen Hochschulen lähmen, sich im
Grundsätzlichen mit Wölfflin und Burckhardt einig zu wissen.

Auch die folgende, handschriftliche Anmerkung Burckhardts

wirkt verblüffend aktuell, «ich muss der Prosa in

der Kunst zum Recht verhelfen», — obwohl Burckhardt da¬

bei gewiss nicht an das Hauptanliegen der heutigen
Architektur gedacht hat, nämlich an die Wiederherstellung der

Würde der Profanarchitektur.

Burckhardts Kalauer «Dass an den Universitäten die

blosse ,fortlaufende Kunstgeschichte' bald mit einem

fortlaufenden Publikum' endigen möchte», ist wörtlich so

eingetroffen: nicht an den Universitäten, aber an den

technischen Hochschulen: die radikal ahistorische Einstellung

der heutigen Architektengeneration ist der Beweis dafür.

Im unbestreitbaren Gegensatz zum Streben nach

Systematik, das nun einmal nicht ohne eine gewisse Vollständigkeit

denkbar ist, steht der aristokratisch-individualistische

Standpunkt Burckhardts: «ich spreche in Büchern absolut

nur vom dem, was mich interessiert». Solehe Widersprüche

werden in keiner bedeutenden Persönlichkeit fehlen, und

erst aus ihnen ergibt sich das Spezifische ihrer Leistung,

und tatsächlich durchdringt sich in Burckhardts Werk die

Haltung des «Dilettanten» im höchsten Sinn, d. h. des

Amateurs, der sich nirgends vom Stoff knechten lässt, mit

dem eisernen Fleiss und der beharrlichen Konsequenz

des Gelehrten.

Wenn Burckhardt gelegentlich sagt, «weissgott, Phrasen

habe ich nie gemacht! ich habe immer versucht, so einfach

wie möglich zu sein», so würde man dem auch zustimmen,

wenn es Wölfflin von sich gesagt hätte. Das ganze Lebenswerk

Wölfflins ist im Ton jener edeln Nüchternheit

gehalten, die eine tiefere Bestätigung echter Begeisterung

ist, als aller Ueberschwang. Und so ist dieses Buch ein

willkommener Anlass, seinem Verfasser erneut für dieses

Lebenswerk zu danken. Peter Meyer

«Nietzsche und Burckhardt»

Wer Wölfflin sagt, sagt Jacob Burckhardt und Basel, d. h.

der Name bedeutet mehr als eine Person, nämlich eine geistige
Tradition. Für Basel ist sie vorerst abgerissen — doch haben
solche geistige Positionen ein zähes Leben und nach Perioden
der Verdunkelung können sie plötzlich wieder aufleben, und
ihre Schösslinge sind nicht mehr an den Ort gebunden. Ein
lebendiges junges Reis vom humanistischen Lorbeerbaum ist
das Buch von Alfred von Martin.

Ahistorischen Gemütern, sofern ihr historischer Sinn mir
unentwickelt und nicht hoffnungslos erblindet imd ertaubt

ist, könnte die hintergründige Gegenwärtigkeit der Historie
und die gefährliche Aktualität des historischen Bewusstseins

als einer lebendigen, die Gegenwart formenden Kraft nicht
eindringlicher aufgezeigt werden, als es in diesem klugen,
gerechten und solid gearbeiteten Buch geschieht. Jacob Burckhardt

und Friedrich Nietzsche werden sich gegenübergestellt
— nicht als die Partner einer tragisch, fast tragikomisch
gescheiterten, oder eher «gefehlten» Freundschaft, die allen

nachträglichen Interpretierungskünsten zum Trotz nie
bestanden hat, sondern auf höherer, den Alltagszufälligkeiten
und Privatuiizulänglichkeiten — nicht aber den zeitlichen
Bedingtheiten, das heisst Notwendigkeiten, enthobenen Ebene:
Als Vertreter geistiger, menschlicher, literarischer Positionen

von letzter Endgültigkeit. Die Masken fallen: die Maske des

«Nietzsche und Burckhardt» von Alfred von Martin. Verlag Ernst
Reinhardt, München 1941. 250 Seiten, 15,5 X 23 cm, Leinen Fr. 9.—.

harmlos-zufriedenen Bürgers auf Seiten Burckhardts, und die

des «lachenden Philosophen» und «Uebermenschen» Nietzsche,

sie stehen sich als Ideen im Unbedingten gegenüber, wie Dante

den Homer in der Vorhölle gesehen hat: nicht als blinden Greis,

sondern mit dem blanken Schwert in Händen. Der hohle, schon

in sich selbst zerfallene Nihüismus Nietzsches enthüllt sich in
seiner ganzen furchtbaren Brüchigkeit — und damit noch sehr

viel mehr, was sich auf diesen Nietzsche stützen möchte. Und

Jacob Burckhardt erscheint in seiner stillen, eminent gesunden

Grösse, die dadurch, dass sie die Notwendigkeiten — und die

Unmöglichkeiten — ihrer Zeit wissend durchschaut, die

Färbung des Tragischen und fast Dämonischen annimmt, während

von Nietzsches krampfhaft gewollter Dämonie nicht viel

mehr als Anmassung und Krankheit übrigbleiben. Einige
Kapitelüberschriften sollen den Umkreis der Betrachtung
markieren: «Das Verhältnis zu Basel und seine symbolhaltige
Bedeutung», «Soziologisches», «Klassische und romantische

Natur», «Masse», «Macht», «Ende der Freiheit?», «Zur

Beurteilung des Griechentums», «Gefährliches Leben», «Die

Renaissance und das Christentum», «Anden Regime und
Revolution», «Napoleon», «Europa und die Frage von Freiheit und

Macht», «Europa und die Nationen». Und insofern in diese

Fragen höchster Wichtigkeit und Aktualität Basel und die

Schweiz wesentlich verwoben sind — als Ideen, nicht nur als

zufälliger Rahmen — ist dieses vortreffliche deutsche Buch

zugleich ein «Helveticum» ersten Banges. P. M.

52


	Gedanken zur Kunstgeschichte [Heinrich Wölfflin]

