Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art
Band: 28 (1941)
Heft: 2

Buchbesprechung: Gedanken zur Kunstgeschichte [Heinrich Wolfflin]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Gedanken zur Kunstgeschichte»

Eine hochst willkommene Sammlung von verstreuten
Aufsitzen und ungedruckten Vortrigen, auf knappste
Form reduziert. Man bewundert aufs neue die absolute
Sauberkeit der Wolfflinschen Begriffsbhildung; der Haupt-
zug des zentralen Gegenstandes seiner Kunstbetrachtung:
die Klarheit und Ueberschaubarkeit der klassischen Kunst,
ist auch zum Stil ihrer Darstellung geworden.

Eine Zeitlang — in den Jahren des Expressionismus
und denen der abstrakten Kunst — hat dieses Bemiihen
um das Klassische etwas unmodern gewirkt, heute ge-
winnt es wieder eine neue Art von Aktualitit, und man
mochte nur wiinschen, dass das Problem von allen Seiten
mit dieser Sachlichkeit behandelt wiirde.

Eine erste Gruppe von Aufsétzen kreist um die «kunst-
geschichtlichen Grundbegriffe», mit denen Wolfflin der
Kunstbetrachtung sozusagen das kristallographische Ach-
senkreuz gegeben hat, nach dessen Polen sich die kiinst-
lerischen Erscheinungen ordnen lassen. Der Aufsatz «Das
Klassische» zieht den Inhalt verschiedener Vortriige zu-
sammen, er betont vor allem den ungeheuren Erkenntnis-
drang, die plastische Objektivitit der klassischen Kunst,
auf die es viel wesentlicher ankommt, als auf die glatte
«Schonheit», die man gern als das Hauptmerkmal des Klas-
sischen missversteht. Anschliessend folgt Wolffl.ns Rede
iiber «Goethes Italienische Reise», gehalten an der Goethe-
Tagung in Weimar 1926. Wir zitieren daraus:

«Goethe war Historiker genug, um jede Erscheinung im Zusammen-
hang des Werdens aufzufassen und nicht als Vereinzeltes, und wenn
es Niebuhr schien, es fehle ihm der Sinn fiir Kulturzusammenh#nge, so
wire es wohl richtiger zu sagen, dass er die Aufmerksamkeit zuerst
auf das Spezifische der bildenden Kunst gerichtet wissen wollte und
dass er misstrauisch war gegen eine Kunst, die den Nachdruck auf
Naturell und Gesinnung legte, wo doch erst die bildliche Gestaltungs-
kraft, die Fihigkeit, in sinnlich bedeutsamen Formen sich auszusprechen,
den Kinstler ausmache. Aus Heinrich Meyers Abhandlung iiber die
neudeutsche, religids-patriotische Kunst, die mit der «Italienischen Reise»
gleichzeitig gedruckt wurde, kann man gut ersehen, wie Goethe seinen
Kritikern geantwortet haben wiirde, und der Mangel an unmittelbarem
Verhiltnis zur Natur ist ja gerade der Punkt, an dem die versprechend-
sten Begabungen damals scheiterten, freilich nicht nur bei den Neu-
deutschen.»

«Die Art, wie die klassische italienische Kunst das Einzelne zum
Zusammenklingen bringt, der Wohllaut einer vollkommenen Ausge-
glichenheit der Teile, ist von Burckhardt als eine der grossten Be-
glickungen genossen worden. Er war keine Kampfnatur, sondern suchte
das Harmonische. Aber ein passives Versinken in harmonischer Ruhe
sollte nicht damit gemeint sein. Harmonie bedeutete ihm einen Zustand
gesteigerter Existenz, wo die vorhandenen Krifte in freiem Spiel zu-
sammenwirken und auch den Beschauer lebendig machen. Je selb-
stidndiger die Teile und je entgegengesetzter unter sich, um so stirker
ist der Eindruck. Das ist das Geheimnis der grossen Kompositionen
Bramantes oder Raffaels.

Aber man kann weitergehen. Die klassische italienische Harmonie
miindet iiberall im Streng-Gesetzlichen und ist so fiir Burckhardt das

«Gedanken zur Kunstgeschichte», von Heinrich Wolfflin. 163 Seiten,
24 Abbildungen, 18,5 XX 25,5 cm. Ln. Fr. 13.50. Verlag Benno Schwabe &
Co., Basel 1940.

grosse Ordnungsprinzip geworden, das letztlich als ethische Macht ver-
standen werden muss. Ohne diese Wertung wiirde ihm Raffael nicht so
hoch gestanden haben. Das Ungebindigt-Eruptive in der Kunst be-
trachtete er mit htchstem Misstrauen.»

Ein Essai «Der klassische Bockliny, aus dem Festbuch
zur Eréffnung des Basler Museums 1936 schliesst diesen
Abschnitt ab. Der dritte Teil heisst «Kritische Kunstge-
schichte». Wolfflin steht demnach durchaus nicht auf dem
Standpunkt jener ruhebediirftigen Jiingeren, die prokla-
mieren, es sei nicht Aufgabe des Kunstgeschichtsunter-
richts, Kritiker zu erziehen! Hier wird mit Prizision die
richtige und unrichtige Aufstellung mittelalterlicher Figu-
ren diskutiert, die Richtigkeit oder Unrichtigkeit bestimm-
ter Bildinterpretationen, ferner das kuriose Problem, dass
irgendwelche Kompositionen, spiegelverkehrt abgebildet,
einen vollig anderen Ausdrucksgehalt bekommen, was im
Fall der Reproduktion eines Gemildes durch Kupferstich
oder der Umsetzung eines Kartons in Gobelin praktische
Bedeutung gewinnt. Eine Interpretation von Diirers «Me-
lancholie» rdumt auf mit dem ungeheuren Wust hineinge-
heimnissten Tiefsinns. Der nichste Abschnitt «Nationale
Charaktere» fithrt in die Sphire des Werkes «Italien und
das deutsche Formgefiihl». Sein erster Beitrag gilt der
Architektur der deutschen Renaissance, entstanden 1914,
es folgt ein Auszug aus der in Niirnberg gehaltenen Fest-
rede zum 400jéhrigen Todestag Albrecht Diirers 1928 und
ein in der «Neuen Ziircher Zeitung», anlésslich des Inter-
nationalen Kunsthistoriker-Kongresses Ziirich 1936 er-
schienener Aufsatz «Zum Thema Nationale Kunst». Eine
Schlussgruppe von Aufsdtzen gilt Jacob Burckhardt. Es ist
sehr schon, wie hier Woifflin sozusagen den Kreis rundet
und zu den Anféngen zuriickkehrt, mit dem Bemiihen, die
menschliche Grosse seines Lehrers eindringlich darzu-
stellen. Denn Burckhardts Wirkung lag nicht in seiner
Methode, in seinem fiir heutige Begriffe primitiven Bild-
material oder sonst im Materiellen, «die Vorlesungen
waren nicht systematisch aufgebaut, sondern beschrinkten
sich auf eine Folge charakterisierender Bemerkungen,
allerdings von grosser Schlagkraft. Von kunsthistorischer
Methode konnte man kaum eine Vorstellung bekommen,
und da Burckhardt keine Uebungen hielt, so fehlte es
auch an jeder durchgreifendn formalen Analyse, aber der
Hauptzweck Burckhardts wurde vollkommen erreicht, den
Glauben zu erwecken, dass es der Miihe wert sei, sich mit
der Welt der Kunst zu beschiftigen.»

Nietzsche schrieb iiber den Cicerone: «Es gibt wenige
Biicher, die die Phantasie so stimulieren und der kiinstleri-
schen Konzeption unmittelbar vorarbeiten.» Und Wolff-
lin: «Eine neue Sinnlichkeit, eine neue Formempfindlich-
keit hat Burckhardt dazu bef#higt, die italienische Renais-
sance neu zu definieren. Es mag uns vorkommen, dass
wenig Eigentiimliches gesagt werde, alles ist scheinbar
einfach. Aber eben in dem ganz Einfachen steckt das Neue.»
— «Burckhardt ist der erste gewesen, der die (klassischen)
Bauten, in denen die Romantik nur die kalte Regel hatte
sehen wollen, wieder mit lebendiger Empfindung durch-

61



blutete.» Die Grenzen des Burckhardtschen Verstandnisses,
beispielsweise gegeniiber Rembrandt, werden keineswegs
verschwiegen, auch sie gehoren zur Personlichkeit.
Stets von neuem iiberlegenswert ist Burckhardts und
Wolfflins mit Nachdruck gedusserte Meinung, dass bei
aller Notwendigkeit der kulturgeschichtlichen und geistes-
wissenschaftlichen Betrachtungen der Kunst das Spezi-
fische der Kunst nicht zu kurz kommen diirfe, d. h. die
in der Kunst selbst und nur aus ihr wirksamen Impulse
und Gesetzmissigkeiten, fiir deren Entfaltung die #dusse-
ren Umstidnde nur Anlass, nicht aber Ursache sein konnen.
Das Problem einer systematischen «Kunstgeschichte nach
Aufgabeny war das Hauptanliegen des alten Jacob Burck-
hardt, und Wolfflin sagt, es sei bis heute ungeldst geblieben
— und dies, obwohl gerade Wolfflin sein ganzes Leben an
eine systematische Kunstbetrachtung gewendet hat, aller-
dings nach anderen Ordnungsprinzipien als denen der
einzelnen Aufgaben. Ueber dieses Thema wire noch sehr
viel zu sagen: an unseren Schulen und Hochschulen hat
man das padagogische Programm, das gerade in dieser
Themastellung liegt, tiberhaupt noch gar nicht gesehen,
denn es widerspricht der bequemen Routine, die man zur
«Traditiony umtauft, und so ist es dem Besprechenden
eine besondere Freude, sich hier gegeniiber jenen Vor-
urteilen, die die geistige Erziehung der jungen Architekten
an unsern technischen Hochschulen lihmen, sich im Grund-
satzlichen mit Wolfflin und Burckhardt einig zu wissen.
Auch die folgende, handschriftliche Anmerkung Burck-
hardts wirkt verbliiffend aktuell, «ich muss der Prosa in
der Kunst zum Recht verhelfen», — obwohl Burckhardt da-

«Nietzsche und Burdchardo»

Wer Wolfflin sagt, sagt Jacob Burckhardt und Basel, d. h.
der Name bedeutet mehr als eine Person, ndmlich eine geistige
Tradition. Fiir Basel ist sie vorerst abgerissen — doch haben
solche geistige Positionen ein zdhes Leben und nach Perioden
der Verdunkelung konnen sie pldtzlich wieder aufleben, und
ihre Schésslinge sind nicht mehr an den Ort gebunden. Ein
lebendiges junges Reis vom humanistischen Lorbeerbaum ist
das Buch von Alfred von Martin.

Ahistorischen Gemiitern, sofern ihr historischer Sinn nur
unentwickelt und nicht hoffnungslos erblindet und ertaubt
ist, konnte die hintergriindige Gegenwirtigkeit der Historie
und die gefdhrliche Aktualitat des historischen Bewusstseins
als einer lebendigen, die Gegenwart formenden Kraft nicht
eindringlicher aufgezeigt werden, als es in diesem klugen, ge-
rechten und solid gearbeiteten Buch geschieht. Jacob Burck-
hardt und Friedrich Nietzsche werden sich gegeniibergestellt
— nicht als die Partner einer tragisch, fast tragikomisch
gescheiterten, oder eher «gefehlteny Freundschaft, die allen
nachtriglichen Interpretierungskiinsten zum Trotz nie be-
standen hat, sondern auf hoherer, den Alltagszufalligkeiten
und Privatunzuldnglichkeiten — nicht aber den zeitlichen Be-
dingtheiten, das heisst Notwendigkeiten, enthobenen Ebene:
Als Vertreter geistiger, menschlicher, literarischer Positionen
von letzter Endgiiltigkeit. Die Masken fallen: die Maske des

«Nietzsche und Burckhardt» von Alfred von Martin. Verlag Ernst
Reinhardt, Miinchen: 1944. 250 Seiten, 15,5 < 23 c¢cm, Leinen Fr. 9.—.

62

bei gewiss nicht an das Hauptanliegen der heutigen Archi-
tektur gedacht hat, nimlich an die Wiederherstellung der
Wiirde der Profanarchitektur.

Burckhardts Kalauer «Dass an den Universititen die
blosse ,fortlaufende Kunstgeschichte’ bald mit einem ,fort-
laufenden Publikum’ endigen mdochtey, ist wortlich so ein-
getroffen: nicht an den Universitéten, aber an den tech-
nischen Hochschulen: die radikal ahistorische Einstellung
der heutigen Architektengeneration ist der Beweis dafiir.

Im unbestreitbaren Gegensatz zum Streben nach Syste-
matik, das nun einmal nicht ohne eine gewisse Vollstindig-
keit denkbar ist, steht der aristokratisch-individualistische
Standpunkt Burckhardts: «ich spreche in Biichern absolut
nur von dem, was mich interessierty. Solche Widerspriiche
werden in keiner bedeutenden Personlichkeit fehlen, und
erst aus ihnen ergibt sich das Spezifische ihrer Leistung,
und tatsichlich durchdringt sich in Burckhardts Werk die
Haltung des «Dilettanten» im hochsten Sinn, d. h. des
Amateurs, der sich nirgends vom Stoff knechten ldsst, mit
dem eisernen Fleiss und der beharrlichen Konsequenz
des Gelehrien.

Wenn Burckhardt gelegentlich sagt, «weissgott, Phrasen
habe ich nie gemacht! ich habe immer versucht, so einfach
wie moglich zu seiny, so wiirde man dem auch zustimmen,
wenn es Wolfflin von sich gesagt hitte. Das ganze Lebens-
werk Woifflins ist im Ton jener edeln Niichternheit ge-
halten, die eine tiefere Bestiticung echter Begeisterung
ist, als aller Ueberschwang. Und so ist dieses Buch ein
willkommener Anlass, seinem Verfasser erneut fiir dieses

Lebenswerk zu danken. Peter Meyer

harmlos-zufriedenen Biirgers auf Seiten Burckhardts, und die
des «lachenden Philosophen» und «Uebermenschen» Nietzsche,
sie stehen sich als Ideen im Unbedingten gegeniiber, wie Dante
den Homer in der Vorholle gesehen hat: nicht als blinden Greis,
sondern mit dem blanken Schwert in Hénden. Der hohle, schon -
in sich selbst zerfallene Nihilismus Nietzsches enthiillt sich in
seiner ganzen furchtbaren Briichigkeit — und damit noch sehr
viel mehr, was sich auf diesen Nietzsche stiitzen mochte. Und
Jacob Burckhardi erscheint in seiner stillen, eminent gesunden
Grosse, die dadurch, dass sie die Notwendigkeiten — und die
Unmoglichkeiten — ihrer Zeit wissend durchschaut, die Fér-
bung des Tragischen und fast Damonischen annimmt, wah-
rend von Nietzsches krampfhaft gewollter Damonie nicht viel
mehr als Anmassung und Krankheit iibrighleiben. Einige
Kapitelitberschriften sollen den Umkreis der Betrachtung mar-
kieren: «Das Verhiltnis zu Basel und seine symbolhaltige Be-
deutung», «Soziologisches», «Klassische und romantische
Natur», «Masse», «Macht», «Ende der Freiheit?», «Zur Be-
urteilung des Griechentums», «Gefihrliches Leben», «Die
Renaissance und das Christentum», «Ancien Régime und Revo-
lution», «Napoleon», «Europa und die Frage von Freiheit und
Macht», «Europa und die Nationen». Und insofern in diese
Fragen hochster Wichtigkeit und Aktualitit Basel und die
Schweiz wesentlich verwoben sind — als Ideen, nicht nur als
zufilliger Rahmen — ist dieses vortreffliche deutsche Buch zu-

gleich ein «Helveticum» ersten Ranges. PV



	Gedanken zur Kunstgeschichte [Heinrich Wölfflin]

