
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 28 (1941)

Heft: 2

Artikel: "Situation der Architektur 1940" : Diskussion

Autor: Flüeler, Fritz / Kadler-Vögeli, E. / Zeyer, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86815

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Situation der Architektur 1940» - Diskussion
Der Aufsatz dieses Titels ist erschienen im Septemberheft des «Werk» 1940, S. 241-251; ein erster Diskussionsbeitrag

im Dezemberheft 1940, S. 365

1. Situation der Architektur 1940. Eine Antwort

Lieber P. M.,
Ich bin in Sachen Architektur ein Laie, in Sachen

Kunst ein Liebhaber. Es mag daher Ihnen und andern
überheblich erscheinen, wenn ich mich in das

Zwiegespräch einschalte, das zweifelsohne durch Ihren
Situationsbericht in Heft 9 ausgelöst wird.

Aber ich war einmal Ihr Schüler; ich glaube, etwas
von Ihnen gelernt zu haben; ich kann mir nicht
vorstellen, dass das Gelernte unnötig wird, und dass ich
nichts Gescheiteres zu tun habe als umzulernen. Wenn
ich jedoch Ihren Situationsbericht lese und wieder
lese, so beschleicht mich immer stärker das bange
Gefühl, ich könnte den Anschluss an die Wirklichkeit
versäumt haben.

Sie wussten nicht, dass ich Ihr Schüler war. Es war
wohl vor mehr als einem Jahrzehnt, als ich in Basel
eine Beihe Ihrer Vorträge besuchte. Sie zeigten uns in
Lichtbildern die Entwicklung des neuen Bauens. In
Erinnerung blieb mir, wie Sie uns Gebäude klassizistischen

Gepräges zeigten und dabei bemerkten, diese

Häuser seien wohl sehr anständig gebaut und es sei

nichts gegen das Können ihrer Architekten einzuwenden,

nur komme es heute nicht auf diese Anständigkeit
an, sondern auf die Lösung von Aufgaben, die unsere
Zeit in besonderer Formulierung stelle und die daher
mit den Mitteln unserer Zeit bewältigt werden
müssten.

Sie bewiesen diesen Grundsatz in so einleuchtender
Weise, dass ich ihn mir willig zu eigen machte.

Mir scheint nun, dass Sie in Ihrem Situationsbericht
nicht mehr zu Ihrem Grundsatz stehen, obwohl Sie

antönen, Sie hätten Ihre Meinung nie ändern müssen.
Ich habe Sie entweder damals missverstanden, oder
verstehe Sie heute nicht.

Sie kämpften doch damals für etwas, das eher ein
Wunschtraum als eine Wirklichkeit war. Wohl gab
es damals genügend Zeugnisse neuen Bauens, um zu
wissen, was dieses Neue wollte. Aber diese Zeugnisse
mussten mühsam zusammengesucht werden, nicht nur
aus verschiedenen Stadtecken, nein, aus verschiedenen
Erdteilen. Wir aber wollten, dass diese Bestrebungen
zum Gepräge aller neuen Siedlungen würden.

Aber das Neuprägen verlangte mehr Zeit, als wir uns
dachten. Daran ist vor allem die Politik schuld. Wir
wollten vom Teil zum Ganzen vorstossen; die Politik
macht es umgekehrt, indem sie erst das Ganze
gestaltet, ehe sie den Teilen ihre Aufmerksamkeit
schenkt. Durch die Vorherrschaft des Politischen

wurde das Kulturelle in den Hintergrund gedrängt.
Die Situation ist heute die, dass sich die Architektur in
einem Wartsaal befindet.

So wenigstens sehe ich heute die Lage an, und

deswegen erlaube ich mir, Ihre Sehweise auf ihre
Richtigkeit zu prüfen. Es drängt mich dazu das gleiche
Verantwortungsbewusstsein, das Ihnen die Feder in
die Hand gedrückt hat.

Zugegeben sei folgendes: Das neue Bauen hat nur
Teilerfolge zu buchen. Zugestanden sei: Die Begründung

des neuem Bauens wandte sich oft an einen mehr
abstrakten als konkreten Menschen. Zu beantworten
wäre, ob Alisserfolge einer Bewegung oder Ungeschicklichkeit

einer Begründung genügen, um die Sache als

solche als Irrtum hinzustellen.
Ich muss etwas weiter ausholen: Im Dämmerzustand

der heutigen Zeitenwende verlieren viele
Menschen den Richtsinn und wissen nicht mehr, ob

das Licht aus dem Westen oder aus dem Osten kommt.
'Diese Leute gewöhnen sich daran, dem Erfolg als dem

Einzig-Fassbaren, dem Einzig-Glaubbaren gesetzgeberische

Gewalt zuzuschreiben, selbst wenn sie früher
nicht dem Lager angehörten, aus dem der Erfolg
hervorging. Diese Erfolgsanbeter aus eigener Unsicherheit

sind auf einmal geneigt, ihre ursprüngliche Ueber-

zeugung der Wucht der Tatsachen zu opfern, als ob

der Erfolg schon das LTnabänderliche sei, dem sich

anzupassen eine neue Sicherheit gewähre. Mit dem

neuen Blickpunkt glaubt man, auch einen neuen Lichtpunkt

gefunden zu haben. Man schläft als Individuum
ein, um als Kollektivuni am Leben zu bleiben. Denn

was heisst Erfolg? Beifall und Gefolgschaft der Masse.

Und was heisst Erfolglosigkeit? Ohne Beifall und ohne

Gefolgschaft den eigenen Weg zu gehen.
Dieser eigene Weg kann richtig oder falsch sein:

Darüber entscheidet nicht der unmittelbare Massenoder

Kassenerfolg, sondern die Wirkung über das

einzelne Individuum hinaus auf andere Individuen,
die Wirkung auf eine Elite. Der Weg von der

Elitenwirkung zum Massenerfolg ist Ihnen ja bekannt: Es

gibt Sterne, deren Licht die Erde erst erreicht, nachdem,

sie erloschen sind. Es verhält sich mit den
Individuen nicht anders: Was sie zur Erleuchtung der
Menschheit beitragen, wird oft erst Gegenwart, wenn
ihr Leibliches der Vergangenheit angehört.

Der Dämmerzustand, der heute so viele Kräfte bindet

und so viele befreit, ist der Dunkelheit des Mutterschosses

vergleichbar, worin in langen wachsenden
Wehen etwas Neues wird. Die Unsicherheit des

Ausgangs darf uns aber nicht dazu verführen, uns in die

50



Sicherheit des schon Erfolgten, des Dagewesenen zu

flüchten, nur weil Tausende dasselbe tun und so das

Gestrige allein als das Bewährte und heute Gültige
erscheint. Nein, wir haben da zu sein, wenn die

Geburt geschieht, und ihre Frucht ist uns zur weitern

Bildung anvertraut, ob sie nun als Edelgewächs oder

als wildes Schoss in unsere Hände gelange. Dieses

Wagnis haben wir auf uns zu nehmen, wenn wir im

w a h r e n Erfolg mehr als eine wechselbare Münze,

nämlich eine unverwechselbare Wahrheit sehen.

Dieser Erfolg bedarf der Reifezeit, während der

Massenerfolg auf dem Wogengang des Aktuellen reitet.

Auf Grund dieser allgemeinen Feststellungen können

wir nun von der Architektur im besonderen

sprechen.

Die Architekten, die noch vor wenigen Jahren ein

klares Ziel zu erkennen glaubten, diesem entgegenstrebten

und so zu immer grösserer Klarheit gelangten,

stehen entweder still oder machen bedächtige, fast

spielerische Tastversuche nach allen Richtungen,
vorwärts, rückwärts, seitwärts. Am liebsten seitwärts.

Was wurde bis vor kurzem auf der Seite liegen
gelassen? Die Folklore. Glas, Beton, Eisen: das waren

die Gölter, denen man opferte. An ihre Stelle treten

immer deutlicher folkloristische Fetische: die Stabelle,

das Butzenfenster, das Spinnrad. Warum?

Sie erklären es als Historismus. Aber es wird ja

nichts Historisches heraufbeschworen. Das XIX.
Jahrhundert sagte die historischen Stile auf. Der Folkloris

mus aber, der mit dem Chalet seinen Siegeszug antrat,

sagt mitten im XX. Jahrhundert etwas Zeitloses aus:

die Sehnsucht des Städters nach dem bukolischen

Dasein. Diese Krankheit kannten die alten Römer genau

so, wie wir sie kennen. Nun berühren wir uns, Herr

P. M., trotz unseres verschiedenen Standorts in der

Erkenntnis, dass das Bedürfnis nach Bodenständigkeit

desto stärker ist, je entwurzelter die tatsächlichen

Zustände sind. Aber zwischen Historismus und Folklorismus

isl ein Unterschied. Der Historismus war eine

Angelegenheit der Intelligenz: Im Verlaufe der

Entdeckungen bemächtigte man sich auch der Stile, die

man wie Kolonien ausbeutete. Der Folklorismus unserer

Tage entstand nicht aus einem Erobererwillen,

sondern aus der Existenzangst des Unterbewussteins.

Man flüchtet sich zu den Müttern, da man nicht mehr

den Mut zur Vaterschaft, zu eigener Schöpferkraft hat.

Die Erklärung, die heutige Dörfli-Architektur sei

eine zweite Welle des Historismus, ist gegenstandslos,

da es den Historismus nicht mehr gibt. Die paar

Architekten, die heute noch Barock oder Gotik plündern,

sind Petrefakten des XIX., nicht Faktoren des

XX. Jahrhunderts.

Wir haben uns also nicht mit dem Historismus
auseinanderzusetzen, sondern mit dem

Folklorismus. Die Frage ist berechtigt, ob das «be¬

freite Wohnen» nicht eine Unterlassungssünde

beging, als es die Sehnsucht nach Geborgenheit nicht in

Bechnung stellte. Aber die Sehnsucht ist stets der

Ausdruck eines vorübergehenden, manchmal sogar

fragwürdigen Zustande«. Die Architektur hat ihre Formen

nicht auf das Kleinformat einer Modekrankheit

abzustellen, sondern auf das Weltformat des Notwendigen.

Bodenständigkeit ist Ersatz für das Fehlen

wirklicher Tradition. Die Herstellung dieses Ersatzstoffes

sollte den Bittern von der Konjunktur überlassen werden,

während der ernsthafte Forscher ermitteln musste,

wie die Entwurzelten wieder Wurzel schlagen könnten.

Entweder verneint man die ganze heutige städtische

Kultur und dankt dem Herrgott für den Bombenregen,

der Sodom und Gomorrha hinwegfegt, oder man wittert

die Möglichkeiten neuen Lebens und bejaht jeden

Spatenstich im Neuland.

Es ist zwar ein beliebter Einwand gegen das neue

Bauen, dass es nicht vermöge, den modernen Menschen

vor der Technik des Berufslebens zu schützen, ja. im

Gegenteil, ihn erst recht der Technik ausliefere. Nun

ist es aber eine blosse Annahme, der Mensch wünsche

in seinem Privatleben vor der Technik zu fliehen. Es

ist nicht einzusehen, warum er die technischen

Erleichterungen, die er in Küche, Bad und Abort be-

grüsst. im Wohn- und Schlafzimmer als störend

empfinden soll. Was den Empfindlichen stört, ist deren

Nacktheit, und darum tarnt er die elektrische Beleuchtung,

die Nähmaschine, die Zentralheizung. Aber

wenn der Architekt die Natur durch die weit geöffneten

Fenster ins Haus holt, oder die Bewohner auf

ausladenden Baikonen ins Freie versetzt, so stören diese

doch auch technischen Behelfe keineswegs.

Aber gründet sich die «technisierte» Architektur

nicht nur auf biologische Bedürfnisse, und kommt die

Folklore nicht den psychologischen Ansprüchen

entgegen

Man darf den Aushängeschild nicht mit dem Wirtshaus

verwechseln. Das Schlagwort von der

«Wohnmaschine» war ein Aushängeschild. Dass aber das

Haus wirtlich sein müsse, war wohl den meisten

Architekten klar. Sie hatten für bestimmte Zwecke den

Bahnten zu schaffen, dessen Füllung jedoch dem

Bewohner oblag.
Und damit kommen wir zur Hauptsache.

Lieber Herr P. M., Sie schreiben, der Profanbau

(Fabrik, Bureauhaus, Spital, Schule, Sportbau) soll

weiterhin im Sinne des neuen Bauens «formleer» auf

seine Funktion bezogen sein. Beim «Wohnen» finden

Sie aber diese Funktion nicht eindeutig. Es müssten

auch das Gefühl der Sicherheit, einer gegen aussen

abgegrenzten Geborgenheit, eine Betonung des Privaten

und Menschlichen möglich sein. — Aber diese

Dinge sind doch Angelegenheiten der Hausbewohner.

Wenn sich ein Bauherr sicherer bei Schießscharten

51



fühlt als bei grossen Fenstern, dann est es seine Sache,
den diesbezüglichen Auftrag zu geben. Was die
Intimität anbelangt, so ist es erst recht das private
Können des Bewohners, sich diese zu schaffen: Sie
kann in der kahlsten Hütte vorhanden sein und im
üppigsten Palaste fehlen. Mit andern Worten: Warum
ist es so ungemütlich in den heutigen Häusern? Weil
die heutigen Menschen keine Gemütlichkeit haben.
Der Bewohner, nicht der Architekt, belebt und
vermenschlicht den Raum.

Vom Wohnhaus und Profanbau distanzieren Sie
den Monumentalbau. «Für Monumentalbauten wird
sich ein neuer Klassizismus durchsetzen — nicht aus
Resignation, sondern infolge der Erkenntnis, dass die

unbegrenzt nuancierungsfähige klassische Formenfamilie

allein imstande ist, die Tonart des Erhabenen
und Festlichen auf europäisch auszusprechen.» Aber
was war denn mit der Gotik los? Wenn schon Erhabenes

und Festliches ausgesprochen werden musste,
wäre es denn nicht denkbar, dass auch hierfür ein
neuer Stil entstehen könnte, wenn man nur den Mut
hätte, sich von der Historie so wegzuwenden, wie es

die Gotik von der Romanik tat? Für die Schweiz ins-
besonders erhebt sich noch die Frage, welche Paläste
als Ausdruck des Festlichen noch gebaut werden müss-
ten, nachdem P. M. selber die Kirchen, bisher
Ausdruck des Erhabenen, im Geist der Katakomben
errichtet sehen möchte.

Wenn die Architektur heute scheinbar in einer
Sackgasse steckt, so haben die Architekten dies sich
selbst auch zuzuschreiben: Sie wichen zurück vor dem
«Publikum», sie bückten sich vor dem Schwergewicht
der Masse, statt dass sie unbeirrt vorwärts gingen im
Bewusstsein, eine Elite zu bilden. Vergessen wir nicht,
dass in früheren Zeiten die Kultur nur von einer schmalen

Schicht getragen wurde, und dass der gewöhnliche
Bürger sich an den herrschenden Geschmack der
Autoritäten hielt: Es blieb ihm nichts anderes übrig. Mit
der Geistesfreiheit, die das Volk dem Liberalismus
verdankt, wurde uns auch die P'reiheit des Geschmackes
beschert. Das Chaos der Willkür in den Kosmos der
Ordnung zu überführen, verpflichtet heute eine Elite,
die ihre Autorität einzig und allein durch Bekenntnis
und Leistung erwirbt.

Zu leisten und zu bekennen: Das ist die Aufgabe
der Architekten und ihrer Freunde und Helfer: der
Künstler, der Soziologen, der Techniker.

Es genügt nicht, eine Wahrheit zu erkennen. Man
muss für die erkannte Wahrheit kämpfen. Und hier
liegt der psychologische Fehler der Neuerer, dass sie,
nachdem sie eine erste Position erobert hatten,
nicht weitere Positionen sturmreif machten. Aber
dieser Fehler mag auch seine psychologische Berechtigung

haben: Er kann als Atempause im Wartsaal
dienen.

Nun aber wird es Zeit, dass wieder ein Stosstrupp
vorprellt. Es kann nicht verschwiegen werden, dass

unsern grossen, massgebenden Verbänden auch die
Vergreisung droht. Sie sollten die Kraft haben, zu ihrem
eigenen Nutzen «Sezessionen» auszuscheiden, denn

nur bei kleinen Gruppen kann Einheit, Klarheit und
Schnelligkeit im Vollzug einer als richtig erkannten
Wahrheit bestehen.

Grosse Dinge bleiben zu tun. Wir haben die Städte
aufzulockern. Siedlungen sind so zu gestalten, dass sie
die Vorteile des Stadtlebens mit den Vorteilen
des Landlebens vereinen. Wir brauchen das

Einfamilienhaus mit Umgelände, wenn wir für die
Familie die Wiedergeburt und damit grössern Lebensraum

\ erlangen, wir brauchen aber auch das rasche
und billige Verkehrsmittel, das den Anschluss des Landes

an die städtischen Arbeitsstätten erlaubt. «Befreites

Wohnen» in diesem weitern Sinne ist gerade in der
Schweiz noch ein frommer Wunsch.

Wenn sich die Architektur mehr mit den Fragen
unserer Existenz als mit den Modelaunen des
Geschmackes abgibt, braucht sie nicht weiter mehr ihr
Daseinsrecht auf Umwegen zu suchen.

Mit freundlichen Grüssen

Fritz Flüeler

II. Serienstühle

Der Artikel «Situation der Architektur 1940» zwingt mich
zu einer .Stellungnahme, die vielleicht einseitig wirkt, die ich
aber als Vertreter der Industrie bekanntgebe, weil P. M. im
genannten Artikel speziell die Stuhlindustrie miteinbezog.

Unter anderem macht P. M. dem Serienstuhl von 1925 der
Firma Horgen-Glarus den Vorwurf, er sei Symbol der
internationalen Architektur. Im Nachfolgenden will ich versuchen,
wie diese Symbolik in unsere Schweizer Industrie kam.

Von Zeit zu Zeit kommt von den Verkäufern der Buf nach
neuen Modellen. In früheren Jahren wurden in diesem Fall
bestehende Modelle variiert, Schnörkel geändert, Schnitzereien

angehängt, der Phantasie des Zeichners Tür und Tor
geöffnet zu möglichst ideenreicher Entfaltung. So war es noch
im Jahre 1921, als ich in die Industrie kam. Die Nachkriegszeit

brachte eine gute Konjunktur, die Preise spielten keine
allzu grosse Bolle, und es wurde wacker in phantasievollen
Modellen gearbeitet. Gegen Ende der 20er Jahre kam die Krise
und damit der Buf nach billigem Preis. Billig, billig hiess es

täglich, und diese Forderung zwang uns zu anderen Wegen.
Technische Möglichkeiten zu billiger Herstellung mussten
gesucht werden, d. h. rationelle Herstellung. Um diese zu
finden, wurde in erster Linie der Stuhl auf die einfachste Art
konstruiert, statt entworfen im Skizzenheft. Seine einfachste
Form, die den gestellten Anforderungen, dem Sitzen,
entspricht, wurde gesucht. Alte Modelle, ihres Schmuckes
beraubt, ergaben teilweise Modelle, die nichts weniger als zum
Sitzen einluden. So wurden wir gezwungen, nach andern Formen

zu suchen, Formen, die in erster Linie ein bequemes
Sitzen ermöglichten, in zweiter Linie suchten wir die
Proportionen so zueinander abzustimmen, dass der Stuhl natürlich
und angenehm aussah. Hier möchte ich bemerken, daß auch
die Veränderung in den Sitten und Gebräuchen von vor dem
Weltkrieg und den letzten 20 Jahren berücksichtigt wurden.



Früher war es verpönt, in einem Stuhl «wie hingegossen»

bequem ausruhend zu sitzen. Damen durften die Beine nicht
übereinanderlegen heim Sitzen, schon ihre Kleidung erlaubte das

beinahe nicht. All das hat sich doch nach dem Krieg gründlich
geändert. Die Kleidung wurde so gemacht, dass sie den
Menschen auch beim Sitzen nicht hinderte, den Körper möglichst
zu entspannen und ausruhen zu lassen. Ist es da verwunderlich,

wenn der Forderung nach bequemen Stühlen, die von
allen Seiten kam, Folge gegeben wurde? Die allgemeine Krise

brachte noch den Ruf nach niedrigen Preisen, und so entstand

der in seiner Form einfache und bequeme Stuhl, der mit Hilfe
der neuesten technischen Hilfsmittel hergestellt wurde. Der
Preis war massgebend für die Serienherstellung, und dies

bedingte wiederum Formen, die maschinell hergestellt werden

können. An Hand der geführten Statistiken kann nachgewiesen

werden, dass Modelle mit traditionellen Formen, solche,

die eine andere Atmosphäre in die Wohnung bringen, als sie

z. B. im Geschäft ist, die nach P. M. ein Gefühl von
Geborgenheit geben, solche, die eine sichtbare Verbundenheit mit
der Vergangenheit geben, nicht mehr verkäuflich waren.
Die einfachen, bequemen Stühle wurden dagegen und werden
heute noch von allen Bevölkerungsischichten gekauft. Noch
mehr: diese Modelle wurden vom Ausland nachgeahmt
und teilweise bis ins kleinste Detail übernommen. Bis

zu den 20er Jahren war es allerdingst umgekehrt; die Schweizer

Möbelindustrie hat oft, nur zu oft ihre Modelle beim
deutschen Nachbar entlehnt. Was ist da wohl schweizerisch,

was international? Ist es überhaupt nicht einfach etwas «zeit-

gemäss», Internationalität abschätzig zu beurteilen und damit
beim grossen Haufen etwas Applaus zu holen?

In den gleichen Jahren wurden aber auch die Formen des

nationalen Heimatstilstuhls der Stabelle neu konstruiert.
Seine Bequemlichkeit ist den heutigen Anforderungen ange-

passt, die Form so gestaltet, dass die Stabelle in Serienfabrikation

herzustellen ist und bülig wird. In den letzten 10 Jahren,
bevor die allgemeine Welle des Heimatstils gekommen ist,
wurden tausende dieser Stühle verkauft, von den «traditionellen»,

welche bis heute in Formen wie vor 200 Jahren im Katalog
enthalten sind, wurden in dieser Zeit keine 100 Stück abgesetzt.

Auch diese neuartigen Stabellenformen haben Eingang
in Deutschland gefunden, wahrscheinlich weil sie einen

Hauch jenes Symbols internationaler Architektur in sich

tragen. Die Voraussetzungen und Bedingungen, die d'e Industri"
zu den neuen Formen brachte, decken sich sicher nicht mit
denen der Architekten; dass das Produkt in der Form die

Anforderungen der Architekten erfüllte, erscheint mir bis heut
als erfreulich.

E. Kadler-Vögeli, techn. Direktor der AG. Möbelfabrik
Horgen-Glarus

III. Situation der Architektur 1940

Wenn wir Kunsterleben zu ergründen suchen, führt
alles Hin- und Herreden und Zergliedern abstrakter

Begriffe nicht zum Ziel, wenn nicht allem voran die

Intuition, die erzeugende Kraft alles schöpferischen
Geschehens, gestellt wird. Ob wir ein Architekturwerk,

ein Bild an der Wand, oder eine andere in
diesem Sinne gestaltete Form betrachten, bleibt sich

gleich. Nicht gleich bleibt es sich, wie ein Kunstwerk

als Ausdruck eines Zeitgeschehens auf uns
einwirkt. Das Alte spricht mehr im beschaulichen Sinne

zu uns, während das Neue ganz an uns herantritt,

zur aktiven Auseinandersetzung verpflichtet. Prosaisch

gesagt, überträgt das Historische — gleich einem Ofen —

die wärmende Ausstrahlung, das unmittelbar Ansprechende

auf uns. Wir fühlen uns gut gelaunt in dessen

Umgebung und spinnen Fäden hinüber und herüber.

Aber wir dringen nicht vor bis zur innern Glut, zur

Urkraft dieser Einwirkungen, weil wir nicht selbst

Erzeuger dieses Vorganges sind. Wenn auch im
Verlaufe der Zeiten diese Vorgänge sich mehrmals

ablösten, für uns bleiben die Eindrücke dieselben.

Wo standen wir?
Das XIX. Jahrhundert gleicht in der Geschichte der

Architektur einem abgebrannten Ofen. Wenn wir die

Strassen durchwandern, begegnen wir auf Schritt und

Tritt diesen kalten Gebilden mit den aufgeputzten

Gewändern, und unser Auge weiss rasch zu
unterscheiden zwischen dem eine wohlige Atmosphäre
verbreitenden Werk früherer Zeit und ihresgleichen. Es

fehlt ihnen eben die besagte Ausstrahlung, die fehlen

muss, weil nie die innere Glut vorhanden war. Diese

Eigenheit hat ihren Boden in der bis zur äussersten

Grenze getriebenen materialistischen Weltanschauung
dieses Jahrhunderts. Weil darin alles nach dem auf

Äusserlichkeiten gerichteten Ausdruck ausgerichtet

war, begnügte sich auch die Architektur mit dem

schablonenhaften Übernehmen vorhandener Formen.

Der Weltkrieg löste dann schlagartig und auf breiter
Basis die lange unterdrückten Spannungen und zeigte

mit erschreckender Deutlichkeit, dass es noch etwas

anderes zu lieben und zu verteidigen gibt, als Hang

nach materiellen Erfolgen. Damit war auch für die

Architektur eine neue Aera angebrochen.

Wo stehen wir heute?

Der Einsatz des «neuen Bauens» ist darnach nicht
der Ausdruck für die Zuspitzung der vorangegangenen,
materialistischen Weltanschauung, sondern eine

Reaktion. Sie ist ausgelöst worden aus eben dieser bis

zur ünerträglichkeit gesteigerten Vermaterialisierung
aller geistigen Werte und setzte mit elementarer Kraft

dem Nurdinglichen das Erlebnis, dem Aussenhaften

das Sinnvolle entgegen. Gewiss war dieser schroffe

Bruch eine Begleiterscheinung des politischen
Geschehens, doch ist nicht zu übersehen, dass neben

allen materiellen Austragungen tiefe, rein menschliche

und soziale Postulate einhergingen, und diese sind

es, die sich die neue Architektur zu eigen machte.

Mit der Anerkennung dieser Grundfragen treten die

Folgerungen, die im Hinblick auf den Materialismus,

aus «Funktionalismus und Konstruktivismus» und aus

den Beziehungen der menschlichen Natur zur heutigen

Raumformung und Raumempfindung abgeleitet werden,

in ein anderes Licht. Die Ziele der neuen Architektur

sind viel weiter vorgesteckt, als dass sie sich

im Kneuel von politischen und morbiden
Tagesgeschehnissen festfahren müssten. Deshalb kann auch

nicht die Forderung an sie erhoben werden, dass sie

53



heute schon alle Probleme und Fragenstellungen
sozusagen «gebrauchsfertig» gelöst hat, wenn man
bedenkt, in welchen Zeiträumen etwa frühere Stilepochen
ihren Kreislauf abwickelten. Es ist im allgemeinen
nicht die Art, die formale Seite des neuen Bauens,
die angeblich für manche Zeitgenossen eine Belastung
darstellt, sondern das Neue an sich, das eben ein aktives
Mitgehen erfordert und demzufolge einer gewissen
Trägheit im Anerkennen Vorschub leistet (wie es

übrigens bei allen Dingen der Fall ist). Daraus lassen
sich nun zum guten Teil die Strömungen nach dem
Historischen hin ableiten, weil eben dort diese Aktivität

nicht bedingt ist und man sich in unbeschwertem

Sichtreibenlassen schaukeln kann. In ähnlichem
Sinne ist auch die Abschwenkung ins Nationale
vorwiegend lokalpolitischenEinflüssen zuzuschreiben, und
gerade deshalb müssen wir (und wir Schweizer mit
besonderm Grunde) die Ursachen etwas tiefer
durchdringen und uns fragen, ob sie massgebend genug sind,
um eine Entwicklung, die einer innern Notwendigkeit

entsprang, anzuzweifeln. War denn eine Gotik,
eine Renaissance in ihrer Ganzheit national? Führt
dieses nationale Gebärden nicht zu einer
Dünkelsweiher-Architektur, der die spannende Kraft des Grossen

und der weiträumigen Durchdringung fehlt, und
hat nicht die moderne Architektur (wenn auch manches
daneben schlug) gerade auch in ihrer Internationalität
ihre Stärke gezeigt? Vergesse man nicht, um nur einen
handgreiflichen Hinweis zu geben, dass in unserer Zeit
die Distanz praktisch aufgehoben ist und dass ein
Sicheinkapseln in lokale Zirkel schon allein deshalb
unsinnig ist. Aus derartigen Nebenerscheinungen aber
die Notwendigkeit abzuleiten, in Verbindung mit
unsern Neuschöpfungen nach dem Historischen
hinblinzeln zu müssen, ist abwegig und ruft, wie
gelegentliche Beispiele zeigen, eine neue
Attrappenarchitektur auf den Plan. Wir sollten uns bewusst
bleiben, dass wir am Herde eines neu entfachten Feuers
stehen und dass wir diese junge Flamme nicht mit
altem Zunder, sondern nur mit den Mitteln, die unserer
Zeit entnommen sind und in uns liegen, nähren
können, wenn sie nicht vorzeitig erlöschen soll.

Wo werden wir morgen stehen?
Es ist gesagt worden: «Für den Monumentalbau

wird sich ein neuer Klassizismus durchsetzen, nicht
aus Resignation, sondern infolge der Erkenntnis, dass

die unbegrenzt nuancierungsfähige klassische Formenfamilie

allein imstande ist, die Tonart des Erhabenen
und Festlichen auf europäisch auszusprechen», und
weiter, es wären für die Neugestaltung unserer Wohnung

«an Stelle der japanischen Feinheiten solche der
eigenen Vergangenheit im Sinne der modernen Architektur

zu verarbeiten». Dieses würde also bedeuten,
dass die kommende Architektur einer Dreifaltigkeit
entgegengeht, wovon das eine fast klassizistisch, das
andere streng modern wäre und das dritte im Zwie¬

licht dieser beiden herumirrte. Diese Prognose mag
richtig sein, wenn sich in der neu aufzubauenden Welt
die einzelnen Staaten kulturell einkapseln, und wenn
die ungehemmte Machtentfaltung des Staates mit den

Stützpfeilern eines neugezüchteten, mit sozialem Kleid
getarnten Staatsmaterialismus zur Wirklichkeit wird.
Dann brauchen wir monumentale, fast klassizistische
Staatsbauten, um vor diesem neuerstandenen Götzen
unser Haupt neigen zu können, und wir brauchen auch
die geeignete Wohnung für den zahmen Bürger, der
in seinem schmucken, mit historisierenden Illusionen
ausgestatteten Heim nicht mehr aus dem Gleichgewicht

gebracht wird. Die Prognose wird aber falsch
sein, wenn das Ideal für Menschenrechte und
Völkerverbindung und das der persönlichen Freiheit, im
besondern auf kulturellem Gebiet, weiterhin Dienerin
der Allgemeinheit bleibt, denn dann werden weiterhin

die wirklichen menschlichen und sozialen Werte
Weckruf sein, denen die moderne Architektur ihre
Wiege verdankt. A. Zejer

IV. Betrachtungen zur Situation der

Architektur 1940

Verehrter Herr Redaktor,
Gewillt, Ihnen einige Gedanken niederzuschreiben

zu Ihrem Aufsatz «Situation der Architektur 1940»,1
entsteht mir eine erste Schwierigkeit aus dem

Begriffspaar: Profanbauten, Monumentalbauten. Mit
dieser Setzung verlassen Sie die herkömmliche, logisch
einwandfreie, weil innerhalb der Bauzwecke sich
haltende Unterscheidung: Profanbauten, Sakralbauten,
und verkoppeln einen Bauzweckbegriff mit einem
Begriff von ganz anderer Art, denn «Monumentalbau»
meint eine auszeichnende Sonderqualität, nicht aber
einen Bauzweck. (Es ist als setzten Sie: Jagdhunde,
Bassehunde.) Wenn ich nun dieses Ihr Begriffspaar
in irgendeinem Feuilleton vorfände, läge es mir ferne,
Kritik daran zu üben. Allein, so steht es nicht. Sie
unternehmen eine «Bemühung um begriffliche
Klärung», und überdies schliessen Sie an gerade dieses

Begriffspaar Ihre zutiefst einschneidenden prognostischen

bzw. programmatischen 2 Ausführungen an. So

wird man denn behutsam verweilen müssen.

1 In: Das Werk, Jg. 27, H. 9 (September 1940). Alle Zitate
ohne Quellenangabe entstammen diesem Aufsatz. Dagegen
versehe ich mit «DM», was ich Ihrem Aufsatz «Diskussion
über Monumentalität» in: Das Werk, Jg. 27, H. 7 (Juli 1940)
entnehme. Sämtliche Sperrungen sind von mir.

2 Uebrigens: Prognose oder Programm? — Ganz deutlich

wird das nicht. Sie setzen als Zwischentitel: «Prognose»;
und so wäre es denn unbillig, wollte man Ihnen irgendwelche
normativen Ansprüche unterstellen. Hinwieder fordern der
Tenor Ihrer Darlegungen und das im letzten Satz dann doch
noch verwendete Wort «Programm» zu solcher Unterstellung
heraus.



Profanbau, Monumentalbau —: das schafft die

Suggestion, dass irgendwann einmal der simple, rational

demonstrierbare Bauzweck zurücktrete, ja fast gänzlich

entschwinde und ein zweckfernes, freischwebend-

erhabenes, blosses Monumentalsein beginne (Rassehund,

sonst nichts). Sie sagen geradezu: «Monumentalgebäude

sind immer nur nebenbei und ausserdem* auch

noch für diesen oder jenen Zweck brauchbar» (DM).

Nicht ohne Nachprüfung ergebe ich mich dieser

Behauptung; und so möge denn einstweilen das

herkömmliche, logisch unanfechtbare Begriffspaar:
Profanbau-Sakralbau wieder in Geltung treten.
Zunächst noch ohne Interesse für die auszeichnende

Sonderqualität des Monumentalen, diese jedoch späterhin

zu sichten hoffend, gelte meine erste Betrachtung

lediglich der Gesamtheit der Bauzwecke.

Gestuftheit des Seins

Jeglicher den Architekten verpflichtende,
erfinderisch-werktätig zu antworten ihn zwingende, eine

konkrete Leistung ihm abfordernde Bauzweck gründet

im Sein. Dieses ist vorgegeben. Aus dem Nichts

entsteht nichts. Aus dem Nichts entstehen auch

Bauzwecke nicht. Esse postulat agere.

Das Sein indessen ist hierarchisch gestuft in

Ordnungen, und so ergibt sich denn eine hierarchische

Stufenfolge auch der Bauzwecke. Jeglicher Bauzweck

nämlich gründet in einer höheren oder niedrigeren

Ordnung des Seins; nach dieser bemisst sich sein Rang.

Der Sakralbau ist höherer Ordnung, er «ist mehr» als

der Profanbau, denn sein Zweck: als Gotteshaus und

Kultstätte zu dienen, gründet im Sein Gottes, dem

ranghöchsten Sein, dem Sein in Vollendung. Die

Profanbauten hingegen verwirklichen allesamt

Bauzwecke, die im natürlichen Sein des Menschen gründen,

sowie auch im natürlichen Sein der vom Menschen

beherrschten untermenschlichen Kreatur (Pflanze, Tier),

— Bauzwecke gründend in und hervorgehend aus

Ordnungen unterhalb der Offenbarung und des Glaubens.

Dies die erste, die grundlegende Unterscheidung.

Sei sie noch so simpel, es scheint notwendig,

sich wieder einmal auf sie zu besinnen.

Sie allein aber genügt nicht. Die ganze Wirklichkeit,

und diese gilt es ja in den Blick zu bekommen,

ist weitaus reicher gestuft. So gewahrt man denn

innerhalb der Profanbauten eine rangunterste Gruppe,

die der Tierbauten: Zoo-Behausungen aller Art.

Fischteich, Fasanerie, Voliere, Marstall,
Pferdeschwemme. Bauzweck: auf wirtschaftlichen Nutzen,

wissenschaftliche Forschung oder betrachtsame

Liebhaberfreude, bedachtes Verwahren untermenschlicher

Kreatur, deren animalisches Wohlsein es zu sichern

gilt. Nicht der Mensch erhält hier sein ihm we-

sensgemässes Obdach, nicht er wird baulich bedient,

sondern das Tier. Man möge die den Architekten selbst

hier schon, selbst in diesem rangniedrigsten Bereich

baulichen Schaffens anfordernde Wirklichkeit nicht

unterschätzen, verpflichtet doch bereits sie zu

angestrengtem Beobachten und Erfinden; und so sind denn

einstmals auch in diesem Bereich Bauten entstanden

von edler, die Jahrhunderte überdauernder Schönheit.

Betrachtet auf die den Architekten anfordernde

Wirklichkeit hin, in welcher der Bauzweck gründet,

stehen höher als jeder Tierbau diejenigen Bauten, die

der Mensch sich selbst errichtet. Hier geht es um

mehr als bloss die Sicherung animalischen Wohlseins

unvernünftiger Kreatur. Zwar ist auch der Mensch

animal, und so hat denn auch der ihm bestimmte

Wohnbau dem Anspruch seiner Bewohner auf

animalisches Wohlsein zu genügen, und bloss in diesem

Betracht mag man das Krieclikinderzimmer eines

Kinderhortes mit. einem Schildkrötenaquarium

vergleichen. Aber: Kriechkind ist mehr als Kriechtier,

ist ein Geschöpf höherer Ordnung, begabt mit einer

unsterblichen Geistseele. Bereits beim Planen eines

Kinderhortes gilt es bedacht zu sein nicht allein auf

das körperliche, sondern zugleich auf das geistseelische

Wohlsein und Wachstum der Einwohner —: und

ebendasselbe gilt von sämtlichen Wohnbauten. Unter diesen

wiederum sind alle nur dem Einzelnen und der

Familie dienstbaren, sind alle privaten Wohnbauten

niedrigeren Ranges als die öffentlichen Bauten der

Berufskörperschaften, Gebietskörperschaften und des

Staates. Dass nämlich in diesen Formen menschlicher

Vergemeinschaftung aufsteigend gestuftes Sein sich

darstellt, das ist schon von Aristoteles nachgewiesen

worden, und vom Staat bemerkt Thomas von Aquin,

er sei das Hochherrlichste von all dem, was die menschliche

Vernunft ersinnen konnte. Genau so haben alle

jene Zeiten gedacht und gefühlt, deren staatliche Bauten

wir heute noch bewundern. Man wähne nicht, dass

ohne eine systematische, ihre Wesenseinsichten und

ihre ethischen Normen rational demonstrierende

Staatslehre jemals öffentliche Bauten, seien es

monumentale oder nichtmonumentale, von «wahrer»

Schönheit entstanden seien! Dies freilich

ist nicht so zu verstehen, als seien die Schöpfer

jener Bauten sensu stricto «Staatsphilosophen»

gewesen; dass die Bauherren und deren

Ratgeber es waren, genügte. Aus der einst ganze Epochen

beherrschenden, ehrfürchtig durchfühlten Einsicht

in das jedem privaten oder ständischen Sein

übergeordnete Sein des Staates sind jene Leistungen

erwachsen. «Einsicht» meint rationales Erfassen:

nicht also ein zweckindifferenter, ästhetischer

Enthusiasmus, ein vages Pathos: «die Tonart des Erhabenen

und Festlichen auf europäisch aussprechen». Nicht

also: «autonome Formen, die für sich selbst Aufmerksamkeit

beanspruchen»; sondern ausschliesslich:

zweckdienstbare Formen. Der hier anfordernden

Wirklichkeit gerecht zu werden, d. h. den Staat in seinen

verschiedenen Gewaltbereichen baulich zu bedienen

55



und solcherweise allemal die ihm innewohnende Hoheit
charakteristisch verschieden zu versichtbaren —
anders also im königlichen Schloss als im Gerichtsgebäude,

in der Kaserne oder im Zeughaus anders als
im Parlament, — das haben jene Bauherren gefordert,
jene Architekten geleistet.

Obwohl die ranghöchsten innerhalb ihrer Ordnung,
der profanen, kommen die Staatsbauten dennoch nicht
den Sakralbauten gleich, deren Zweck in einer höheren
Ordnung gründet: ist doch die Kirche eine Stiftung
Gottes, während der Staat durch die Natur und durch
die menschliche Vernunft sich konstituiert. Sakral-
Sein ist mehr als Profan-Sein. Dass aber auch das
Sakral-Sein, und dass mithin sämtliche in diesem
gründenden Bauzwecke nicht alle eines Banges
sind, sondern aufsteigend gestuft auch sie — das
Hesse sich leicht erweisen. Ich darf indessen davon
absehen; ging es doch hier nur darum, das zuvörderst
Wesentliche: die seinsgründige Stufenordnung
sämtlicher Bauzwecke in grossen Umrisseü deutlich zu
machen.

Kontinuität des Seins

Es ist nun freilich nicht so, dass die Bauzwecke, von
der sichtenden und ordnenden Vernunft, der Ratio,8
unterschieden und, ein jeder nach seinem Ursprung,
aus den Ordnungen des Seins hergeleitet, in ebendie-
sem Sein auch real zertrennt wären; dass
sie es gerade nicht sind, niemals waren und niemals
sein werden, gehört zu den fundamentalsten Eigenheiten

des Seins. Diese Eigenheit, die Kontinuität des
Seins, d. h. seinen in sich geschlossenen Allzusammen-

B a 11 o heisse hier die aristoteliseh-thomistisch verstandene,

nicht also die aus der Aufklärung sich herleitende «Batio»
des von Ihnen als Typus erfassten Funktionalisten. Dass die
von Ihnen selbst vertretene und belobigte, «nicht in bewuss-
ter Beflexion sich Gedanken machende» und «im Grund
einzig legitime, naive Art von Traditionalismus, unendlich

ehrwürdig und unendlich verletzlich», den Raisonnements
des Funktionalisten «wehrlos» gegenübersteht, bekennen
Sie selbst. Was Ihnen darüber hinwegzuhelfen scheint, ist
lediglich Ihr Trost: «dass der Glaube an die kulturschöpferischen

Möglichkeiten des Materialismus durch die
historische Entwicklung... widerlegt» sei. Allein,
mit solcher Berufung auf einen Glauben ist der prinzipiellen
Auseinandersetzung ausgebeugt und also der Boden einer
«objektiv-theoretischen Betrachtung der Architektur» verlassen.
Kulturpolitisch realisiert, muss Ihre Auseinandersetzung mit
dem Funktionalisten notwendig ergeben einen heillosen, blinden

Machtkampf zwischen dem sich als allzuständig setzenden

ökonomisch-technischen Sachverstand
einerseits und Ihrem ein edles, tiefempfundenes Missbehagen
nur anmeldenden, nicht aber rational zu demonstrieren fähigen,

irrationalen Romantismus anderseits.
«Konservativ ist das Beharren und Weiterschreiten in einer
gegebenen Tradition, mit der man sich unlöslich verbunden
fühlt, weil man nicht anders kann.» Man kann nicht
romantischer reden als so.

5P

hang, und wie er sich insonderheit dem Architekten
darstellt, gilt es jetzt in den Blick zu bekommen.

Jacht bleibt Jacht, welchen See immer sie
durchkreuze, und Lokomotive bleibt Lokomotive, auf
welchem Geleise immer sie rolle. Hier, im Bereich des

Technisch-Instrumentalen, mag man von
eindeutigendgültigen, von «streng funktionellen» Formen
reden; hier aber liegt noch gar keine architektonische
Leistung vor: einzig der Ingenieur konstruiert hier.

Dagegen sieht man schon im rangniedrigsten
Bereich baulichen Schaffens, in dem der Tierbauten, wie
entferntere Zwecke höherer Ordnungen sich dem
niedrigen, dem nächstfasslichen Hauptzweck beigesellen,
mit diesem verschmelzen zu einem unauflöslichen
Ganzen, einem «Aggregat» von Zwecken, einem
Z w e c k g e f ü g e. Es ist nämlich ein anderes, ob
etwa ein Fischhändler sich einen Fischbehälter
erbauen lässt, oder ein Kloster. Im zweiten Falle nämlich

wird der Fischbehälter allen Erwerbszwecken
entrückt, ist er nicht mehr stehendes Kapital, nicht mehr
händlerisches Gewinnobjekt, sondern dient er lediglich

der Selbstversorgung. Er ist eingefügt einer
geschlossenen monumentalen Bauanlage, die nicht
weltlichem Dasein, sondern geistlichem, mit besonderer
Strenge auf das ewige LIeil ausgerichtetem Dasein
dient. Damit aber ist seitens der Bauherren gegeben
eine beim Fischhändler mindestens ungewöhnliche,
hilare Bereitschaft zur Naturkontemplation. Betrachten

Sie den im Jahr 1691 erstellten Fischbehälter des

oberösterreichischen Benediktinerklosters Kremsmünster.

Von einer schlichten Mauer umfasst, die fünf
breit hingedehnten. lichtreich schimmernden, von
niederplätschernden Strahlen sacht durchwellten
Wasserflächen, mit ihren glitzernden Farbflecken schwarm-
weise oder vereinzelt sich tummelnder Forellen und
Karpfen — sind sie nicht schön? Sie sind
schön. Und weil sie schön sind, was lag da
näher als all den Glanz hinaufzuverspielen an
die Kreuzgewölbe von Gängen, welche die Teiche
umrahmen und scheiden, nach der Wasserseite
hin abgestützt auf runde Säulchen. Diese aber stehen
aiuf der mit schmiedeeisernen Geländern hier und
dort durchsetzten Teichbrüstung. So wirft denn von
unten herauf das Wasser seine kringelnde Lichtfülle,
von oben herab aber spiegeln die bogenreichen,
säulenreichen Gänge im W~asser all ihre weissen Archi-
volten und Rippenstreifen. (Homo ludens: der
wesensnotwendig spielfreudige Mensch bleibt ein
solcher auch als Bauender; oder er versinkt in tierischen
Ernst, leidet dann an einem sein Menschtum
mindernden, ja es gefährdenden Defekt und macht eine
dementsprechend schlechte, eine defekte Architektur.)
Es ist indessen nicht so, dass neben bzw. über der
Naturkontemplation und dem aus ihr erfliessenden
spielerischen Ergötzen, im Zweckgefüge dieser
klösterlichen Architektur die geistliche Kontern-



plation nicht auch noch vorhanden wäre —: fand doch

selbst sie ihre Erfüllung in reichbewegten Statuen

biblischer Gestalten, auf kaum das Wasser

überragende, steinerne Querschwellen hineingestellt in
die Mitten der fünf Teiche. Wie die Tischlesung das

klösterliche Mahl, begleiten diese Steinbilder die

Arbeit der oft stundenlang hier beschäftigten
Laienbrüder. — Sie sehen, Herr Redaktor, wie reich und

eigenartig schon das Zweckgefüge dieses Fischbehälters

sich ausnimmt. Betrachtet in der monastischen

Bauanlage drin, ist er deren ein geringfügiger Teil,
meint er doch zunächst nichts anderes als: genug Fische

zur Fastenzeit. Aber durch die Kontinuität des hier
vorgegebenen, den Architekten Einfordernden Seins

ist er mitstrukturiert durch Zwecke höherer Ordnungen

als nur der Leibesnahrung.
Wäre mir Raum genug vergönnt, dann wollte ich

diesem relativ einfachen Beispiel ein weit schwierigeres

beigesellen und das Zweckgefüge einer monumentalen

Staatsarchitektur aufweisen. Allein, mich dünkt, schon

das soeben vorgetragene Beispiel mache das Wesentliche

deutlich: die Ordnungen des Seins, die begrifflich

unterschieden werden können und durchaus

unterschieden werden müssen — wie denn

anders als durch eindringliches Unterscheiden liesse sich

die schwierige Vielfalt gewinnen, die zur beglückenden

Einheit soll gemeistert werden? — verharren
unzertrennbar im realen Sein und lassen aus diesem heraus

immerfort eine Fülle verschiedenster Zweckgefüge

erstehen. Mit Recht hat man vom Philosophen

gesagt, sein Ehrgeiz müsse sein: nichts Wirkliches
auszulassen. Ebendasselbe gilt vom philosophischesten
aller Kunstschaffenden, vom Architekten. Nicht vom

Lyriker, dessen Genius auffliegend in einem Nu alle

Ordnungen des Seins durchmisst, wohl aber vom
Architekten ist vorerst verlangt die Gabe der ruhevollen

Zusammenschau; er nämlich gestaltet sein Werk weder

im Wort noch im Ton, sondern in den

erdenschwersten Materialien.

Von hier betrachtet, scheint es mir unerlaubt, in gewalt-
sam-simplistischer Weise zu behaupten, dass nicht anders als

die von Ihnen im selben Atemzug genannten Kücheneinrichtungen,

selbst Spitäler und Schulen «auf einen ganz
bestimmten, eindeutigen Zweck hin spezialisiert» seien, und
darum denn auch dem Funktionalisten überlassen werden

dürften. Das heisst doch wohl die hier anfordernden, im höchsten

Masse durch Bücksichtnahmen und Zielsetzungen
geistseelischer Art mitstrukturierten, überaus reichen Zweckgefüge
verstümmeln auf bloss das, was Ihr Widerpart, der von Ihnen
so ironisch befochtene Funktionalist, schliesslich ja auch

meint: die Schule ist eine .Kenntnisverteilstelle, der Spital
eine Gesundheitsfabrik. Und wiederum ist es unhistorisch und

wirklichkeitsfremd, wenn Sie behaupten, dass die private Wohnung

«stets als die Domäne der entspannten Haltung»
gegolten habe. Etwa ein Bauernhaus, drin die Ehegatten und
Meistersleute eine Schar Kinder aufzuziehen und zudem ihr
trotziges Gesinde in Zucht zu halten haben, ist bloss mit
«Domäne der entspannten Haltung» doch wohl kaum sehr glücklich

gekennzeichnet. Nicht frei von typisch großstädtischen

Ressentiments und Sentiments, reduzieren Sie simplistisch die

Wohnung zum «letzten Best relativer Geborgenheit», zum

Zufluchtsort nach den Tagesstrapazen eines zutiefst verhass-

ten Berufes. Unter das Mass des Menschen hinab, erniedrigen
Sie die menschliche Wohnung zur tröstlichen Höhle, zum

schummrigen Unterschlupf.
Nicht minder ist es eine gewaltsam-simplistische

Verstümmelung reich strukturierter, prachtvoll kontingenter

Wirklichkeit, und ist es eine historisch unhaltbare Behauptung,

wenn Sie sagen, dass «ästhetisch gespannte Haltung,
angespannte Bewusstheit, beständige Selbstkontrolle» früher
«auf jene Gebiete konzentriert» gewesen seien, die «ohnehin

Brennpunkte geistiger Konzentration waren: auf die

Monumentalarchitektur der Kirche und des Staates und auf die

sozial und erotisch pointierte Sphäre der Mode». Was

zunächst diese letztere angeht, so muss ich Ihnen freimütig
meine Inkompetenz gestehen, als ein in dieser Sphäre nicht
Heimischer. Was indessen die sakrale Monumentalarchitektur

betrifft, so ist es zweifellos so, dass sie — wie übrigens alle

zu dauern bestimmte Architektur, ungleich also etwa

den kurzfristigen Festarchitekturen — immer an den ganzen

Menschen sich wenden muss, nicht also nur an den be-

wussten Menschen, den Denkenden und Wollenden, sondern

auch an den unbewussten Menschen, den Wesenden. In
welche Zustände Hysteriker verfallen, wenn sie eine unserer

Kathedralen betreten, weiss ich nicht; aber das weiss ich — es

springt in die Augen —, dass die Erbauer jener Kathedralen

nicht allein majestätische, sondern zugleich (welch reiches

Zweckgefüge!) intime, trauliche Bäume schaffen wollten,

Bäume, nicht allein einladend die frohen Scharen der

Gläubigen zu prunkvollen Gottesdiensten an den Morgen der Festtage,

sondern einladend auch jeden einzelnen Mühseligen

und Beladenen zum stillen Gebet an den Abenden der Werktage.

Bauten also, die keinesfalls zu beständiger «angespannter

ästhetischer Selbstkontrolle» zwingen, sondern

deren Krypten und Seitenkapellen und dämmernde Pfeilerwaldungen

ausruhen lassen in seliger Geborgenheit; einer

Geborgenheit, höherer Art freilich als die häusliche: hier ist

die Familie, dort die Kirche der bergende Schoss. Man soll

begrifflich scheiden, nicht aber soll man gewaltsam

zertrennen, was im kontingenten Sein in unzertrennlicher
Verbundenheit lebt und west. Nachgeprüft am sakralen

Monumentalbau, nimmt sich Ihre Behauptung ganz besonders

abwegig aus. Sie hat nichts Geringeres wider sich als den

überwältigenden Consensus christianorum.

Abundanz des Seins

Erwachsen aus nah oder weit auseinandergestuften

Ordnungen des in sich reich gestuften Seins, sind die

tektonischen Zweckgefüge, obwohl rational
demonstrierbar allesamt, keineswegs bloss karg-richtig, bloss

exakt-stimmig, restlos aufgehend in einem wenn auch

noch so komplexen Kalkül. Es bleibt — das ist bereits

aus den vorangegangenen Darlegungen durchblickweise

sichtbar geworden — ein letzlich nicht
einkalkulierbarer, ein faszinierender, ein spontan beglückender

R.est. Hinter seiner Gestuftheit und seiner

Kontinuität nämlich offenbart das Sein noch eine weitere

seiner Eigenheiten: die Abundanz. Das Sein über-

fliesst. Es spendet seinen rühmenswerten, seinen nie

genug zu rühmenden «goldenen Ueberfluss» (Keller).

Möge, am Ende dieses Briefes, der Blick noch eine

kurze WTeile lang haften dürfen auf der Abundanz

57



des Seins. Hier nämlich ist beschlossen letztlich das

Geheimnis aller Schönheit, auch aller vom Menschen
geschaffenen Schönheit,* mithin auch das aller tek-
tonischen Schönheit.

Wenn das wahr ist, muss es aufweisbar sein nicht
erst in der höchsten Ordnung baulichen Schaffens, an
den monumentalen Sakralbauten also, deren spirituale
Schönheit ja am offensichtlichsten gründet in der

Abundanz, in deren höchster Erscheinungsform nämlich:

der göttlichen Gnade selber, die, nach ihrer
theologischen Definition, nichts anderes ist als «das unge-
schuldete Hinzugegebene». — Nein, es muss aufweisbar

sein schon in rangniedrigeren Bereichen baulichen
Schaffens, etwa in einer Bauernstube, die in ihrer
schlichten ungelenken Formensprache denn doch auch
rühmend zu reden weiss von rühmenswerten, weil
gnadenhaften Dingen: von Kindern, Eltern und Ahnen,
von Meistersleuten und Gesinde, vom gemeinsamen
Mahle aller, von sommerlicher Schattenkühle und
winterlicher Ofenwärme: von den Stufen menschlichen

Wachsens und Vergehens also, von Herrschaft
und Dienst, von «Brot und WTein» und vom unwandelbaren

Kreislauf der Jahre. Die Schönheit, hat man
gesagt, sei der aus aller, jawohl aller seinsgründigen
Geordnetheit hervorbrechende Glanz des Wahren und
Guten. Dem ist so. Nur schon eine Bauernstube
erweist es. — indessen, die Abundanz muss, wenn
anders sie eine transzendente Eigenheit des Seins ist,
aufweisbar sein noch weiter unten: schon bei den
Tierbauten. Und in der Tat, sie ist aufweisbar schon hier.
Betrachten Sie die beiden Salzburger Pferdeschwemmen,

und zwar nicht so sehr die Kapitelschwemme
mit ihrer prunkvollen Wandkaskade, als vielmehr jene
andere am Neutor. Wie ist sie hingebaut vor den steil

emporgrünenden Schlossberg und, näherhin, vor ihre
edel gegliederte Brunnenwand nach römischem Muster.
Zwischen den Seitenvoluten der beiden Rampen
bewegt sich die zieratreiche Balustrade in geraden und

gekurvten Teilstücken festlich dahin um den Wasserspiegel,

aus dessen Mitte ein mächtiger, volutenflankierter

Sockel aufragt, weithin sichtbar emporhaltend
das Steinbild eines sich bäumenden Rosses! — Was
meint diese Architetur? Wohl meint sie auch die Gloria
ihres Erbauers, jenes Erzbischofs, der für seinen Mar-
stall diese Schwemme errichtet hat. Ihren Geber 5

rühmt jede Gabe, gewiss. Aber jede Gabe trägt denn

4 Vgl. Theodor Haecker, Schönheit. Ein Versuch. Leipzig
1936.

5 Monumentalität erfliesst aus der Gesinnung hochherzig
schenkender, erhabene Gedanken in Festfeier, Bildwerk oder
Bauwerk zu versichtbaren gewillter Opferbereitschaft; in der
Sprache der mittelalterlichen und barocken Moraltheologen:
magnificentia. — Dass aus den beiden Salzburger
Pferdeschwemmen «ein monumentaler Sinn redet, wie er in Deutschland

nicht seinesgleichen hat», weiss auch Hans Volkmann
(Die künstlerische Verwendung des Wassers im Städtebau, Berlin

1911. S. 78).

doch zunächst ihren Wert in sich selbst. So betrachtet:
was meint diese schöne Architektur? Ueber den
wegzuschwemmenden Staub und Schmutz hinaus, meint
dieser Tierbau — denn das bleibt er, er hält sich

durchaus in seiner Ordnung — noch etwas weit
anderes: die erhabene Schönheit des Pferdes nämlich,
des Pferdes, das einst Pindar gepriesen hat und höher
noch als dieser, weil in heiliger Sprache, der Psalmist.
Das Pferd meint diese Architektur. Seine, des Pferdes

Schönheit rühmt, «glorifiziert» sie. Habet fundamen-
tum suum in re. Der Architekt waltete hier als der
festliche Kundmacher der ihm real vorgegebenen
Schönheit, der Schönheit nämlich einer schönen Kreatur.

«Wahre» Monumentalität ist, wie jede «wahre»

Architektur überhaupt, seinsgründig. Sie ist und sie

bleibt höchst realen Zwecken verhaftet. (Und

keineswegs ist sie, wie Sie, Herr Redaktor, erklären —
siehe oben — nahezu zweckindifferent! Wäre sie dies,

dann fürwahr hätten es hier nicht die Rosse sein müssen;

nein, dann hätte jener Kirchenfürst fast ebensowohl

seine Schweineställe monumental ausbauen

können.)
Vom Architekten, dem Planendsten unter allen

Kunstschaffenden, sei, so sagte ich, vorerst verlangt
die Gabe ruhevoller Zusammenschau. Bloss «vorerst»

: wenn nämlich, nachdem die vielerprobte
Vernunft und der geschulte Sachverstand all das ihre
geleistet, schliesslich die Abundanz des Seins ihn, den

Architekten, berückt, heischend, dass er nun selbst

ihr noch gerecht werde, selbst ihr noch Genüge leiste
durch sein zu erschaffendes Werk, — dann freilich
wird deutlich, dass auch die tektonischen Kunstwerke
nicht verständelnde Gemachte sind, sondern Erzeugnisse

jäh aufbrechender, hinreissender, die überlegende
Vernunft schweigen heissender Schöpferlust:

Jede irdische Venus ersteht, wie die erste des Himmels,
Eine dunkle Geburt aus dem unendlichen Meer

singt Schiller. Ebendasselbe lehrt in seiner
erhabennüchternen Sprache auch Thomas von Aquin, der,
handelnd von der Geschlechtslust (also wiederum, wie
bei Schiller, das Schöpfungsgeheimnis von Zeugung
und Geburt) und vom gerechten Zorn, die Anschauung
vertritt, dass es nicht wider das Wesen der Tugend
sei, wenn die Ueberlegung der Vernunft zuweilen
aussetzt in der Ausführung dessen, was die Vernunft schon

überlegt hat; worauf er unmittelbar diesen Satz 6

hinzufügt: «Auch die Kunst (ars) würde gehemmt in
ihrem Tun, wenn sie, wo es zu wirken gilt, überlegen
wollte, was zu tun sei.»

Dies, verehrter Herr Redaktor, möchte Ihnen zu
bedenken geben Ihr

Theodor Willy Stadler

6 Summa theologica II, II, 158, 1 ad 2. — Vgl. Josef Pieper,
Zucht und Mass, Leipzig 1939, S. 93.

3S



V.

Ihr Aufsatz hat mich sehr eingenommen, weil er

für die Phantasie und den Individualismus eintritt;
da «Das Werk» keine interne Architekturzeitung isl

und sich an das Publikum wendet, darf ich vielleicht
dazu Stellung nehmen. Dabei habe ich eine Schwierigkeit

zu überwinden. Was Sie über die Architektur
selber schreiben, ist für mein Verständnis zu abstrakt

gehalten; zu Ihren Anspielungen kann ich mir die

Beispiele nicht vorstellen, weil ich in der Materie
nicht zu Hause bin. Aber alles, was Sie im Abschnitt

«Soziologie und Idealismus» gesagt haben, klingt an

Dinge an, die mir bekannt sind, und hierin stimme

ich Ihnen bei, dass der Materialismus in Soziologie
und Politik tatsächlich zum Nihilismus geführt hat.

Die Materialisten haben alle geistigen Werte so lange

verdächtigt, bis sie selber als geistige Menschen
abdankten und die Führung ihrer Angelegenheiten
solchen Individuen überliessen, von denen sie annahmen,
dass sie dumpf genug wären, um mit dem Instinkt eine

Richtung zu finden, die sie mit den Augen des Geistes

selbst nicht mehr wahrnahmen und nicht mehr zu
bestimmen wagten. Sie wurden Blinde, die einem Tauben

gehorchen, Flammel, die einem Leithammel

folgen. Sie trauten zuletzt nur noch biologischen Kräften.
Ob aber das, was sich auf dem Feld der Politik so

traurig bestätigt, auf jenes der Architektur ohne

weiteres übertragbar ist, das weiss ich nicht. Der
architektonische Materialismus ist Technik, und damit ein

Geistiges, und als solches unzerstörbar; er wird sich

immer wieder durchsetzen.

Ich habe die Wichtigkeit der Politik für die

Entwicklung von Sitten, Formen und Ideen früher selber

überschätzt; davon bin ich aber abgekommen. Heute

bin ich so weit (und darin habe ich meine Menschenwürde

wieder gefunden), dass ich in der Politik nur
das Betätigungsfeld einiger Gorillas sehe, die sich in
allen. Ländern (in allen!) auf die .Sessel der Macht

hinaufschwingen; deren Ziele und Zwecke uns aber

eigentlich nichts angehen. Entscheidend für die

Wandlung der menschlichen Kultur ist nicht die

Ordnung, oder vielmehr die Unordnung, die diese vorweltlichen

Gehirne über die Welt bringen, sondern die

treue Arbeit der Gelehrten, der Erfinder, der

Ingenieure, der Künstler, der Architekten, aller Leute also,

die einer vernünftigen, nützlichen Beschäftigung

nachgehen. Diese allein bestimmen, wie sich die Welt
einrichten wird; darum ist auch das Resultat immer
anders, als die Politiker es sich vorgestellt haben. Ihre

plumpen Mittel sind nur das Zeugnis ihrer Ohnmacht.
Sie vermögen vielleicht die Kurve der kulturellen
Entwicklung zu unterbrechen, aber nie werden sie es

fertigbringen, sie abzubiegen; auf den Charakter und

den Verlauf dieser Kurve haben sie nicht den geringsten

Einfluss. Diese Behauptung hätte man noch vor

dreissig Jahren mit solcher Bestimmtheit nicht
aufstellen können. Jahrtausendelang war es nämlich so,

das wir Menschen dem Genie der Politiker hilflos

preisgegeben waren. Politiker vermochten tatsächlich

Völker auszurotten und Länder zu veröden. Heute

nicht mehr. Und das liegt an den unerhörten Möglichkeiten

der modernen Technik.

Darum aber, weil die Technik die Retterin der

Menschen sein wird, glaube ich auch, dass diese

es in ihrer näheren Umgebung zum Ausdruck bringen

werden, wie sehr sie der Technik zu Dank verpflichtet
sind. Ganz naiv werden sie das tun. Es ist vollkommen

richtig, dass man in seiner Wohnungseinrichtung
«Bestärkung» sucht, und es ist möglich, dass man diese

eine Zeitlang wieder im Historismus finden wird; aber

nur weil man die traurige Flandhabung der Technik

durch die Politiker erlebte. Das präzise Fuktionieren

ihrer Zerstörungsmittel hat uns das funktionelle
Einrichten unserer Umwelt vorübergehend wieder
verleidet. Aber nur vorübergehend! Die Zeiten werden

nie wiederkehren, wo ein Balzac mit naivem

Entzücken noch schreiben konnte: «In einem gotischen

Boudoir, dessen Türen von gemusterten Portieren

verhangen waren, waren auch die Umrahmungen, die

Uhr, das Muster des Teppichs gotisch; selbst die

Fensterscheiben waren im gleichen Stil gemalt. Das

Gemach war dämmerig und liebesdurchweht wie ein

deutsches Lied, ein rechtes Liebesnest für eine

Leidenschaft von 1827, mit dem Duft seltener Blumen

erfüllt. Hinter diesem Salon sah ich noch eine Flucht

von Zimmern, darunter ein reich mit Gold verziertes

im Stil Ludwig XIV., das zu unserem heutigen
Geschmack einen bizarren, doch angenehmen Gegensatz

bildete.»
Diese Welt ist vorbei! Dabei waren solche Launen

noch zur Zeit Balzacs voll eines eigentümlichen
Lebens; sie waren vollkommen naiv; die Intensität seiner

Romane, in denen er das in solchen Räumen sich

abspielende Seelenleben auffing, beweist es. Aber zeigt

eine solche Stelle nicht auch am deutlichsten, wie

sehr seit den Zeiten Galileis und Lionardos die Technik

die Zentralachse der europäischen Kulturentwicklung

geworden ist?

Allerdings ist dazu eines zu sagen: diese Einsicht,
dass die Technik in der Gestaltung unserer Umgebung
schliesslich siegen wird, lässt sich nicht aus den

Bedingtheiten der Technik selbst gewinnen. Dass über

einen FIuss eine bestimmte Brücke gebaut werden

kann, beweist noch nicht, dass sie gebaut werden wird.
Das macht ja gerade die Unbeholfenheit der modernen

Architekten aus, dass sie zwar das Richtige vertreten,
aber mit unzulänglichen Begriffen. Es geht einfach

nicht an, den Uebergang vom romanischen zum
gotischen Stil und von diesem zu dem der Renaissance aus

Gründen des Konstruktivismus zu erklären. Das ist

59



viel zu eng und dürftig. Nie wird ein Konstruktivist
uns klar machen können, warum es in Indien, trotz
einem das gesamte Fühlen und Denken anspannenden
Opferdienstes, anderthalb Jahrtausend lang keinen
einzigen Tempel gegeben hat, und warum aufs Mal
Tempel wie Pilze aus dem Boden wuchsen und warum
sie die bekannten sonderbaren Formen annahmen. Das
alles liegt in anderen Gegebenheiten der menschlichen
Natur, als in jenen, worin ihr technisches Genie
gründet. Die Menschen haben eine unerhörte
Einbildungskraft. Götter und Dämonen vermögen für sie

Wirklichkeiten zu werden. Seit jeher huldigen sie den
Gebilden ihrer Erfindungsgabe, der Entäusserung ihrer
Seelenkräfte. Nun sehe ich aber in der heutigen Technik

eine genau entsprechende Exteriorisierung. Sie ist
unser Gott und unser Dämon geworden. Waren die
früheren Schutz- und Schreckgötter imaginäre Ent-
äusserungen, so ist die Technik ein reales, greifbares
Produkt der menschlichen Schutzreaktion; sie ist das

bisher brauchbarste Geschöpf unserer Einbildungskraft

im Kampf um die Sicherung des Lebens. Die alten
Brahmanen glaubten, sie könnten durch ihre
Opferhandlung die Götter zwingen, ihnen zu dienen, ja, sie

gelangten zur hochmütigen Vorstellung, sie selbst wären

es, die die Götter schufen, sie wären also selbst
Götter. Welcher Hochmut wird die Menschheit erst
erfüllen, wenn sie den gewaltigsten Gott, den sie
geschaffen hat und unter dessen Joch sie heute noch
seufzt und blutet, endlich überwunden und zu ihrem
Diener gemacht haben wird! Die Befriedigung, sich
mit einem Ludwig XIV. zu identifizieren, wird dann
recht dürftig sein.

Nur von solchen Gesichtspunkten aus lässt sich
vertreten, dass die Technik siegen und unsere gesamte
Umgebung bestimmen wird. Deutet nicht gerade die

Ueberempfindlichkeit der Konstruktivisten darauf, dass

sie sich als Priester und Apostel einer neuen Religion
fühlen? Sie sind unsere neuen Mönche. Gewiss sind
sie noch starr und einseitig; sie sind ein Orden; ein
protestantischer dazu. Aber ich glaube, dass man sie

in ihrer Missionstätigkeit nur richtig zu würdigen
braucht, damit sie ganz von selber freier werden, sich

entspannen und uns alle Rechte der Phantasie und
des Individualismus wieder einräumen, deren der
Mensch bedarf, um heiter und schöpferisch zu leben.
Das haben alle Kirchen getan, Ihr Aufsatz berührte
mich darum sympathisch, weil er der Versuch war,
aus jenen engen Denkkategorien, die sich Fachleute
immer bilden, herauszukommen und das Phänomen

«Architektur» mit einem weiteren, freieren Blick zu
betrachten.

Was den Historismus betrifft, so glaube ich mit
Ihnen, dass er gegenwärtig eine gewisse Konjunktur
hat, aber eine recht brüchige. Zu ihm gehört eine

Welt, die ich nirgends mehr sehe. Kein Dichter wird
gotische Boudoirs je wieder besingen! Just weil ich
in der Technik nicht zu Hause bin, vermag ich zu
übersehen, was alles dazu gehört, damit die Technik
von romantischen Stimmungen übertönt werden könne.
Diese Welt ist vorbei. Und übrigens, wer wirklichen
Sinn für historische Formen und überhaupt «Stil hat»,
der wird es vorziehen, sich in einem alten Haus mit
alten Möbeln einzurichten, und es vermeiden, modernen

Architekten eine Quadratur des Zirkels
zuzumuten, die sie wirklich nicht leisten können. Mir
persönlich liegt das Wohnen in moderner, eintöniger
Umgebung nicht. Ueberall die selben Stahlmöbel, die
selben grossen Glasscheiben, das macht mich nur traurig;
ich komme mir viel zu nobel vor; ich werde darin konfus

wie ein Christ in einer Arena. Aber wenn ich das

Martyrium und das Mönchsleben für mich persönlich
ablehnen muss, so vermag ich die Bedeutung des

Christentums deswegen doch einzusehen. Und so kann
ich auch auf meinem Biedermeiersessel überzeugt
bleiben, dass dem neuen Orden die Zukunft gehört.

Nachtrag. Nach Anhören der Diskussion im
Kongresshaus ist mir klar geworden, dass Sie weniger

den Historismus als solchen verfechten, als die

kämpferische Betonung einer Idee bei der Gestaltung
von öffentlichen Bauwerken, und zwar der demokratischen

Idee im Gegensatz zur totalitären. Darin liegt
eine wichtige Anregung.

R. J. Humm

Das «Werk» will eine Tribüne für die öffentliche
Diskussion von Kunst- und Architekturangelegenheiten sein. Die
Redaktion hat deshalb diesen von der Redaktionskommission

ausgewählten Stimmen zum Artikel «Situation der Architektur

1940» gerne Raum gegeben, ohne sie der üblichen
Retusche zu unterziehen, die sich jede Redaktion allen Beiträgen

gegenüber vorbehalten muss, die sie nicht selbst betreffen

wie die obigen. Leser, denen es auf eine ernstliche
Auseinandersetzung mit den angeschnittenen Fragen ankommt,
werden feststellen müssen, dass es sich grösstenteils um
Missverständnisse handelt, die sich durch nochmalige
unvoreingenommene Lektüre des umstrittenen Artikels von selbst

beheben, so dass wir nicht darauf zurückkommen müssen
— auf einige andere Punkte wird der Redaktor im Aprilheft
antworten, sofern es der Platz erlaubt (das Märzheft ist ganz
vom Thema «Theater» mit Beschlag belegt). p. m.

60


	"Situation der Architektur 1940" : Diskussion

