
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 28 (1941)

Heft: 1: Katholische Kirchenkunst

Artikel: Über die Möglichkeiten einer christlichen Malerei in diesen Tagen

Autor: Seewald, Richard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86805

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86805
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Januar 1941 DAS WERK Heft Nummer 1

J£aTHOLISCHE KIRCHENKUNST

Uas Thema der katholischen kirchlichen Architektur

und Kunst betrifft nicht nur katholische Leser. An
diesem Thema ist vielmehr deutlicher als überall sonst

die wahre Situation der heutigen Kunst abzulesen.

Nirgends scheinen bessere Voraussetzungen für eine

stetige Entwicklung vorzuliegen: eine ihrer Stellung
im kulturellen Ganzen voll bewusste und von breiten
Volksschichten anerkannte Bauherrschaft, die zugleich
jede Höhe der Bildung, wie auch die tiefste
Volksverbundenheit umfasst; dazu ein ganz bestimmtes, fest
nmrissenes Bauprogramm, seit mehr als einem
Jahrtausend bewährt, eine Tradition, wie sie keine andere

Bauaufgabe besitzt — und trotzdem ist selbst dieser

bevorzugten Bauaufgabe keine der Verirrung erspart
geblieben, wie sie alle anderen Architekturzweige
heimgesucht haben. Der Architekt katholischer
Kirchen sieht sich vor der gleichen Aufgabe, wie jeder
Architekt: Ernst zu machen mit der ethischen Pflicht
unbedingter Aufrichtigkeit, Verzicht auf den Pomp
leerlaufender Nachahmungen, aber ebenso auf die

Eitelkeit vorlauter Modernismen. Das ist keineswegs
ein \ erzieht auf den Ausdruck des Höheren, des

Monumentalen, aber seine Reinigung, seine Neugründung

auf der festen Grundlage echter menschlicher

Verehrung des Göttlichen, die sich in erster Linie in

der täglichen Bewährung äussert, und nicht in rauschhaften

Ekstasen. Und so liegen die Leistungen der

besten Architekten des katholischen Kirchenbaus
genau auf der Linie der besten gegenwärtigen Architektur

überhaupt; es geht hier nur scheinbar um ein Spe-

zialproblem, in Wirklichkeit um das Kernproblem der

gesamten Architektur.
Bei der Auswahl und Gruppierung des Materials

hat die Redaktion katholische Mitglieder des BSA,
besonders Herrn Arch. Hermann Baur, Basel, sowie

Herrn Robert Hess SWB, Basel, um Rat gebeten;
beide waren so liebenswürdig, uns ihre spezielle
Sachkenntnis zur Verfügung zu stellen, und wir verdanken

ihnen ausserdem die Gewinnung wertvoller Aufsätze

von weltlichen und geistlichen Verfassern. P. M.

Über die Möglichkeiten einer christlichen Malerei in diesen Tagen

Uas Wort «christlich» hat in den letzten Jahren
eine immer steigende Popularität erfahren, die ihm
vor zehn Jahren wohl noch niemand geweissagt hätte.
Das Wort «Gott» geistert, sogar in den Leitartikeln
liberaler Zeitungen und wird als schweres Geschütz

von Schriftstellern verwandt, die es bis vor kurzem
höchstens in der Zusammenstellung «gottbehüte»
kannten, was für sie ein Synonj^m für «Toi Toi» war.

Es ist nicht Aufgabe eines Malers, zu untersuchen,
wieviel echte Besinnung und wieviel Verlegenheit

hinter diesem Phänomen steckt, aber es ist entschieden

die seine, wenn er sich ein katholischer Christ nennt,
zu sehen, wie weit das Christliche in der Malerei von
heute sich ausdrückt oder sich ausdrücken lässt. —
Bekanntlich stand Kierkegaard auf dem Standpunkt,
noch der komische Schauspieler auf der Bühne

könne es.

Wir wollen deshalb einen Blick auf die Situation
der Kunst überhaupt werfen, des mangelnden Raumes

wegen leider ohne den Versuch, darzustellen, wie es

1



zu dieser Situation gekommen ist. Er kann kurz sein,
wenn wir ihn richten nach den totalen Staaten. Es

gibt dort nur eine Kunst — die kommandierte.
In den anderen Ländern zeichnen sich deutlich zwei

Strömungen oder Schulen ab. (Vom überall vorhandenen

Kitsch reden wir nicht.)
Die erste zeigt eine merkwürdige Parallelerscheinung

zur Kunst der Diktaturstaaten (und ist so

unfreiwilliger Zeuge für die Einheit Europas), insofern
nämlich, als hier wie dort auf die Kunst von
vorgestern zurückgegriffen wird: auf den Impressionismus.

Der Unterschied ist nur, dass dort grob, auf das

«Sujet» abgestellt wird, und man sich statt des Wortes
Impressionismus besser des veralteten Schlagwortes
«Freilichtmalerei» bedient, hier aber gänzlich auf das

«Wie»: die Pinselführung, den subtil entwickelten
Farbensinn, den Geschmack, ja die Eleganz der grossen

französischen Malerei, auf die «persönliche
Handschrift», die merkwürdigerweise alle diese Bilder so

ähnlich macht, dass man sie mit dem Sammelausdruck
«Pariser Schule» benannt hat.

Wir sehen vor uns eine hochklassifizierte Kunst,
die Stilleben, Landschaften, Figuren virtuos arrangiert

zu Bildern, die zu nichts anderm als der Augen
Lust erfunden zu sein scheinen — und das ist
wahrhaftig und zu allen Zeiten eine der grossen Aufgaben
der Kunst — zum Wandschmuck des gepflegten bürgerlichen

Heims. Eine Kunst, die nur noch von «Va-
leurs», «Qualität» und der Gunst des Kunsthandels
zu leben scheint.

Es ist dies die in die Breite gehende Schule.
Daneben aber existiert eine nicht weniger offizielle,

die zugleich mit dem Expressionismus anhebend und
anfangs ihm zugehörig scheinend, für sich in
Anspruch nimmt, die Avantgarde und der wirkliche Aus
druck der methaphysischen Haltung der Zeit zu sein.
Ich meine die Malerei, die — so verschieden auch
ihre Mittel sein mögen und ihre sektiererischen

Benennungen — sich dennoch am besten unter dem
gemeinsamen Namen Surrealismus zusammenfassen
lässt, denn sie will bewusst darstellen: das Uebernatür
liehe, will sein: Symbol. — Einer kommenden
Religion? —- Solch präzise Aussage erhalten wir nicht.
Meistens beschränkt sie sich darauf, dass sie das

Irrationale ausdrücken möchte, dass sie, (ich zitiere wahllos

einige Sätze aus zufällig vor mir liegenden
Besprechungen von einer Klee- und einer Jeanneret-
Ausstelhmg) «Ideen gestaltet. Intuitionen, die nicht
räsonierend zu erfassen sind», «mit den letzten Dingen

spielt», «hellseherisch das Untergründige, das

Halbbewusste malt», «Ablagerungen verschütteten
Seins zurückholt», «prälogisch* ist.

Für den Christen ist sie das sichtbare Sinnbild jener
Gnosis, die dabei ist, das abendländische Denken —
das aristotelisch-christliche also — auszuhöhlen, Bild
der Eroberung des Abendlandes durch Asien von innen.

wie der Nichtchrist Jung die Situation in einem seiner
Bücher treffend genannt hat.

Hiermit sind wir bei unserem Thema angelangt:
Welche Aussicht hat eine christliche Malerei gegenüber

diesen beiden Kunstrichtungen, deren erste, die

nachimpressionistische, dem Christlichen gegenüber
unentschieden ist gemäss der bürgerlichen Welt, für
deren Häuser und Galerien sie bestimmt ist, deren
zweite betont achristlich, ja a n t i christlich
ausgerichtet ist?

Dazu sei zuallerst angemerkt: christliche
Malerei braucht nicht kirchliche Malerei zu sein, d. h. sie

braucht nicht Personen oder Gegenstände oder

Begriffe der Liturgie zum Objekt zu haben, und für
den christlichen Künstler hat wie für jeden Künstler
die Form absolut den Primat vor dem
Inhalt. Die tiefste Frömmigkeit, ja Heiligkeit wird
ihn nicht in den Stand setzen, Kunstwerke hervorzubringen

— falls er nicht Talent hat. —
Die Haltung des Christen zur Natur unterscheidet

sich von der des NichtChristen unserer Tage (ich
vermeide das WTort Heide, da die des antiken frommen
Heiden der seinen im Gegenteil eher verwandt war)
dadurch, dass sie ihm Schöpfung Gottes ist, von der
dieser selbst aussagte, dass sie gut sei.

Es fiel aber auf sie der Schatten von Adams Fall,
so dass sie und jegliche Kreatur nun in Wehen liegt
und seufzt und der Erlösung harrt. (Es bemerkt schon

der Heide Vergil die lacrimae rerum. Die Schwermut
aller antiken Kunst ist evident.)

Denn alle Kunst entstand n a c h Adams Fall.
Wir können uns nicht vorstellen, dass der erste

Mensch im Paradiese den Wunsch gehabt hätte, Schönes

zu schaffen — und Kunst hat es mit der Schönheit
zu tun — da er die Dinge sah, wie sie. teilhabend an
der Schönheit Gottes wie er selber, vollkommen schön

waren.
Es kann ihm erst in den Sinn gekommen sein, als

er, vertrieben aus diesem Reich vollkommener Schönheit,

schuldig zum homo faber wurde, zum «bildenden»

Menschen.
Es hat die Kirche diese Schuld, überwältigt von der

schier unbegreiflichen Gnade, die ihre Folge war: die

Menschwerdung des Logos, die lelix culpa genannt,
und wir dürfen es wohl wagen, in unermesslich weitem
Abstand sie auch deshalb felix zu nennen, weil durch
sie der Mensch zum artifex wurde, die Kunst erfand.
In ihr sucht er sich der Vollkommenheit des Paradieses

zu erinnern. Den Maßstab des Schönen nimmt er von
dort. — So ist alle Kunst aus dem Mangel geboren
(und hat ewig teil an ihm) gleich «dem grossen Dämon»

Eros, ohne den sie nicht ist, und durch den sie dem

Dämonischen so oft eher zugehörig ist als dem
Göttlichen. Der Ursprung aller hässlichen Kunst liegt
hier. Aber das Ziel der Kunst ist auf Schönheit
gerichtet. Jedoch, was ist schön?



«Schön ist, was teilhat an der Schönheit», sagte

Plato, und es ist diese Definition fast die einzig
mögliche, da es noch niemand gelungen ist, sie in Regeln

einzulangen. Für uns sei sie, so hab ich gesagt, die

Erinnerung an die Schönheit des Paradieses, die

teilhatte an der Schönheit Gottes, zu dessen Attributen die

Schönheit gehört wie die Gerechtigkeit, und die Liebe.

Es wird also die Aufgabe des christlichen Malers

sein, unter der vergänglichen Form der Dinge ihre

ewige zu suchen, ihre paradiesische, und wir wissen,

dass es den frühen Malern gelang, die ich die

franziskanischen nennen möchte, nämlich gelang, die Dinge

so zu malen, als ob sie zum ersten Male da wären, wie

eben aus der Hand des Schöpfers entlassen. Der grosse

katholische Satz, dass die Gnade die Natur voraussetzt,

legalisiert ihn, die gesamte geschaffene Natur zum

Gegenstand seiner Kunst zu machen, ohne Angst, nur
«Schatten von Schatten» abzubilden, und diese

Hallung gibt ihm, so scheint mir, einen ungeheuren Vorteil

über den reinen Impressionisten oder Nachimpressionisten

von heute, dessen Antwort auf die Frage:

was ist der Gegenstand der Malkunst? lauten müsste:

«malen», analog zur Antwort des Sophisten Gorgias

auf die Frage des Sokrates, dass: «reden» der Gegenstand

der Redekunst sei. D e m c i r c ulus vi ci o -

susdesl'artpourl'artisterentro n ri e n.

Eine neue Naivität wird ihm geschenkt sein, die nicht
die der Kunst der Kinder und der maitres populaires

ist, denn sie ist durch die Reflexion gegangen, mit der

sie aber dennoch eine gewisse Genauigkeit und

Direktheit der Aussage gemeinsam haben wird. Sie hat

es mit den Dingen zu tun und nicht mit

Stimmungen.
Einen zweiten noch viel grossem Vorteil hat aber

der christliche Maler vor dem Surnaturalisten, seinem

legitimen Widerpart, da das Dämonische des Christlichen

Widerpart ist. Ihm sind, was jenem versagt ist,

wirklich Symbole gegeben. Er braucht nicht nach

«Ablagerungen verschütteten Seins» zu schürfen, aus

dem «Prälogischen», aus dem «Halbbewussten»

Gespenster zu beschwören, dämonische Traumgesichte,
sondern ihm bieten sich von selbst an Wahrheiten,

Offenbarungen, höchstens «dunkel durch Licht», aber

nicht überschattet von der Schwärze des Unbewussten.

Anstatt Phantome zu produzieren, niemand verständlich

als ihm, kann er die Kraft des Formalen, also die

einzig echte künstlerische Kraft, anwenden, um jene

Wahrheiten darzustellen, an deren Erleuchtung und

Durchsichtigmachen zwei Jahrtausende hindurch .er¬

lauchte Geister und Heilige gearbeitet haben.

Dass dies leichter sei, habe ich nicht behauptet.

Der Reiz des Interessanten ist ihm weggenommen.

(Wird nicht ein Bild, das sich blasphemisch «Engel

noch weiblich» nennt, bei einem immer sensationslüsternen

Publikum mehr Interesse erregen als seine

Versuche, jene reinen Geister, Engel und Erzengel,

Throne und Herrschaften, verehrend und das

Unmögliche des Adäquaten anerkennend, also nur
gleichnisweise darzustellen?) Die Gefahr der Erinnerung

an all die erhabenen Werke der Vergangenheit, die

die gleichen Wahrheiten zum Objekt hatten, ist immer

gegenwärtig. Das seine Kühnheil hemmende Moment

«kirchlicher» Bedenken und das des möglichen Aerger-
nisses ist stets zu fürchten.

Dennoch sollte uns dies Wagnis locken, nicht weil

es in gewisser Weise auch «interessant» genannt werden

kann, sondern weil uns die Zeit auffordert, zu

bekennen. — Wir dürfen getrosl nicht nur von der

M ö g 1 i c h keit christlicher Malerei, sondern von

ihrer Notwendigkeit in unsern Tagen sprechen.

Auch in vorwiegend protestantischen Ländern sind

die Katholiken aus dem «Ghetto», in das sie sich seit

dem Kulturkampf allzulange zurückgezogen haben,

herausgetreten in die Arena der Künste. Um das Kreuz

haben sich nicht nur in Frankreich die edelsten

Geister der Dichtkunst versammelt. Dem Maler ist die

Kunstsituation mehr als seit langem günstig: die Ar- ¦

chitektur, diese wahre Mutter der Künste, hat, so

scheint es, das Stadium der Experimente verlassen.

Schlicht, einem neuen Klassizismus näher als einem

romantischen Expressionismus, bieten sich Kirchenräume

uns an, die ebensoweit von einer «Kinokirche»

wie von einer Maschinenhalle sind, und die nach einer

zuchtvollen Malerei rufen, die ihrerseits ebenso fern

sei von «geballtem» Expressionismus wie von
blutlosem Nazarenertum.

Geschult am Mass griechischer Kunst (das Mass

ist auch eine christliche Tugend!), genährt von der

durchbluteten Dinglichkeit dieser Welt (nochmals:

die Gnade setzt die Natur voraus!), sollte es dem

christlichen Maler gelingen, Werke zu schaffen, die,

den sjtrengen, unerbittlichen Gesetzen der Kunst

genugtuend, dennoch über einen engen Kreis von

«Eingeweihten» und «Kennern» zum Volke sprechen, zur

Gemeinde, eine echte biblia pauperum.
Richard Seewald


	Über die Möglichkeiten einer christlichen Malerei in diesen Tagen

