
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 28 (1941)

Heft: 12

Artikel: Das Material in der Kunst

Autor: Stockmeyer, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86895

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Material in der Knnst

Kunst ist ihrem tiefsten Wesen nach ein nach einer

Idee, nach einem geistigen Mittelpunkt zentriertes

Erlebnis, das sowohl durch seine sinnlich-anschauliche

Grundlage wie durch die schaffende oder erlebende

Person einen einzigartigen individuellen Charakter
besitzt. Es sind Farbbeziehungen, Formbeziehungen,
Sinn- und Bedeutungsbeziebungen mannigfachster
Art, die wir im Kunstwerk erleben. Der Nachdruck

liegt auf dem persönlichen Erlebnis.
Es fragt sich, ob in dieser geistigen Beziehungseinheit

von sinnlich-anschaulichen und ganz persönlichen
Faktoren das Material als Realität mitinbegriffen ist.

Vom ZwecÄgedanken in der angewandten Kunst und
Architektur wissen wir, dass er sehr bedingt bloss am

eigentlichen künstlerischen Erlebnis teilhat, wenn er
auch nichtsdestoweniger voll und ganz zum Kunstwerk
als solchem gehört. Der auch im einzelnen Fall
bestimmte Zweck im Gebrauchsgegenstand oder im
Bauwerk entspricht einem allgemeinen, das heisst weder

zeitlich noch örtlich noch persönlich beschränkten
Bedürfnis. Ein Stuhl zum Beispiel hat den Zweck des

Sitzens ganz allgemein, das heisst mit andern Stühlen

gemeinsam. Und selbst da, wo die Zweckerfüllung in
der Lösung der Einzelaufgabe aufzugehen scheint,
wird sich der Zweck als solcher nach einer begrifflich
formulierten Norm richten, die als irgendwie nie ganz
zu resorbierendes Nebenzentrum ausserhalb der
individuellen Struktur des künstlerischen Erlebnisses ihr
eigenes Recht beansprucht. Es gibt allerdings auch eine

Form der Zweckbestimmung, sie ist aber technischer,
nicht künstlerischer Natur, und kann als solche den

Charakter des Massenproduktes nie ganz verleugnen.
Aehnlich verhält es sich mit der Konstruktion, einem

besonders in der Architektur nicht wegzuleugnenden
wesentlichen Faktor. Sie mag noch so sehr dem besonderen

Zweck und dem formalen oder sonstwie
individuellen Habitus eines Bauwerks angepasst sein, sie

wird immer als selbständige Funktion neben dem

rein Künstlerischen, das heisst dem anschaulich
Künstlerischen ihr Eigenleben führen, das den allgemeinen
Gesetzen der Statik gehorcht. So ist das Nachfühlen
des Arbeitsvorganges am fertigen Bauwerk eine allgemein

technische Angelegenheit, es berührt das spezifisch

Künstlerische nur an seiner Aussenseite.

Wie steht es nun mit dem Material eines Kunstwerks,

hier in erster Linie eines solchen der
angewandten Kunst und der Architektur? Ist es fähig, an
der innern Gesetzlichkeit der Kunst wärmeren Anteil
zu nehmen als die mit ihm oft zusammen genannten
Momente des Zwecks und der Konstruktion, kann es

seine Realität im künstlerischen Erlebnis als solche

behaupten, dieselbe irgendwie mit der anschaulichen
Idee, jener geistigen Beziehungseinheit verschmelzen?

Es gab eine Zeit der modernen Kunstbewegung —

am Anfang dieses Jahrhunderts beim Aufkommen des

Heimatschutzes, des Werkbundes usw. — wo man das

Heil im Betonen des Materials, seiner besonderen

Eigenschaften, Farbe, Härte, Oberfläche usw. sah. Als

Verbrechen wurde gebrandmarkt, wenn eine eichene

Haustür mit Oelfarbe überstrichen, wenn der rote
Sandstein an den Einfassungen einer Fassade nicht in
seiner ganzen Ursprünglichkeit gezeigt war. Man
konnte sich auch nicht genug tun in auffallenden

Maserfurnieren an Täfern und Möbeln. Der Sinn der

Architektur erschöpfte sich vielfach im fast aufdringlichen

Hervorheben des Materials als solchem, und

man freute sich, möglichst vielerlei davon zeigen zu
können. Damit war natürlich auch der Stolz auf die

Echtheit des Materials verbunden, worunter man Haustein

und Hartholz verstand, demgegenüber verputztes
oder gestrichenes Material als unecht empfunden
wurde. Man glaubte die Echtheit eines Materials nur
dann gewahrt, wenn es sichtbar und womöglich auch

jederzeit tastbar, als dieses bestimmte, nach Fundort
und Kostbarkeit etikettierte Material deutlich zu
erkennen sei. Wie sich die verschiedenen Materialien im
Zusammenhang einer künstlerischen Einheit ausnehmen,

diese Frage war sekundärer Natur. Eine solche

Einstellung war, wie leicht zu erkennen, vor allem
ethisch orientiert — vielleicht unbewusst. Aber selbst

dann, wenn das ästhetische Interesse mehr in den

Vordergrund trat, das heisst wenn die verschiedenen
Materialien mit Geschmack nach Farbe und Struktur
verwendet wurden, auch dann ist noch die Frage, ob die

Betonung des Materials an sich im Grunde eine wirklich

künstlerische Auffassung verriet oder aufkommen

Hess.

Eine Gegenbewegung in der modernen Architektur
um die Mitte der zwanziger Jahre gefiel sich darin,
alles in eine beigefarbene Sauce zu tunken. Es lag ihr
offensichtlich an einer einheitlichen Tönung der Formen

und Räume, höchstens dass man noch einige
Handläufe und Beschläge in Chrom oder Antikorodal
aufblitzen Hess. Vielleicht nicht so sehr eine Reaktion

gegen jene frühere Materialperiode, glaubte sie wohl
im Universalkolorit ein Mittel gefunden zu haben, um
die nach dem Praktischen und Konstruktiven mannigfach

differenzierte Form- und Raumgestaltung für das

Auge auf einen gemeinsamen Nenner zu bringen. Das

Zeigen des Materials war Nebensache, oder vielmehr,

man konnte sich die gleich gestrichenen Säulen,

Wände, Decken, Treppenwangen aus einem Guss denken,

wenn man wollte, ohne die Möglichkeit einer

diesbezüglichen Kontrolle. Und selbst wo im gleichen
Raum die Flächen kontrastierende Tönung erhielten
(so oft bei Le Corbusier und bei Bruno Taut), geschah

es nicht dem Material, sondern einem räumlich-malerischen

Prinzip zuliebe, das für sich die Wirkung einer

337



anschaulichen Einheitsstruktur (Fläche, Licht, Farbe),
im eigentlich künstlerischen Sinne, hatte.

Die beiden eben skizzierten Auffassungsweisen
repräsentieren zwei diametrale Gegensätze. Auf der
einen Seite Betonung des Materials auf Kosten einer
geschlossenen künstlerischen Anschauung, auf der
andern Seite Ausschaltung der Wirkung materieller
Faktoren um ihrer selbst willen zugunsten eines
einheitlichen Raum- und Formerlebnisses.

Wir glauben heute wohl der letzteren Auffassung
eher beipflichten zu müssen, schon weil wir ihr zeitlich
näher stehen und ihre Nachwirkungen noch überall
lebendig sind, vielleicht auch, weil wir sie ohne weitere
Ueberlegung für die höherstehende halten. Aber über
das Warum, über das Verhältnis des Materials zur
eigentlich künstlerischen Erlebnissphäre — welche
Frage uns hier ja beschäftigen soll — sind wir uns dabei

nicht klarer geworden. Auch dass wir ähnliche
Kontroversen in der früheren Geschichte der Kunst zu
erkennen meinen — zu erinnern wäre an den Gegensatz

der material-differenzierten Renaissance zur
einheitlicheren Aufmachung des Barocks oder innerhalb
ein- und desselben Zeitraums an die Bauten eines Ga-
leazzo Alessi, die gegenüber dem reinen Formalisten
Palladio die Wirkung des «guten» Materials anstreben

—, diese Erkenntnis wird uns eher davon abhalten,

dem gewiss sehr speziellen Problem eingehender
unsere Aufmerksamkeit zu widmen, indem wir uns
mit der oberflächlichen Konstatierung zufrieden
geben, dass wohl beide Ausdrucksweisen in gleicher
Weise berechtigt sind.

Aber ein Mehr oder Weniger, ein bald nach dieser,
bald nach jener Seite Tendieren ist in der Kunst nicht
beweisend. Kunstregeln vom objektiv Gesehenen bald
so, bald anders abgeleitet, sind nicht ohne weiteres
ästhetische Gesetzmässigkeiten. Die Einsicht in das

Grundgesetz der eingangs erwähnten anschaulichen
Struktur des künstlerischen Erlebnisses erst wird das

Verständnis der vorliegenden Frage erleichtern helfen.
Das Problem ist nicht richtig gesehen in Urteilen

wie: Eine bemalte Statue ist unkünstlerischer als eine,
die das Material offen zeigt. Oder: Eine Stuckfassade
ist von vornherein künstlerisch weniger wertvoll als

Hausteinarchitektur. Ebenso einseitig und falsch
formuliert will uns aber das andere Extrem als künstlerisches

Postulat erscheinen, nämlich dass wir es bloss mit
der Funktion einer ausschliesslich geistigen
Beziehungsstruktur zu tun haben sollen ohne Rücksicht auf
die materielle Grundlage. Letzteres ist im Gebiete der
Wissenschaft ohne weiteres möglich, nicht aber beim
Kunstwerk, das seine einzigartige Wirkung oder besser

seine substanzielle Existenz gerade im sinnlich
anschaulichen Ausdruck seiner geistigen Struktur hat.
Es ist nicht so, wie man oft unpräzis sagt, dass der
Künstler seine Idee im Material festhalten müsse, um
sie andern mitteilen oder für die Nachwelt aufbewah¬

ren zu können. Vielmehr verlangt das Wesen des

Künstlerischen an sich den materiellen Ausdruck. Die
Individualität und Geschlossenheit des künstlerischen
Moments ist auf die sinnliche Erfassbarkeit angewiesen.

Die Eindeutigkeit der realen Grundlage jeder
Kunst ist Voraussetzung nicht nur ihrer Versteh- und
Erlebbarkeit, sondern ihrer Existenz im wesentlichsten
Sinne. Dagegen ist die reinste Wissenschaft, die

Mathematik, frei von jeder realen Bindung. Ihre ideale

Begriffssphäre bildet den Gegenpol zur Kunst. Eine
Mittelstellung nimmt die Naturwissenschaft mit ihren
bald mehr auf mathematischer Deduktion, bald mehr
auf Erfahrung fussenden Gesetzmässigkeiten ein.
Wenn Kant für die Erkenntnis der Natur ausser den

neun den Erfahrungsinhalt eigentlich begründenden
Kategorien noch drei Bedingungen (Modalitäten)
hinzufügt, unter welchen sich das Verhältnis des katego-
rial bereits festgelegten Gegenstandes zur Erkenntnis
je nach Umständen als möglich oder wirklich oder

notwendig, d. h. also «realiter» ganz verschieden darstellen

kann, so ist mit dieser Abstufung auf die mehr oder
minder grosse Lockerkeit in der Beziehung von
Wissenschaft und Wirklichkeit hingewiesen. Das Erkenntnisurteil

«modelt» sich gewissermassen in diesen drei
Stufen von «Wirklichkeit». In der Kunst jedoch ist die

Verbindung von materieller Wirklichkeit mit der
Geistesstruktur eine viel engere, eine geradezu unumgängliche

und notwendige. Das gleiche gilt auch für Raum
und Zeit in der Kunst. Diese sind nicht bloss abstrakte
Stellenwerte zur Einfügung sinnlicher Erfahrungsdaten,

wie in den Wissenschaften. Es sind vielmehr
eindeutige Gegebenheiten in Form von sinnlichen
Bestimmungen der allgemein materiellen Grundlage und
verbürgen erst eigentlich die wirkliche, d. h. räumlichzeitliche

Individualität des künstlerischen Erlebnisses.
B\>rm und Materie, Gesetzesstruktur und Realisation
nehmen im künstlerischen Erlebnis den Charakter
persönlichster Individualität an. In der Wissenschaft ist
die reale Erscheinung das Zufällige. Im Kunsterlebnis
ist sie wesentlich. Denn es gibt in der Kunst weder
Gesetzesstruktur ohne Materie, noch Materie, die nicht
als geformte oder gestaltete identisch mit ihr wäre.

Es ist hier nicht der Ort, auf die Unterschiede der
beiden Geistesstrukturen im Künstlerischen und
Erkenntnistheoretischen einzugehen, noch weniger auf
deren korrelative Beziehung und Abhängigkeit.
Wesentlich ist, dass in der Kunst die Verwirklichung im
Material in seiner spezifischen Eigenheit eine

unumgängliche Bedingung ist, während Wissenschaft diese

Bedingung nicht in dieser Ausschliesslichkeit kennt.
Es kommt durchaus nicht auf dasselbe heraus, ob wir
ein Gedicht in seiner Ursprache oder in der Uebersetzung

hören, ob die Venus von Milo im Original oder
im Gipsabguss vor uns steht, ob wir eine Instrumentalkomposition

vom Orchester oder in der Klavierübertragung

vernehmen. Bei Theorie und Wissenschaft

338



hingegen geht die Intention auf das Begriffliche, geistig

Bedeutungshafte. Hier sind wir weder an den

Wortlaut noch an die Sprache gebunden.

Mit diesem Drinstecken der konkret-materiellen
Gestalt im Gesetz ist die Frage, wie weit die «materielle»

Mitwirkung im Kunsterlebnis gehen darf und soll,

aufgeworfen. Ist es künstlerisch von Wert, zu erkennen

und zu wissen, ob der Ton, den ich höre, der einer

Oboe oder eines Fagotts ist, ob diese Holzmaserung
kaukasisches oder deutsches Nussholz, ob wir es mit
echter Freskotechnik oder mit moderner Mineralfarbe

zu tun haben? Das sind Kenntnisse, um die sicherlich
der Fachmann, also der Komponist oder der Architekt
nicht wohl herumkommt in seinem Schaffen. Aber

zum Künstlerischen an sich gehören sie nicht, weil sie

Beziehungen zu Wissensgebieten verraten, die ausserhalb

seiner liegen. Wir können sagen: Alles, was sich

auf Erkenntnis bezieht, alles Bedeutungshafte geht
über den Rahmen des Einmaligen und Einzigen im
Kunsterlebnis hinaus und nimmt teil an einem der vielen

begrifflichen Nebenzentren, auf deren gegenseitigen

Beziehungen das allgemeine Wissen beruht. Das

Wissen aber und Kennen einer Sache mag noch so

notwendig sein, um Kunst hervorzubringen, um sich der

vielen Möglichkeiten zu bedienen und der technischen

Kunstgriffe zu bemächtigen —, mit dem künstlerischen

Erlebnis hat es nichts zu tun.
Von diesem Gesichtspunkt aus beantwortet sich aber

die Frage des Materials in der Kunst auf verhältnismässig

einfache Weise. Mit der Ausscheidung des Er-
kenntnismässigen fallen auch alle die Namen und

Bezeichnungen, Bedeutungen und Hinweise aus dem

Rahmen des eigentlich Künstlerischen heraus, d. h.

alles was sich auf das Material als Selbstzweck bezieht.

Urteile wie: das ist Eichenholz, das ist Sandstein oder

Kalkstein, das ist Wurzelmaser usw. liegen ausserhalb

der künstlerischen Betrachtung. Sie unterstehen ver-
standesmässigen Gesichtspunkten und haben keine

direkte Beziehung zu einer sinnlich-anschaulichen

Einstellung. Das Pochen auf sogenannte Materialechtheit

ist oft nichts anderes als ein Prunken mit solchen

Kenntnissen, so dass das ethische Plus, das wir vorhin
diesem Standpunkt zubilligten, mehr wie ausgeglichen
erscheint. Und wenn wir diesen Standpunkt auch bei

wilden Stämmen vertreten finden in der Art und

Weise, wie sie sich zum «Material» ihres
Körperschmuckes stellen, so kann uns über seine Primitivität
keine «Wissenschaftlichkeit» hinwegtäuschen.

Wenn es aber nicht das Material als so oder so

erkanntes ist, das in der künstlerischen Struktur zur
Geltung kommen darf, so ist es aber zum mindesten seine

ganz bestimmte Beziehung zu einem ganz bestimmten

Erlebniskreis, sei's der Form, der Farbe oder eines

anschaulichen Sinnzusammenhangs. Auch Beziehungen
wieder zu andern Materialien können als besondere

Erlebnisgruppe auftreten. —• Alles Beziehungssphären,

deren Faktoren zueinander in Wechselwirkung stehen,

indem z. B. das Material den spezifischen Formcharakter

berücksichtigen, wie umgekehrt die Formen sich

nach der Eigenheit des Materials richten muss. Das

Material verliert so seine begrifflich fixierbare Bedeutung

zugunsten rein sinnlich-anschaulicher Erlebnisfähigkeit

in der jeweiligen Struktureinheit und
gewinnt dadurch seine künstlerische Resonanz. Das

Vertilgen des Bedeutungscharakters des Materials im
künstlerischen Erlebnis erzeugt erst die Formbeziehung,

die innere Notwendigkeit.
Nicht dass ich weiss, dass es der Ton einer Oboe,

sondern dass ich seine Klangfarbe als ein Spezifisches

vom mitgehörten Flöten- oder Geigenton unterscheide,
d. h. zu andern, wiederum nicht gewussten, nur gehörten

Klängen in Beziehung setze und mit diesen als

formale oder irgendwie geistige Einheit, d. h. als Ganzes

erfasse, ist das Künstlerische. Die eichene Haustür ist
künstlerisch nicht deshalb wertvoll, weil ich weiss,

dass Eichenholz verwendet worden, oder gar, dass

Eichenholz kostbarer als Tannenholz ist, sondern ihr
Wert liegt lediglich in der dem Eichenholz
entsprechenden Durchbildung als solcher, also im Verhältnis

materialgerechter Gestaltung und in deren Beziehung

zur Umgebung, die wiederum eine namen- oder

begriffslose, aber trotzdem ganz bestimmte und auf die

Tür rückbezogene anschaulich-materielle Struktur hat.

Das Material in den bildenden Künsten kann nach

verschiedenen Erlebniskreisen ausgewählt oder
abgestimmt Verwendung finden, bald an Formen-, bald an

Farbenerlebnissen teilnehmen, oder an sonst irgendeiner

geistigen Beziehung. Je nachdem nun die
künstlerische Intention auf die eine oder andere Aüsdrucks-

weise abzielt, wird auch die Betonung seiner
sinnlichen Eigenschaften eine andere sein müssen, jedoch
trotzdem in jedem Falle seine Eigenheit nicht verleugnen

dürfen. Wenn sich z. B. in einer spezifischen Be-

ziehungs- oder Erlebnisschicht nicht die Farbe,
sondern die Härte, Glätte, Körnigkeit usw. ausdrücken

soll, so ist es unter Umständen künstlerisch notwendig,
dass das gelbe Naturholz der Eiche überstrichen, wird.
Unter der dünnen Farbschicht muss sich aber dem

geschulten Auge die besondere Materialstruktur in der

dem Holz gemässen Profilierung oder sonstweichen

Behandlung zu erkennen geben. Im 18. Jahrhundert
sind die Hausteingliederungen unsrer Patrizierhäuser

einheitlich oft in einem naturwidrigen Graublau oder

Rosa künstlich gefärbt worden. Es geschah dies aus

einem sichern Gefühl für die Einheit der architektonischen

Struktur, ohne aber zugleich in der Behandlung

von Stein und Putz (Profile, Oberfläche) den Charakter

ihrer spezifischen Materialität zu vernachlässigen.

Die Materialbehandlung schliesst selbstverständlich

den Kontrast nicht aus innerhalb einer bestimmten

Einheitsstruktur. Doch darf sie nicht über den

bestimmten Materialcharakter hinausgreifen. Das Fase-

339



rige des Holzes, das Milchige, Kernige oder Glatte des

bestimmten Steines, Betons oder Putzes muss dabei
irgendwie spürbar mitschwingen auch unter der
Farbschicht. Selbst die Farbe hat nicht nur als einfacher
Tonwert, sondern auch als deckende oder lasierende
verschiedene Pflichten der Materialerfüllung. Gute
Beispiele reich ausgewerteter Materialbeziehungen
lieferte das italienische Quattrocento mit seinen
Innenräumen, wo der Sinn für das lebendige Mitmachen des

Materials nach längerer Erstarrung wieder sich regte.
Eine monumentale Materialverwendung finden wir
bei den Griechen des 6. und 5. Jahrhunderts v. Chr. in
ihren farbigen Porös- und Marmortempeln, die oft mit
einer dünnen Stuckschicht überkleidet wurden, um
dem Farbenspiel als dem Exponenten einer höhern
künstlerischen Absicht im Sinne des Funktionellen
mehr Reiz und Wirkung verleihen zu können. Der
harte Stein darunter beherrschte aber dennoch, Form
und Charakter gebend, die Architektur. Semper suchte
hiefür das Verständnis wieder zu wecken. Man hat
zwar gemeint, dass bei einem solchen Verfahren
(Stucküberzug über Stein), wo es nur auf die Betonung

des Organischen im plastischen Körper
ankomme, das Ganze ebensogut aus irgendeiner
Gussmasse hätte sein können. Ganz abgesehen aber von
der Frage der Dauerhaftigkeit eines solchen Materials,
war hier beim griechischen Tempelbau in erster Linie
das aus der Tradition erwachsene tektonische Gefüge
in seiner überzeugenden Statik von Stütze und Last
für den Quaderbau in Haustein verantwortlich.

Es zeigt dieses Beispiel zugleich, dass doch nicht
bloss die materielle Beziehung schlechthin und allein
gilt, dass vielmehr Rücksichten auf Forderungen und
Bedingungen allgemein kultureller Natur mit dabei
im Spiele sein können. In aller relativen
Faktorenbewertung innerhalb einer bestimmten Erlebniseinheit

gibt es also noch absolute Fixierungen, die von
aussen diktiert sind. Die Wahl des Marmors ist hier
bedingt durch die Konstruktion, die Witterung, den
sakralen und formalen Charakter des Gebäudes. Diese
Rücksichten haben, wie gesagt, keinen unmittelbaren
Bezug auf die innere Gesetzesstruktur des künstleri¬

schen Erlebnisses, doch gehen ihre Spuren im
Ausdruck der Kunstform nie ganz verloren. Sie sind jedenfalls

von Einfluss bei der eigentlichen Konzeption des

Kunstwerks auf dessen Formcharakter. Weitere
Beispiele: Die gestrichene Haustür könnte ebensogut aus
Weichholz statt aus Hartholz sein, wenn sie nicht
den Unbilden der Witterung ausgesetzt wäre. Bei der

Instandstellung einer mittelalterlichen Dorfkirche
wird man aus Gründen der Vermeidung von Anachronismen

den simpeln, aber rassigen Weisskalkverputz
dem modernen kristallinischen Edelputz vorziehen.
Auch die beliebten «warmen» Töne an Fassaden.

Wänden, Tapeten usw. sind nicht rein künstlerisch
zu bewerten, und doch haben sie ihre Berechtigung
in irgendeiner praktischen oder hygienischen Hinsicht.
In dieses Kapitel gehört auch die Frage des heutigen
Möbel- und Innenraumentwerfers: Sollen wir einer
weitgehenden Furniertechnik oder der althergebrachten

«bodenständigen» Massivkonstruktion das Wort
reden? — eine Frage, die aus historisch-sentimentalen,
nationalistischen, vielleicht sogar metaphysischen
Gründen und Hintergründen herstammt. Auch die
damit in Zusammenhang stehende Frage, ob eine
handwerkliche oder maschinelle Bearbeitung des Holzes
vorzuziehen und wie weit in letzterer zu gehen ist, sei

hier nur kurz gestreift. Sie ist ebenfalls ausserkünst-
lerischer Natur, solange sie nicht die spezifische
Eigentümlichkeit des Materials resp. deren Berücksichtigung
oder Vergewaltigung in der Gestaltung berührt.

Das Wesentliche ist, dass die einmal durch
Umstände oder Vorurteile bevorzugten Materialien sich
zu einem einheitlichen Ganzen zusammenfinden. Denn
davon hängt die Einheit seiner spezifischen Qualität,
ja überhaupt seine eigentliche künstlerische
Erlebnismöglichkeit ab.

Das Material in der Kunst hat nur als Grundlage
von einer bestimmten Gesetzlichkeit, das heisst nur
nach seiner Bezugfähigkeit auf bestimmte Erlebniskreise

Berechtigung, ist dann aber, gemäss solcher
Beziehung und seiner spezifischen Eigenheit, als
sinnlich-anschauliche Realität von unmittelbarer Wirkung.

Dr. E. Stockmeyer

Schweizer Malerei im neunzehnten Jahrhundert
von Max Huggler und Anne- Marie Cetto. 63 Seiten, 89 Tafeln,
davon 9 mehrfarbig. 23,5/32. Ln. Fr. 24.—. Holbein-Verlag,
Basel.

Dies ist ein wirklich sehr schönes Buch, das nicht einfach
Längstbekanntes neu zusammenstellt, sondern in bemerkenswert

kluger Auswahl, für die man dem Herausgeber Dank
schuldet, die einzelnen Künstler durch Bilder charakterisiert,
die nicht immer ihre bekannten Galeriestücke sind, sondern
die mehr ihre intime, persönliche Seite zeigen und die vor
allem in ihrer Gesamtheit aus ungefähr gleichschweren,
gleichbedeutenden Einzelwerken ein überraschend harmonisches

Bild der schweizerischen Kunst des letzten
Jahrhunderts bieten. Es sind eine ganze Anzahl wenig bekannter

Künstler darunter und solche, die in dem etwas obenhin
zusammengestellten Kunstband des Landesausstellungswerkes
«vergessen» wurden. Alles ist in schönen grossen Tafeln
abgebildet, und die Farbtafeln sind von ausgezeichneter Qualität.

Der Berner Konservator Max Huggler gibt einen knappen
Ueberblick über die überaus vielfältige Kunstentwicklung,
Anne-Marie Celto das Monografische zu den einzelnen
Künstlern und Bildern. Stofflich reicht der Band von Agasse
bis Hodler, wobei die schweizerische Landschaftsmalerei
entsprechend ihrer europäischen Bedeutung (in Calame und
Diday) ausführlich zur Geltung kommt. Im ganzen sind
46 Künstler vertreten. Das Buch ist ein prächtiges Geschenkwerk,

ein ehrenvolles Kulturdokument unseres Landes. p.m.

Farbtafel: Barthelemy Menn, Genf, 1815—1893, Selbstbildnis 1872, Oel auf Holz, 42/60 cm. Genf, Musee d'Art et d'Hlstoire. Aus «Schwe
Malerei im neunzehnten Jahrhundert».

340


	Das Material in der Kunst

