
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 28 (1941)

Heft: 11

Artikel: W.K. Wiemken und Paul Klee

Autor: Oeri, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86887

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


liegt die ungeheuer viel grössere Masse der stabilen,
von der Aktualität kaum berührten Verhältnisse;
die Bedingtheiten der Natur, des menschlichen
Körpers, der fundamentalen Gefühle, und wenn es die Aufgabe

der Kunst ist, die jeweilige Aktualität durch sinnliche

Mittel bewusst zu machen, so ist es ihre nicht
weniger wichtige Aufgabe, durch die gleichen Mittel
daran zu erinnern, dass hinter den lauten Schmerzen,
Leidenschaften und Begehrlichkeiten des Augenblicks
jene ruhenden Bezirke liegen, von denen immer wieder
die heilenden Kräfte ausgehen, wenn im grossen oder

kleinen das organische Gleichgewicht durch dynamische

Einseitigkeiten gestört wurde. Und wenn man
einwenden wollte, dass sich diese Kräfte ohnehin geltend
machen, auch ohne künstlerische Formulierung, so

Hesse sich das gleiche von der Aktualität auch sagen,
und darin liegt nicht einmal ein Einwand gegen die

Kunst, sondern nur ein Beweis, dass ihre soziologische
Seite eben nicht ihre wichtigste Seite ist.

Es handelt sich bei der Wiedergabe idyllischer
Situationen keineswegs darum, eine bestimmte
Gesellschaftsform — also bei Albert Anker die des Bauerntums

— als schlechthin vorbildlich hinzustellen,
sondern darum, das Zeitlos-Gültige der menschlichen
Familien-Beziehungen oder der Beziehung zur Natur an

Beispielen aufzuzeigen, die diese Beziehungen deshalb

besonders deutlich hervortreten lassen, weil sie kein
eigenes Aktualitätsinteresse bieten, das die Aufmerksamkeit

des Betrachters fesseln würde. Es ist klar, dass

sich hiefür das statische, nahezu geschichtslose,
erdverbundene Milieu des Bauerntums besonders eignet, und

darin Hegt die Symbolbedeutung des Bäuerlichen für
die Kunst, für die keine Epoche blind gewesen ist. Es

meldet sich in der hellenistischen Bukolik literarisch
und in Reliefdarstellungen plastisch zum Wort, es

gewinnt in Vergil als ein aus den Reformen des Augustus
nicht wegzudenkendes Element welthistorische Bedeutung,

es spielt in der ritterlichen und höfischen Kultur
vom Mittelalter bis zu Louis seize eine wichtige Rolle
als Gegenpol des Höfischen, und es wird weiterhin eine

ähnliche Rolle als geistige Position spielen als Gegenpol

zur Vermassung und Industrialisierung. Ueber den

Rang der einzelnen künstlerischen Realisierungen ist
mit diesen prinzipiellen Feststellungen nichts ausgesagt

— er reicht vom anekdotischen Kitsch bis zu den

grössten Meisterwerken, aber die Malerei eines Albert
Anker und das Bestehen einer sozial unproblematischen

Landschafts- und Stillebenmalerei findet in den

skizzierten Ueberlegungen ihre Rechtfertigung.
Peter Meyer

W. K. Wiemken nnd Panl Klee
(vergl. den Artikel und die Abbildungen in Heft 9, 1941, S. 225 ff.)

Wiemken starb 33jährig. Für die jüngere Basler
Künstlerschaft (nicht nur für die Künstlergruppe 33,
der er angehörte) fiel mit ihm eine Mitte aus der

Welt, nach der sich die Kräfte, mehr als sie selbst wuss-
ten, ausgerichtet hatten. Die Nachricht von seinem
Tode im vergangenen Spätherbst löste deshalb
allgemeine Bestürzung aus. Sein plötzliches Ausfallen
machte viele Wege scheinbar richtungslos, die nun
ohne ihn nach einem neuen Ziel suchen müssen.

Sein Ansehen gründete sich zunächst weniger auf
seine künstlerische Arbeit, als auf seine menschliche
Erscheinung. Wer sich jemals von der Klarheit, die

von ihm ausging, einbezogen fühlte, unterzog sich der

völlig ungewaltsam ordnenden Atmosphäre seines
Wesens. Selbst wenn er kein bedeutsames malerisches
Werk hinterlassen hätte, lebte er fort in der Arbeit
seiner Kollegen, denen er Mass und Zuspruch war.

Bedeutsam war denn aber das von ihm losgelöste,
selbständig gewordene Werk, über das die Gedächtnisausstellung

des Basler Kunstvereins einen eindrück -

Hchen Ueberblick vermittelte. Es hatte etwas Erschütterndes

durch seine selten umweglose innere Folgerichtigkeit,

als hätte er von Anfang an gewusst, dass ihm
nur wenig Zeit vergönnt war. Das in die frühe
Vollendung Gedrängte konzentrierte und steigerte ihn
vielleicht und machte ihn zu einer besonderen Erscheinung.

So sehr er in seiner künstlerischen Aussage in
Intensität und Gegenstand eine geschlossen eigene Lei
slung nach eigenem Gesetz hinterliess, war er indessen
doch nicht so allein, wie der verklärende Nachruhm
ihn zu sehen geneigt ist.

Er gehört zu den vielzähligen Heerfahrern, die das

Kreuz des Expressionismus genommen haben. Er teilt
mit ihnen die Unbilden und Mühsale desselben Weges
und das Aufbrechen des verzweifelten metaphysischen
Bedürfnisses nach einem unbekannt gewordenen Land,
auf der Suche nach einem verloren gegangenen Heiligtum.

Man entzieht sich der Parallele in der
expressionistischen Ausdrucksweise mit der grossen vorangehen-

310



den Gedächtnisausstellung für Paul Klee nicht, ohne

deshalb das Verschiedene zu übersehen. Zwei verschiedene

Medien, künstlerisch und soziologisch verschieden,

werden ergriffen von derselben Bewegung, vom
Expressionismus. Beginn und Ziel waren anders, der

Weg und die Disposition zur expressiven Aussage
erstaunlich ähnlich. Klee war ungleich strahlungskräftiger

und zusammenfassender, auch überlegener und
als Kulturträger stärker genährt aus dem Bildungsgut

des Bürgertums, das er gerade deshalb mit
ironischem Lächeln geistig ad absurdum führte; er glaubte
nicht mehr daran; er fühlte ihm gegenüber keine

Verpflichtung mehr, und er hatte leider sogar insoweit

recht, als das Bürgertum selbst ihn zu und in diesem

Indifferentismus erzogen hatte. Klee war ein gebildeter

Mann, eine Persönlichkeit von Format. Wiemken

war das nicht. Seine kulturellen Kenntnisse waren
beschränkt, seine Ansichten sicher oft mittelmässig. Er
wusste bei weitem nicht alles, was seine Bilder wiedergeben.

Es wäre irrig, zu glauben, Wiemken hätte zum

Beispiel die heutige Katastrophe kommen sehen, wie

es seine von Kriegsvisionen erfüllten Bilder von 1937

zu zeigen scheinen. Wiemken hätte nur sagen können,

wie sehr er unter den kranken Verhältnissen leide. Er
sah und wusste nichts voraus, er war nur ein Medium,

Seismograph für kommende Erschütterungen. Es

malte sich aus ihm heraus. Erst im Augenblick, als er

starb, wusste er, was aktive, persönlich erarbeitete

geistige Durchdringung des Erlebnisses ist. Er hatte sie

sich mühsam gewonnen; seit 1934/35 zeigen sich die

ersten Anzeichen. Vorher war er nichts als Spiegel.

Und deshalb ist richtig, was einer seiner Malerkollegen

an der Eröffnung der Ausstellung sagte: «Zum
Schluss ist er ein wirklicher Maler geworden.» Er
meinte damit, hier gibt der eigene Geist Zeugnis von
seiner schöpferisch neuschaffenden Arbeit, hier ist

er nicht mehr nur Spiegel fremden Bildes, Spiegel der

Zeit.

Auch Klee war ein Medium. Aber er bediente sich

seiner medialen Fähigkeiten mit souveräner Willkür.
Er verfügte über die stets wirksame Abwehr: seine

Ironie. Darum erschlug ihn der Blitz nicht. Er schaltete

und waltete mit seiner Gabe wie ein grosser Herr
mit seinen Gütern und ausschliesslich zu seinem eigenen

Plaisir. Klee hatte letzten Endes kein
Verantwortungsgefühl.

Darin war ihm Wiemken überlegen. Was ihm

zum Format eines Klee fehlt, ersetzte er durch einen

Ernst, der jenem verloren gegangen war. Für Wiemken

gab es absolute Werte im Guten und im Bösen, die

bestimmte Stellungnahme von ihm forderten und die

ihn zum Ankläger und Brandmarker eben der bürgerlichen

Indifferenz machten, die Klee repräsentierte.
Wenn man sich auch von manchen Gestaltungen eines

nicht bis zu Ende gedachten sozialen Ressentiments bei

Wiemken unangenehm berührt fühlen mag, so ergibt
sich aus seinem Werk, dass er letztlich nicht das

Bürgertum, sondern sein dem Verfall zueilendes laisser

aller kritisierte. Und indem er dieses Bürgertum in
einer Weise anzweifelte, zu der Klee schon nicht mehr
Anlass genug fand, arbeitete er sich durch zur
Bestätigung einer neuerworbenen Gestaltenwelt, von der er

Abschied nehmen konnte, als sie erschaffen war.

Langsam schält sich der prinzipielle Unterschied

bei den beiden heraus, um dessetwillen uns der etwas

langwierige Vergleich der Mühe wert erschien. Für
Klee war das Malen primär eine ästhetisch-formale,

für Wiemken eine ethisch-weltanschauliche Frage.

Klees künstlerisches Aussagebedürfnis hatte keine

Ruhe, bis er nicht aus seinen eigenen Eingeweiden und

unter erheblichem eigenem Blutverlust den Formwandel

geboren und geschaffen hatte, der den Impressio-i

nismus in Expressionismus überführte. Das war seine

persönliche geistige Leistung und die Leistung seiner

um 1880 geborenen Generation, die infolgedessen nicht

nur subjektiv, sondern auch objektiv von weittragender

Wirkung war. Klees Durchstossen zur Darstellung
der irrationalen Wirklichkeit war für ihn die erlösende

Eröffnung neuer ästhetisch virtuoser Möglichkeiten
für einen von der diesseitigen Ordnung im allgemeinen

und der menschlich-gesellschaftlichen im besondern

von allem Anfang an Desillusionierten. Seine

metaphysische Erfahrung verzichtete mit Noblesse darauf,

sich im Irdischen zu manifestieren, er behielt sie für
sich in der Abstraktion seiner Privatwelt.

Wiemken — dreissig Jahre jünger als Klee —
führte einen anderen Kampf. Man möchte ihn dem

reinen Toren vergleichen, der in Erwartung einer

schönen, guten und gerechten Welt auszieht und aufs

schwerste erschüttert wird, als er sie böse, habsüchtig
und erbarmungslos erkennen muss. Die Bilder des

Zwanzigj ährigen blicken in Landschaften und Gärten

mit der reinen, dichterischen Begeisterung des Jünglings,

unerschüttert und ohne Arg, erfüllt von der

hingebenden Bereitschaft für die Herrlichkeit der Welt
und ihre unendlichen Räume. Während Klee von

Anfang an wusste, was es mit seiner Fähigkeit der Spaltung

für eine Bewandtnis habe und sie dementsprechend

bewusst nutzte, dirigierte und kultivierte,
erkannte Wiemken diese ihm gegebene Fähigkeit nicht
als solche und als etwas Besonderes. Erstaunt folgte er,

wenn es ihn von ihm selber wegtrug. Er überließ sich

dem Erlebnis und gewöhnte sich an seine Wiederholung

mit der ruhigen Gewissheit, dass er zu sich

zurückkehren werde. Wie Klee malte er nächtliche

Ueberschauen aus einem über der Erde schwebenden

Allgegenwäi'tigkeitsgefühl, aber unbewusst staunend,

fast möchte ich sagen anbetend; nicht wissend und

neugierig-analytisch wie Klee. Klee flog mit Vorsatz

aus. aktiv, Erlebnis heischend; Wiemken nahm

311



«es» mit und er Hess sich führen, hingenommen,
berauscht.

Es war zwangläufig, dass sich das schauende Auge
einmal am Wirklichen, d. h. Diesseitigen, an der Banalität

des «so ist das Leben» brechen musste. 1930 war
das entscheidende Jahr, in dem die Krisis ausbrach. Es

überraschte ihn mitten in der ästhetischen Freude am
Malerischen, am farblich Schönen. Dieselbe malerische
Delikatesse wie in dem «Blumenstrauss» von eigenem
Zauber klingt noch nach in den gegen gräuliches Weiss

abgesetzten Bots des blutigen «Ziegenkopfes». Etwas

ganz anderes ist aber hier übermächtig hereingebrochene

Bealität: hier bricht zum erstenmal der Ekel
aus. Am Ekel vor dem bluttriefend nackten, aus erblindeten

Höhlen tränenden Ziegenkopf auf dem
Schaufensterteller irgendeiner Metzgerei entzündete sich der
Ekel vor der Verlogenheit des positivistisch-fortschritt-
Hchen Weltbildes (in dessen Kategorien er noch dachte,
selbst wenn er es mit dem Munde schon für überwunden

erklärt hätte). Der Ziegenkopf wirkte auf ihn mit
der Suggestivkraft des Symbols für das hingeschlachtete

und besudelte Lamm Gottes. Es dauerte jahrelang,
bis er diese Vision überwand. Immer wieder malte er
geschlachtete Tierleiber neben dem Kruzifixus in der

sattbürgerlichen Spiesserwohnung. («Viandes»,
«Gegensätze» I, II, III.)

Seit dem Ziegenkopf verlor er deshalb auch die
Unbefangenheit der rein ästhetischen Freude am farblichen

Reiz. Das «Schöne» wurde ihm verdächtig und
keine genügende Legitimation für des Künstlers
Existenzrecht. Seine soziale Verpflichtung wurde ihm
bewusst. Die Aussage wurde ihm wichtiger als künstlerische

Qualität. Einer Wertung unter dem Gesichtspunkt

des künstlerischen Qualitätsbegriffs halten die
Arbeiten dieser Zeit nicht stand. Sie sind Spiegel der
Zeit durch das Dargestellte, aber nicht als Kunstwerk
beständig. Farbe, Form und Zeichnung verwilderten
unter dem Eindruck des Hässlichen, Schlechten und
Trostlosen. Hinter allem stand drohend das Nihil, das

Nichts des Kleinbürgers. Die (im Traum erhaschte)
Ueberschau ging ihm verloren, es blieb ihm nur das

sinnlose Nebeneinander widersprüchiger Erscheinungen.

(Etwa im «Querschnitt durch ein Haus» sind
neben- und übereinander geordnet der Schlächter, das

Freudenhaus, Leichenschau, Weihnacht, Hochzeit,
und auf dem Dach sitzt der Teufel.) Seine Fähigkeit
der Wahrnehmung räumlich auseinanderliegender
Gleichzeitigkeiten wurde ihm zur Qual, steigerte seine

Auflehnung zur Anklage gegen die Gleichgültigen

und Blinden, gegen die Drahtzieher und oberflächlich
robusten Opportunisten in der herrschenden Schicht
des Bürgertums. Nur langsam entwand er sich den

Niederungen der schwülen Details.
Es waren die Trümmer, aus denen er sich mit der

Beharrlichkeit und Umweglosigkeit, die seinen Weg
für den Besucher der Ausstellung jedesmal erschüttern

machten, das neue Gebäude aufrichtete. Das

Auge Gottes begann auf seine rätselhafte Erde zu

blicken, in der die heilen Gärten und ihre schützenden

Engel von den verantwortungslosen Machthabern
weit nach dem Horizont hinaus gedrängt sind, wo eine

blasse Sonne scheint. Allmählich wird die Landschaft
wieder mächtig, noch einmal zerrissen vom Aufschrei
der Not des spanischen Bürgerkriegs («Frieden und

Krieg») 1937, schliesslich aber begriffen und erworben

als nach hohen Ordnungen gefügte Schöpfung.
Auch über dem fahrenden Komödianten im Wagen
ohne Herkunft und Ziel rötet sich der ferne Himmel
wie eine Verheissung über dem welttheaterartigen, an
eine Arena erinnernden Bau des Zirkus im Grünen.

(Entwurf zum Wandbild im Gottfried-Keller-Schulhaus

1936.) Die ergreifend in die schützende Eiform
komponierte Familie wird dem Zugriff des Todes

entzogen und in den noch abweisenden und fremden Wald
gestellt. («Waldweg mit Figuren» 1934.) Zögernd
keimen die Pflanzen in der Komposition des «Gewächshauses»

1938. Bis schliesslich das erkenntliche
Landschaftsbild der Umgebung mit dem blühenden und satten

Grün von ehedem ein ganzes Bild ausfüllt. («Blick
von der Batterie» 1940.) Nicht mehr nur als staunender

Beflex empfangenen Eindrucks ergossen, sondern
als bewusster Bau dem Zweifel an der Gestalt
abgewonnen und zu erfahrener Form geführt.

Sein persönlicher Pessimismus und seine persönliche
Vereinsamung (sein Selbstbild von 1939 zeigt ihn
als Fröstelnden in winterlicher Oede mit verschneitem
Hutrand) wurden dadurch nicht geringer. Wohl
aber wuchs er innerlich dadurch zusammen. Traum
und Wirklichkeit verbanden sich allmählich zu einer

Anschauung, die künstlerisch zur Festigung und zur
Bejahung der diesseitigen Erscheinung führte, der die

Fähigkeit zugewachsen war, die jenseitige Erscheinung

in sich aufzunehmen. Sein letztes Bild, «Die
Nacht» 1940, strömt über von der Harmonie zwischen

jenseitiger Ueberschau und diesseitiger Anschauung.
Traum und Wirklichkeit sind erlösende menschliche
und künstlerische Einheit geworden.

G. Oeri

312



Das Werk • September 1941 • Heft Nummer 9

Walter Kurt Wiemken, 1907-1940

Es ist kein Ehrentitel unserer periodischen gesamt-
schweizerischen Kunstausstellungen und belegt nur
einmal mehr deren im Innersten kunstwidrige,
wertwidrige Haltung, dass sie von der Existenz dieses

Künstlers bei seinen Lebzeiten sozusagen keine Notiz

genommen haben. Auch zu einer Ehrung des Toten
hat sich die «XX. Nationale» in Luzern nicht
aufschwingen können, wie das früher noch üblich
gewesen war. Warum wohl? Weil Wiemken der

allmächtigen «Gesellschaft Schweizer Maler, Bildhauer
und Architekten» nicht angehört hat?

Und dabei muss Wiemken von den zwischen 1900
und 1910 geborenen Malern nicht nur Basels, sondern

der ganzen Schweiz unter die kleine Zahl der wirklich
wesentlichen Künstler gerechnet werden. Wer das

nicht schon vorher wusste, dem hat es die Gedächtnisausstellung,

die im Mai dieses Jahres sämtliche
Ausstellungsräume der Basler Kunsthalle füllte, zum
Bewusstsein bringen können.

Im Jahre 1927 ist der zwanzigjährige Wiemken mit
Pariser Nachtbildern hervorgetreten, welche die
damals bereits konventionell gewordene Sprache des

deutschen Expressionismus redeten. Kein Wunder, dass

schon im Jahr darauf die Beglückung des nähern
Kontaktes mit französischem Leben, französischer
Landschaft und französischer Malerei den durch die

Kinderlähmung künstlerisch besonders sensibel gewordenen

jungen Maler vom Nächtlichen wegführte und
einem heiteren, corothaft-tonigen Malen öffnete. Darin

war gewiss auch ein Stück der generationsbedingten

Beaktion gegen die «Basler Expressionisten» der

1890er Generation enthalten.
Aber die Krankheit hatte Wiemken nicht nur sinnlich,

sie hatte ihn auch menschlich in besonderem

Masse sensibel gemacht. Und es bedurfte nur eines

äusseren Anstosses, dass in ihm das Erlebnis des

Weltkriegs -wieder hervorbrach, das sich dem siebenjährigen

Knaben, vom Elsass her allnächtlich hörbar,
eingegraben hatte. Dieser Anstoss wurde dem Dreiund-
zwanzigjährigen, im Jahre 1930, der miterlebte
Unglücksfall eines Kindes in Villeneuve-St-Georges,
einem Städtchen bei Paris. Von Stund an konnte

Wiemken nicht mehr harmlos heitere Landschäftchen

malen. Von Stund an war der Inhalt seiner Kunst
das Erlebnis der jähen, wehen Gegensätze von Leben

und Sterben, von Lieben und Töten, von Armut und

Reichtum, von Frieden und Krieg.

Das Erlebnis dieser Gegensätzlichkeiten ist förmlich
zum Refrain seines ganzen Denkens und Schaffens

geworden. Mit einer Leidensfähigkeit sondergleichen
hat er in allem menschlichen Geschehen das Erleiden
und das Antun des Leides gesehen. Immer wiederkehrend

ist ihm das Bild des Gekreuzigten zum Symbol
nicht nur der gemarterten Menschheit, sondern des

eigenen leidenden Leibes geworden.

Und dieser Mensch ist vom Schicksal in die Zeit
zwischen den zwei Weltkriegen gestellt worden! Er hat
Kanonen gesehen und Kriegsverstümmelte, in einer

Zeit, da diejenigen, in deren Händen das Geschick

der Völker lag, noch Begenschirme als Friedenspalmen
schwenkten: «Frieden und Krieg» von 1938! (Siehe

Abbildung.) Dass die beiden Gegensatzpaare «Krieg
und Frieden» und «Armut und Reichtum» nicht nur
zufällig-erscheinungshaft, sondern wesenhaft

zusammengehören, das hat er allerdings mehr nur geahnt
als gewusst. Und wenn er die Summe des Lebens zog,

so war es das Bekenntnis der grausamen Sinnlosigkeit:
«Das Leben» (siehe Abbildung), bestenfalls der Trost
des naturhaften Kreislaufs, der ewigen Wiederkehr:

«Der Kreislauf» (siehe Abbildung). Und das Mitleid
war ihm die menschenmöglichste, menschlichste

Haltung.
Dies alles aber hätte nur einen wesentlichen

Menschen, noch nicht auch einen wesentlichen Künstler

gemacht. Ja, ein Schaffen, das in solchem Mass

von Inhaltserlebnis und Sinndeutung beherrscht war,
musste besonderen künstlerischen Gefahren ausgesetzt

sein, wenn es nicht getragen war von einer gleich
intensiven bildschöpferischen Kraft. Für Wiemken

aber sind Erleben und Malen, Erkennen und Formen

nie zwei getrennte Vorgänge gewesen, die nur mühsam

zur Einheit gebracht werden konnten. Nur zeichnend

und malend erlebte er überhaupt die Dinge, und

der Akt des Erkennens war bei ihm identisch mit dem

Akt der Bildschöpfung. Wiemken hat nie in Begriffen
gedacht und dann Begriffe illustriert. Sein ganzes

Denken hat sich ausschliesslich in bildhaften Symbolen

vollzogen. Er war geradezu fixiert an eine bestimmte

Reihe von Symbolen, die wie Schriftzeichen in seinen

Bildern immer wiederkehren.

In den zehn Jahren vom Augenblick des schmerzlichen

Erwachens zu seinem Grunderlebnis im Jahre

1930 bis zu seinem Tod im Jahre 1940 war sein täg-

225


	W.K. Wiemken und Paul Klee
	Anhang

