Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 28 (1941)

Heft: 10

Artikel: Bedenken zur soziologischen Kunstbetrachtung
Autor: Meyer, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-86874

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-86874
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ter und mit besserem Gelingen hitte
durchgefithrt werden konnen, als es
pun durch Carl Roesch SWB, in
Wir
sehen heute die Stimmerschen Fres-

Diessenhofen, geschehen ist:

ken in einer dem Original weit na-
heren Form, als man sie seit zwei-
hundert
Uebermalungen

durch mehrere
hindurch
konnte, und so darf man die Stadt

Jahren

sehen

Schaffhausen zu diesem Akt gross-
ziigiger Pietdt aufrichtig begliick-
wiinschen. Im Sommer 1941 ist das
ganze Haus «zum Ritter» in den Be-
sitz der Stadt Schaffhausen iiberge-
gangen, nachdem vorher lediglich
die Fassade mit den Malereien in
offentlicher Hand lag.

P. M.

Tobias Stimmer. Signet des Buchdruckers
Theodor Rihel, Holzschnitt

Bedenken zur soziologischen Kunstbetrachtung

7Zu diesem Thema: <«Soziologische Kunstbetrachtung» von PM.
«Werk», Heft 8, August 1944, S.221. Entgegnung hierauf von Armin
Mohler «Soziologische Kunstbetrachtung — eine Entgegnung», «Werk»,
Heft 9, September 1944, S. 254.

Die Entgegnung von Armin Mohler kann mich in
meinen Bedenken gegeniiber der soziologischen Kunst-
betrachtung nur bestirken, und wenn er darin als
Musterbeispiel der soziologischen Methode den Vor-
trag «Hand und Maschine» von Dr. Georg Schmidt
zitiert,' so nennt er damit selbst ein Hauptbeispiel fiir
die von mir angefiihrte Gefahr, daB die soziologische
Betrachtungsweise dazu verfiihrt, sekundire Begleit-
erscheinungen, ja den Missbrauch einer Sache fiir das
Wesen und die Ursache der betreffenden Erscheinun-
gen zu halten. Es handelte sich dort um die Frage des
Ornamentes, das von G. S. ausschliesslich als @usseres
Zeichen einer klassenmiBigen Differenzierung auf
Seiten des Konsumenten und als Behelf im Konkur-
renzkampf auf Seiten des Produzenten dargestellt
wurde. Nun muss es aber ein ganz verzerrtes Bild der
Wirklichkeit geben, wenn man eine so iiberaus kom-
plexe Erscheinung wie das Ornament, und wie alle

1 Als Aufsatz erschienen in der Schweiz. Bauzeitung, Band 107

April 1936, auch als Sonderdruck.

kiinstlerischen Aeusserungen iiberhaupt, auf eine ein-
zige Wurzel zuriickfithren will und dies selbst dann,
wenn diese einzelne Linie in sich richtig gezeichnet
wire. In meinem Aufsatze «Ornamentfragen» (Fe-
bruarheft 1937 des « Werk», Seite 53—59 ££) habe ich
versucht, einige andere — ebenso wichtige und fiir
seine Entstehung wichtigere Seiten des Ornaments
aufzuzeigen. Nun kann man freilich nicht auf allen
Geleisen zugleich fahren, aber dann miisste man eben
von Anfang an mit aller Deutlichkeit sagen, dass es
sich bei der soziologischen Betrachtung um eine Spe-
zialuntersuchung in bestimmter Richtung handelt, um
einen kleinen Ausschnitt und nicht ums Ganze.

1I. Idealismus und Realismus.

Die Kunstsoziologie versichert uns, dass sie allein
iiber den wirklichen Sinn der Begriffe Idealismus und
Realismus Bescheid wisse und dass sie diese Begriffe,

- wie A. M. schreibt, «in ihrem urspriinglichen Wort-

sinn» verwende, den P. M. missverstehe. Wenn wir
aber — wie dies allerdings richtig ist — auf den ur-
spriinglichen Wortsinn von «Idee» zuriickgehen wol-
len, von dem sich Ideal und Idealismus herleiten; so

281



miissen wir auf Plato zuriickgehen, der Wort und Be-
griff geprigt hat. Bei ihm sind Ideen innere Vorstel-
lungsbilder, «Gesichte» — (das Wort kommt vom
Wortstamm «sehen»). Bei Plato haben diese eine
eigenartige mythische Realexistenz, die in der Folge
aus dem Begriff ausgeschieden wird; es bleibt die die
Einzelerscheinungen zusammenfassende Schau, das
von den Zufdlligkeiten der einzelnen Realisierungen
abstrahierende geistige Bild, von dem der Begriff den
Namen hat, und sein Gegensatz sind eben die einzel-
nen «Hrscheinungen», die «Phainome.na», die nur
unzureichende Abbilder der Idee in der materiellen
Wirklichkeit sind. Eine Malerei, die auf die Darstel-
lung von Ideen ausgeht, muBl demgemaB als idealisti-
sche Malerei bezeichnet werden, eine Malerei, die die
Phainomena in ihren einzelnen materiellen Erschei-
nungsformen darstellt, als realistische Malerei — das
ist der einzige Sinn, den diese Worter haben konnen,
und in diesem ihrem urspriinglichen Wortsinn sind sie
bei P. M. verwendet.

Was sich die Kunst-Soziologie unter Idealismus und
Realismus vorstellt,ist mir nach MohlersAusfithrungen
noch unklarer als vorher, und jedenfalls verwendet Dr.
Georg Schmidt das Wort gelegentlich doch wieder im
gebrauchlichen Sinn wie P. M., wenn er vom «Realis-
Auf dem Gebiet der
Kunst ist die von A. M. vorgeschlagene Unterschei-

mus eines Courbet» schreibt.

dung von «realer Welt» und «erdachter oder ertrium-
ter Idealwelt» gegenstandslos — schon gar, wenn man
«innere, psychologische Realititen» auch zu den Rea-
lititen zdhlt. Denn es ist iiberhaupt noch nie ein Bild
gemalt worden, dessen Darstellungsinhalt fiir den be-
treffenden Maler nicht zum mindesten im Augenblick
seiner Realisierung die Eigenschaft einer psychologi-
schen, inneren Realitdt gehabt hitte — sonst hitte er
es gar nicht malen konnen. Individualpsychologie,
Volkerkunde, Mythenforschung, Urgeschichte haben
uns gezeigt, daB3 es eben sehr verschiedene Grade und
Schichten von psychischen Realitdten gibt, die gerade
die Kunst schopft aus solchen tieferen Schichten des
Bewusstseins, deren Inhalte wirklich, wie auch A. M.
sagt, genau so real, so wirklichkeitshaltig und wirk-
lichkeitsgestaltend sind wie irgendwelche materielle
Realitdten der Oberfliche.

Andererseits ist aber auch jedes Kunstwerk, auch das
allerrealistischste, von vornherein idealistisch, denn es
hat den Charakter eines Symbels, wie die Schrift und
das Wort Symbolcharakter haben:
etwas, was sie selbst nicht unmittelbar «sind». Wie ein
A den Laut A meint, ohne daB der Buchstabe selber
tonen wiirde — indem er die abstrakte Idee des A

sie bezeichnen

weckt, die sich dann im gesprochenen A des Lesers mit
allen speziellen Eigentiimlichkeiten von dessen Aus-
sprache realisiert, so appelliert jedes Bild an die Ideen;
indem es Symbol ist, kann es zusammenfassend und

282

augenféllig-iiberzeugend Zusammenhiénge ausspre-
chen, die das logisch gebrauchte Wort nur hichst um-
stindlich, unzuldnglich oder gar nicht ausdriicken
kann. Kein Mensch wird erwarten, am Meer ver-
sehentlich einem Triton auf die Schwanzflosse zu tre-
ten, — aber der minnliche Aspekt des Meeres kann
nicht liberzeugender realisiert werden, als im Bild des
Tritons — und darum ist dieser eine psychische Reali-
tdt. Kein Gegenstand ist jemals abgebildet oder auch
nur photographiert werden, der nicht im Augenblick
der Aufnahme als Idee im Kopf des Kiinstlers oder
Photographen den Entschluf8 zur Abbildung ausgelost
hdtte. Davon machen einzig solche Gegenstiinde eine
Ausnahme, die zufillig und unabsichtlich auch noch
auf die photographische Platte geraten. Nach Mohlers
Definition miiite man Courbet genau so unter die
Idealisten rechnen wie Feuerbach und Boecklin, denn
seine Kdmpfe von Edelhirschen im Waldesdunkel oder
die grof3e Atelierszene haben niemals so stattgefunden,
sie sind aus der Phantasie entstanden und dann in
wirklichkeitsnahen Formen realisiert worden. Und die
ordenstrotzenden Generile und die Huren von George
Grosze oder die revoltierenden Weber von Kithe Koll-
witz sind genau so Uebersetzungen von Erlebnissen ins
Geistige, genau so Idealisierungen in der Richtung auf
eine bestimmte Ausdrucksabsicht hin, wie nur irgend
eine Najade oder ein Kentaur von Boecklin.

Ich sehe nicht, wo neben Mohlers psychologischen
Realitdten iiberhaupt noch Platz fiir Idealititen bleibt,
es sei denn, dass man Idealismus mit bewusstem Be-
trug gleichsetzt (denn unbewuBter Betrug wiire bereits
wieder subjektive Realitdt) — und trotz Mohlers Ver-
sicherung, die Kunstsoziologie kenne keine Ressenti-
ments, habe ich allerdings den Eindruck, daB gerade
dies ihre Absicht ist, dem Begriff des «Idealismus» die
ethische Bewertung als Betrug zu unterschieben.

111. Erwiinschtes und unerwiinschtes Verstindnis.

Die Psychologie der letzten Jahrzehnte hat uns dar-
auf aufmerksam gemacht, dass die unscheinbarsten,
scheinbar zufilligen Aeusserungen wertvollere Auf-
schliisse iiber eine psychologische Situation geben kén-
nen als die mit Absicht und Bewusstsein dazu verbrei-
teten. Einen solchen Aufschluss gibt uns auch A. Moh-
ler, wenn er den Ausfiihrungen vom Verstehen des
«Warum» einer Formentwicklung den Nachsatz an-
fiigt: «Ob ein solches ,Verstehen’ erwiinscht sei,isteine
andere Frages».

Worauf bezieht sich dieses «erwiinscht»? Von wel-
cher Instanz her kénnte ein Verstehen erwiinscht oder
unerwiinscht sein? Jedenfalls nur von einer ausser-
wissenschaftlichen Instanz her, denn innerhalb des Ge-
sellschaftsspieles, als welches man im keineswegs her-
absetzenden, tieferen Sinn Huizingas die Wissen-
schaft ansprechen darf, versteht sich die Erwiinschtheit
des Verstehens als oberste aller Spielregeln von selbst.



Nun hat uns aber die Zwillingsschwester der Kunst-
Soziologie, die «Wissens-Soziologie», nachgewiesen,
dass auch die Erkenntnismoglichkeiten jeder Epoche
aufs engste mit der allgemeinen kulturellen und ge-
sellschaftlichen und also auch wirtschaftlichen Situa-
tion zusammenhéngen. Es ist nun aber ein grosser Un-
terschied, ob man im Streben nach umfassender Er-
kenntnis solche zeit- und situationsbedingte Schranken
als unvermeidlich hinnimmt und nach Mdglichkeit zu
iiberwinden sucht, oder ob man von vornherein mit ge-
bundener Marschroute marschiert, um bestimmte aus-
serwissenschaftliche Wiinschbarkeiten mit wissen-
schaftlichen Argumenten zu untermauern. Ersteres ist
reine, sich ihrer Grenzen bewusste Wissenschaft, das
zweite ist wissenschaftlich aufgezogene Propaganda
fiir ausserwissenschaftliche Zwecke. Eine im absolut
Voraussetzungslosen schwebende Erkenntnis kann so-
mit gerade von soziologischer Seite am allerwenigsten
gefordert werden — was uns dann wieder das Recht
gibt, unsererseits nach den ausserwissenschaftlichen
Voraussetzungen und Zielen der Kunstsoziologie zu
fragen.

Diese Voraussetzung ist zunichst die Illusion — es
gibt auch phantasielose Illusionen —; es liessen sich
die mannigfaltigen Aeusserungen der Kunst und des
kulturellen Lebens iiberhaupt letztlich auf eine einzige
Quelle zuriickfilhren und von einem einzigen Ge-
sichtspunkt aus endgiiltig erkldren und beurteilen.
Wer hitte je bestritten, dass die soziologische Betrach-
tungsweise zum Verstindnis des Kunstwerkes beitragt?
Sie tut das so sicher wie die technische, historische,
ikonographische, #sthetische Betrachtungsweise. Sie
ist genau so unerldsslich — aber unerlasslich hat kei-
nen Komparativ. Die Kunstsoziologie gibt sich aber
nicht mit der ihr zukommenden Rolle einer niitzlichen
Hilfswissenschaft zufrieden, sondern sie erhebt den
totalitdren Anspruch, die von ihr in den Vordergrund
geriickten Beziehungen zwischen Kunstform und wirt-
schaftlich determinierter Gesellschaftsform seien die
éinzig wesentlichen und zur Beurteilung des Kunst-
werkes letztlich massgebenden.

Mit dieser Annahme zerschneidet man den Zusam-
menhang zwischen Gegenwart und Vergangenheit im
Bewusstsein dessen, der diese Lehre glaubig hinnimmt.
Das Kunstwerk wird zur mimischen Aeusserung seines
jeweiligen Entstehungs-Augenblicks, die schon den
nichsten Augenblick im Grunde nichts mehr angeht,
ausser dass sie allenfalls in der Rolle des Gegenbeispiels
beweisen kann, wie herrlich weit wir’s inzwischen ge-
bracht haben. Man macht die Leute kiinstlich blind fiir
die durchgehenden Linien, fiir den letztlich an keine
historische Situation gebundenen menschlichen Gehalt
des Kunstwerks, der iiber alle zeitlichen Distanzen und
kulturellen Verschiedenheiten lebendig weiterwirkt;
man bindet dem einzelnen Kunstwerk die soziologische
Bindung um den Hals wie einen Miihlstein, mit dem

man es im Meer der Vergangenheit versenkt, wo es am
tiefsten ist. Man sperrt das Kunstwerk wie ein Raub-
tier in einen Kifig und versieht ihn mit einer Etikette,
die besagt, dass es zu einer ganz bestimmten soziologi-
schen Struktur gehort — und infolgedessen niemand
etwas angeht, der mit dieser bestimmten historischen
Situation nichts zu tun hat oder haben will. Durch
diese bewusste und beabsichtigte Zerspaltung der orga-
nischen Solidaritit mit der Vergangenheit wird dann
andererseits die Gegenwart auf die bare Aktualitdt re-
duziert, auf jenes «Leben», das man Anfang der zwan-
ziger Jahre expressionistisch verherrlichte. Durch diese
totale Aktualisierung bekommt dann die Gegenwart
jene gefihrliche, weil substanzlose und darum verant-
wortungslose Beweglichkeit — denn wenn es keine
MaBstibe ausserhalb der Aktualitdt gibt, gibt es auch
keine Instanz, vor der sie sich zu verantworten hitte
— sie wird zur «Wand, in der kein Nagel mehr halten
will», wie das Jacob Burckhardt mit unheimlicher
Drastik formuliert hat. ;

Demgegenﬁber kommt es uns allerdings darauf an,
die durchgehenden Ziige im Kunstwerk herauszuarbei-
ten, gerade das, was nicht nur an den zeitlichen
Augenblick der Entstehung gebunden ist, um das Be-
wusstsein der historischen Kontinuitdt zu stdarken, an
das die europdische Kultur im ganzen und der Be-
stand unseres Landes im besonderen gebunden ist —
ein Standpunkt, der hier nicht weiter zur Erorterung
steht, weil er sich fiir uns von selbst versteht — aber
wir haben Grund zur Annahme, dass gerade diese Be-
tonung des Verbindenden, des Ueberzeitlich-Giiltigen
im Kunstwerk den Kunstsoziologen aus anderen als Er-
kenntnisgriinden — unerwiinscht sei.

IV . Politisierung der Kunst.

Ein Hineinzerren der kiinstlerischen Angelegenhei-
ten in die Tagespolitik ist die unausweichliche Folge
einer Ueberbetonung oder ausschliesslichen Betonung
ihrer soziologischen Seite, und dabei diirften meine
Diskussionspartner mit dem Schreibenden doch wohl
darin einig sein, dass die politisch leitenden Personlich-
keiten aller Parteien nur ganz ausnahmsweise und zu-
falligerweise, und dass die politisch aktiven Massen
aller Parteien als solche iiberhaupt nie in kiinstleri-
schen Fragen (im weitesten Sinn) als urteilsfdhig gel-
ten kénnen, so dass diesen Fragen kaum gedient ist,
wenn man sie gerade diesen Kriften ausliefert. Dass
das durch die Ueberbetonung des Soziologischen ge-
schieht, ist aber nicht bloss eine Befiirchtung, sondern
eine Feststellung. Vor zwanzig Jahren, als die soziolo-
gische Betrachtungsweise der Kunst fiir viele noch neu
war,? gab es in unseren Gewerbemuseen Ausstellungen

2 Wilhelm Hausensteins «Versuch einer Soziologie der Kunst» war
zwar schon 1913 erschienen im Archiv fiir Sozialwissenschaft und Sozial-
politik, Band 36, S. 758—794, Tiibingen — also an der Stelle, wo solche
Untersuchungen auch hingehoren. — «Die Kunst und die Gesellschaft»
von Hausenstein folgte, Miinchen 1916, die wesentlichen Gesichtspunkte
sind aber schon entwickelt in seinem ersten Buch «Der Korper des
Menschen in der Geschichte der Kunst», Miinchen 1906.

283



der damals wirklich neuen Typenmdabel in Formen, die
freilich nicht die zeitlose Giiltigkeit hatten, die ihnen
damalige Theoretiker zuschrieben, einfach deshalb
nicht, weil sie seither durch technisch und formal bes-
sere liberholt sind. Diese Ausstellungen, an denen iibri-
gens Dr. Georg Schmidt besonders grosse Verdienste
hatte, hatten auch den verdienten Erfolg, und das
durch sie eingefiihrte T'ypenmébel ist aus dem moder-
nen Kulturinventar nicht mehr wegzudenken und wird
durch keine Modeschwankung nach dieser oder jener
Seite je ernstlich verdringt werden. Man glaubte da-
mals aber seine Einfiihrung auch noch soziologisch-po-
litisch untermauern zu miissen, und so gab es damals
Kunst-Soziologen, die an Fiihrungen kommunistischer
Arbeitergruppen durch solche Ausstellungen ihren Zu-
horern erkldrten, wenn die Bourgeoisie nicht begriffe,
das dies heute die allein existenzberechtigten Mgbel
seien, so werde man sie eben zwingen, sich mit solchen
Mobeln einzurichten. Man hat mit solchen, aus der
damaligen revolutiondren Situation erklirlichen Radi-
kalismen der Sache einen schlechten Dienst erwiesen,
und ich bin iiberzeugt, dass die damaligen Kunstsozio-
logen den Programmpunkt der gewaltsamen Gleich-
schaltung des Mobiliars inzwischen revidiert oder zu-
riickgestellt haben — aber das Beispiel zeigt, wie leicht
sich ein Kurzschluss einstellt zwischen soziologischer
Kunstbetrachtung und Tagespolitik, ein Kurzschluss,
der jedem Anfinger, der von dieser Seite zur Kunst
kommt, von neuem droht.

V.. Die methodische Seite.

Dass die Idee, die Kunst von der soziologischen Seite
zu betrachten, nicht so neu ist, wie A. Mohler an-
nimmt, wurde schon vorhin gezeigt — wahrscheinlich
liesse sich diese Betrachtungsart bis zu Saint-Simon ins
achtzehnte Jahrhundert zuriickverfolgen. Neu ist ihr
Ausbau ins Detail, der viele interessante Einzelheiten
zu Tage gefordert hat, fiir die man Dr. Georg Schmidt
dankbar sein muss, neu, und ein Ausdruck der totalita-
ren Geistesverfassung, die wir bekdmpfen, ob sie sich
in dieser oder jener Maske zeigt, ist aber auch die Ver-
absolutierung des Soziologischen, die Meinung, von
hier aus liesse sich auch alles Kiinstlerische und Kultu-
relle in letzter Instanz verstehen und bewerten. Die
Frage nach dem «Warum» der kiinstlerischen Erschei-
nungen, auf die, wie A. Mohler selbst sagt, die Sozio-
logie Antwort geben will, wird so vordringlich in den
Vordergrund geschoben, dass der Adept gar nicht mehr
Zeit hat, nach dem «Was» zu fragen. Das aus dem
Kunstwerk herausfiihrende intellektuelle Interesse am
soziologischen « Warum» verhindert das Eindringen in
die eigentlich kiinstlerische Substanz, in den Astheti-
schen Tatbestand des Kunstwerks. In der «Kunst fiir
Alle» und andern populdren Kunstzeitschriften der

284

siebziger -Jahre war es iiblich, jedem Reproduktions-
stich' eine lange, anekdotisch-beschreibende Ausdeu-
tung der auf dem abgebildeten Gemilde dargestellten
Genre- oder Historienszene beizugeben. Es war dann
— seit den neunziger Jahren — das heisse Bemiihen
der besten deutschen Kunstpidagogen, ihrem kunst-
fremden, nur auf das Inhaltliche erpichten Publikum
klarzumachen, dass die kiinstlerische Qualitit, also
das eigenfliche Wesen des Kunstwerks, nicht im Er-
zdhlenden, Intellektuellen beruht, sondern einzig im
Formalen, Aesthetischen. Heute sind wir wieder auf
dem besten Weg, unter andern Etiketten in den Zu-
stand der siebziger Jahre zuriickzufallen; die soziologi-
sche Komponente, die eine inhaltliche ausserkiinstle-
rische Komponente ist, wird als die Hauptsache ange-
geben und das Aesthetische, eigentlich Kiinstlerische
als etwas «nur Formales» oder «Formalistisches» als
nebensdchlich in die Ecke gestellt.

Man kann sich gut vorstellen, dass es einem von
Haus aus mit Kunstdingen nicht Vertrauten wie
Schuppen von den Augen fillt, wenn ihm in seinem
Bemiihen, sich von der intellektuellen Seite her der
Kunst zu ndhern, gezeigt wird, wie die ihm vielleicht
schwer zugidngliche Welt der Kunst mit der leichter
fassbaren, weil deutlicher an der historischen Ober-
flache liegenden soziologischen Struktur zusammen-
hédngt. Das gleiche begliickende FErlebnis der Ent-
deckung eines Kontinentes hat vielleicht auch der, der
entdeckt, dass Material und Technik nicht nur dussere
Mittel zur Realisierung eines Kunstwerks sind, son-
dern noch in dessen innerstem Kern mitsprechen. Oder
wer auf einer fortgeschrittenen Stufe der historischen
Einsicht zu iibersehen beginnt, wie eine einheitliche
Stilhaltung durch alle Ausdrucksformen einer Epoche
durchgeht, wie das z. B. Dilthey und — mit Ueber-
treibungen — Oswald Spengler herausgearbeitet
haben. Das eigentliche Kunstverstindnis fingt aber
erst an, wenn man einsieht, dass dies alles, so wich-
tig und interessant und wissenswert es ist, doch den
eigentlichen Kern des Kunstwerkes noch kaum be-
riithrt, dass dieses vielmehr in dem durch keine anek-
dotische Beziehungen nach aussen erklarbaren Inein-
andergreifen der Formelemente beruht, als Ausdruck
eines geistigen Ganzen, das unmittelbar und iiber alle
Schranken zeitlicher und értlicher Fremdheit zum In-
nersten des Betrachters spricht und dazu keines Kom-
mentars bedarf, sondern der Stille.

Der Anfinger ist natiirlich immer geneigt, seine je-
weils neueste Entdeckung fiir die allerwichtigste, fiir
die allein wichtige zu halten, bis sie sich mit der Zeit
ins hohere Ganze einordnet, wo sie dann keineswegs
bedeutungslos wird, aber den bescheideneren Platz ein-
nimmt, der ihr zukommt.

Peter Meyer



	Bedenken zur soziologischen Kunstbetrachtung

