
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 28 (1941)

Heft: 10

Artikel: Bedenken zur soziologischen Kunstbetrachtung

Autor: Meyer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86874

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86874
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ter und mit besserem Gelingen hätte

durchgeführt werden können, als es

nun durch Carl Roesch SWB, in
Diessenhofen, geschehen ist: Wir
sehen heute die Stimmerschen Fresken

in einer dem Original weit
näheren Form, als man sie seit
zweihundert Jahren durch mehrere

Uebermalungen hindurch sehen

konnte, und so darf man die Stadt

Schaffhausen zu diesem Akt
grosszügiger Pietät aufrichtig
beglückwünschen. Im Sommer 1941 ist das

ganze Haus «zum Ritter» in den Besitz

der Stadt Schaffhausen

übergegangen, nachdem vorher lediglich
die Fassade mit den Malereien in
öffentlicher Hand lag.

P. M.

Tobias Stimmer. Signet des Buchdruckers
Theodor Rihel, Holzschnitt

**

*

Bedenken znr soziologischen Kunstbetrachtung

Zu diesem Thema: «Soziologische Kunstbetrachtung» von PM.

«Werk», Heft 8, August 1941, S. 221. Entgegnung hierauf von Armin
Mohler «Soziologische Kunstbetrachtung — eine Entgegnung», «Werk»,
Heft 9, September 1941, S. 254.

Die Entgegnung von Armin Mohler kann mich in
meinen Bedenken gegenüber der soziologischen

Kunstbetrachtung nur bestärken, und wenn er darin als

Musterbeispiel der soziologischen Methode den Vortrag

«Hand und Maschine» von Dr. Georg Schmidt

zitiert,1 so nennt er damit selbst ein Hauptbeispiel für
die von mir angeführte Gefahr, daß die soziologische

Betrachtungsweise dazu verführt, sekundäre

Begleiterscheinungen, ja den Missbrauch einer Sache für das

Wesen und die Ursache der betreffenden Erscheinungen

zu halten. Es handelte sich dort um die Frage des

Ornamentes, das von G. S. ausschliesslich als äusseres

Zeichen einer klassenmäßigen Differenzierung auf

Seiten des Konsumenten und als Behelf im
Konkurrenzkampf auf Seiten des Produzeriten dargestellt
wurde. Nun muss es aber ein ganz verzerrtes Bild der

Wirklichkeit geben, wenn man eine so überaus

komplexe Erscheinung wie das Ornament, und wie alle

1 Als Aufsatz erschienen in der Schweiz. Bauzeitung, Band 107

April 1936, auch als Sonderdruck.

künstlerischen Aeusserungen überhaupt, auf eine

einzige Wurzel zurückführen will und dies selbst dann,

wenn diese einzelne Linie in sich richtig gezeichnet

wäre. In meinem Aufsatze «Ornamentfragen»

(Februarheft 1937 des «Werk», Seite 53—59 ff.) habe ich

versucht, einige andere — ebenso wichtige und für
seine Entstehung wichtigere Seiten des Ornaments

aufzuzeigen. Nun kann man freilich nicht auf allen

Geleisen zugleich fahren, aber dann musste man eben

von Anfang an mit aller Deutlichkeit sagen, dass es

sich bei der soziologischen Betrachtung um eine

Spezialuntersuchung in bestimmter Richtung handelt, um

einen kleinen Ausschnitt und nicht ums Ganze.

II. Idealismus und Realismus.

Die Kunstsoziologie versichert uns, dass sie allein

über den wirklichen Sinn der Begriffe Idealismus und

Realismus Bescheid wisse und dass sie diese Begriffe,

wie A. M. schreibt, «in ihrem ursprünglichen Wortsinn»

verwende, den P. M. missverstehe. Wenn wir
aber — wie dies allerdings richtig ist — auf den

ursprünglichen Wortsinn von «Idee» zurückgehen wollen,

von dem sich Ideal und Idealismus herleiten, so

281



müssen wir auf Plato zurückgehen, der Wort und
Begriff geprägt hat. Bei ihm sind Ideen innere
Vorstellungsbilder, «Gesichte» — (das Wort kommt vom
Wortstamm «sehen»). Bei Plato haben diese eine

eigenartige mythische Realexistenz, die in der Folge
aus dem Begriff ausgeschieden wird; es bleibt die die

Einzelerscheinungen zusammenfassende Schau, das

von den Zufälligkeiten der einzelnen Realisierungen
abstrahierende geistige Bild, von dem der Begriff den
Namen hat, und sein Gegensatz sind eben die einzelnen

«Erscheinungen», die «Phainomena», die nur
unzureichende Abbilder der Idee in der materiellen
Wirklichkeit sind. Eine Malerei, die auf die Darstellung

von Ideen ausgeht, muß demgemäß als idealistische

Malerei bezeichnet werden, eine Malerei, die die
Phainomena in ihren einzelnen materiellen
Erscheinungsformen darstellt, als realistische Malerei — das

ist der einzige Sinn, den diese Wörter haben können,
und in diesem ihrem ursprünglichen Wortsinn sind sie

bei P. M. verwendet.
Was sich die Kunst-Soziologie unter Idealismus und

Realismus vorstelltest mir nach MohlersAusführungen
noch unklarer als vorher, und jedenfalls verwendet Dr.
Georg Schmidt das Wort gelegentlich doch wieder im
gebräuchlichen Sinn wie P. M„ wenn er vom «Realismus

eines Courbet» schreibt. Auf dem Gebiet der
Kunst ist die von A. M. vorgeschlagene Unterscheidung

von «realer Welt» und «erdachter oder erträumter

Idealwelt» gegenstandslos — schon gar, wenn man
«innere, psychologische Realitäten» auch zu den
Realitäten zählt. Denn es ist überhaupt noch nie ein Bild
gemalt worden, dessen Darstellungsinhalt für den
betreffenden Maler nicht zum mindesten im Augenblick
seiner Realisierung die Eigenschaft einer psychologischen,

inneren Realität gehabt hätte — sonst hätte er
es gar nicht malen können. Individualpsychologie,
Völkerkunde, Mythenforschung, Urgeschichte haben
uns gezeigt, daß es eben sehr verschiedene Grade und
Schichten von psychischen Realitäten gibt, die gerade
die Kunst schöpft aus solchen tieferen Schichten des

Bewusstseins, deren Inhalte wirklich, wie auch A. M.
sagt, genau so real, so wirklichkeitshaltig und
wirklichkeitsgestaltend sind wie irgendwelche materielle
Realitäten der Oberfläche.

Andererseits ist aber auch jedes Kunstwerk, auch das

allerrealistischste, von vornherein idealistisch, denn es

hat den Charakter eines Symbols, wie die Schrift und
das Wort Symbolcharakter haben: sie bezeichnen
etwas, was sie selbst nicht unmittelbar «sind». Wie ein
A den Laut A meint, ohne daß der Buchstabe selber
tönen würde — indem er die abstrakte Idee des A
weckt, die sich dann im gesprochenen A des Lesers mit
allen speziellen Eigentümlichkeiten von dessen
Aussprache realisiert, so appelliert jedes Bild an die Ideen;
indem es Symbol ist, kann es zusammenfassend und

282

augenfällig-überzeugend Zusammenhänge aussprechen,

die das logisch gebrauchte Wort nur höchst
umständlich, unzulänglich oder gar nicht ausdrücken
kann. Kein Mensch wird erwarten, am Meer
versehentlich einem Triton auf die Schwanzflosse zu
treten, — aber der männliche Aspekt des Meeres kann
nicht überzeugender realisiert werden, als im Bild des

Tritons — und darum ist dieser eine psychische Realität.

Kein Gegenstand ist jemals abgebildet oder auch
nur photographiert werden, der nicht im Augenblick
der Aufnahme als Idee im Kopf des Künstlers oder
Photographen den Entschluß zur Abbildung ausgelöst
hätte. Davon machen einzig solche Gegenstände eine
Ausnahme, die zufällig und unabsichtlich auch noch
auf die photographische Platte geraten. Nach Mohlers
Definition müßte man Courbet genau so unter die
Idealisten rechnen wie Feuerbach und Boecklin, denn
seine Kämpfe von Edelhirschen im Waldesdunkel oder
die große Atelierszene haben niemals so stattgefunden,
sie sind aus der Phantasie entstanden und dann in
wirklichkeitsnahen Formen realisiert worden. Und die
ordenstrotzenden Generäle und die Huren von George
Grosze oder die revoltierenden Weber von Käthe Kollwitz

sind genau so Uebersetzungen von Erlebnissen ins
Geistige, genau so Idealisierungen in der Richtung auf
eine bestimmte Ausdrucksabsicht hin, wie nur irgend
eine Najade oder ein Kentaur von Boecklin.

Ich sehe nicht, wo neben Mohlers psychologischen
Realitäten überhaupt noch Platz für Idealitäten bleibt,
es sei denn, dass man Idealismus mit bewusstem
Betrug gleichsetzt (denn unbewußter Betrug wäre bereits
wieder subjektive Realität) — und trotz Mohlers
Versicherung, die Kunstsoziologie kenne keine Ressentiments,

habe ich allerdings den Eindruck, daß gerade
dies ihre Absicht ist, dem Begriff des «Idealismus» die
ethische Bewertung als Betrug zu unterschieben.

///. Erwünschtes und unerwünschtes Verständnis.
Die Psychologie der letzten Jahrzehnte hat uns darauf

aufmerksam gemacht, dass die unscheinbarsten,
scheinbar zufälligen Aeusserungen wertvollere
Aufschlüsse über eine psychologische Situation geben können

als die mit Absicht und Bewusstsein dazu verbreiteten.

Einen solchen Aufschluss gibt uns auch A. Mohler,

wenn er den Ausführungen vom Verstehen des

«Warum» einer Formentwicklung den Nachsatz
anfügt: «Ob ein solches .Verstehen' erwünscht sei,isteine
andere Frage».

Worauf bezieht sich dieses «erwünscht»? Von
welcher Instanz her könnte ein Verstehen erwünscht oder
unerwünscht sein? Jedenfalls nur von einer ausser-
wissenschaftlichen Instanz her, denn innerhalb des

Gesellschaftsspieles, als welches man im keineswegs
herabsetzenden, tieferen Sinn Huizingas die Wissenschaft

ansprechen darf, versteht sich die Erwünschtheit
des Verstehens als oberste aller Spielregeln von selbst.



Nun hat uns aber die Zwillingsschwester der Kunst-

Soziologie, die «Wissens-Soziologie», nachgewiesen,

dass auch die Erkenntnismöglichkeiten jeder Epoche

aufs engste mit der allgemeinen kulturellen und

gesellschaftlichen und also auch wirtschaftlichen Situation

zusammenhängen. Es ist nun aber ein grosser
Unterschied, ob man im Streben nach umfassender

Erkenntnis solche zeit- und situationsbedingte Schranken

als unvermeidlich hinnimmt und nach Möglichkeit zu

überwinden sucht, oder ob man von vornherein mit
gebundener Marschroute marschiert, um bestimmte aus-

serwissenschaftliche Wünschbarkeiten mit
wissenschaftlichen Argumenten zu untermauern. Ersteres ist

reine, sich ihrer Grenzen bewusste Wissenschaft, das

zweite ist wissenschaftlich aufgezogene Propaganda

für ausserwissenschaftliche Zwecke. Eine im absolut

Voraussetzungslosen schwebende Erkenntnis kann
somit gerade von soziologischer Seite am allerwenigsten

gefordert werden — was uns dann wieder das Recht

gibt, unsererseits nach den ausserwissenschaftlichen

Voraussetzungen und Zielen der Kunstsoziologie zu

fragen.
Diese Voraussetzung ist zunächst die Illusion — es

gibt auch phantasielose Illusionen —; es Hessen sich

die mannigfaltigen Aeusserungen der Kunst und des

kulturellen Lebens überhaupt letztlich auf eine einzige

Quelle zurückführen und von einem einzigen

Gesichtspunkt aus endgültig erklären und beurteilen.

Wer hätte je bestritten, dass die soziologische
Betrachtungsweise zum Verständnis des Kunstwerkes beiträgt?
Sie tut das so sicher wie die technische, historische,

ikonographische, ästhetische Betrachtungsweise. Sie

ist genau so unerlässlich — aber unerlässlich hat
keinen Komparativ. Die Kunstsoziologie gibt sich aber

nicht mit der ihr zukommenden Rolle einer nützlichen
Hilfswissenschaft zufrieden, sondern sie erhebt den

totalitären Anspruch, die von ihr in den Vordergrund
gerückten Beziehungen zwischen Kunstform und
wirtschaftlich determinierter Gesellschaftsform seien die

einzig wesentlichen und zur Beurteilung des Kunstwerkes

letztlich massgebenden.

Mit dieser Annahme zerschneidet man den

Zusammenhang zwischen Gegenwart und Vergangenheit im
Bewusstsein dessen, der diese Lehre gläubig hinnimmt.
Das Kunstwerk wird zur mimischen Aeusserung seines

jeweiligen Entstehungs-Augenblicks, die schon den

nächsten Augenblick im Grunde nichts mehr angeht,

ausser dass sie allenfalls in der Rolle des Gegenbeispiels

beweisen kann, wie herrlich weit wir's inzwischen
gebracht haben. Man macht die Leute künstlich blind für
die durchgehenden Linien, für den letztlich an keine

historische Situation gebundenen menschlichen Gehalt

des Kunstwerks, der über alle zeitlichen Distanzen und

kulturellen Verschiedenheiten lebendig weiterwirkt;
man bindet dem einzelnen Kunstwerk die soziologische

Bindung um den Hals wie einen Mühlstein, mit dem

man es im Meer der Vergangenheit versenkt, wo es am

tiefsten ist. Man sperrt das Kunstwerk wie ein Raubtier

in einen Käfig und versieht ihn mit einer Etikette,
die besagt, dass es zu einer ganz bestimmten soziologischen

Struktur gehört — und infolgedessen niemand

etwas angeht, der mit dieser bestimmten historischen

Situation nichts zu tun hat oder haben will. Durch

diese bewusste und beabsichtigte Zerspaltung der

organischen Solidarität mit der Vergangenheit wird dann

andererseits die Gegenwart auf die bare Aktualität
reduziert, auf jenes «Leben», das man Anfang der zwanziger

Jahre expressionistisch verherrlichte. Durch diese

totale Aktualisierung bekommt dann die Gegenwart

jene gefährliche, weil substanzlose und darum

verantwortungslose Beweglichkeit — denn wenn es keine

Maßstäbe ausserhalb der Aktualität gibt, gibt es auch

keine Instanz, vor der sie sich zu verantworten hätte

— sie wird zur «Wand, in der kein Nagel mehr halten

will», wie das Jacob Burckhardt mit unheimlicher

Drastik formuliert hat.

Demgegenüber kommt es uns allerdings darauf an,

die durchgehenden Züge im Kunstwerk herauszuarbeiten,

gerade das, was nicht nur an den zeitlichen

Augenblick der Entstehung gebunden ist, um das

Bewusstsein der historischen Kontinuität zu stärken, an

das die europäische Kultur im ganzen und der

Bestand unseres Landes im besonderen gebunden ist —

ein Standpunkt, der hier nicht weiter zur Erörterung

steht, weil er sich für uns von selbst versteht — aber

wir haben Grund zur Annahme, dass gerade diese

Betonung des Verbindenden, des Ueberzeitlich-Gültigen

im Kunstwerk den Kunstsoziologen aus anderen als

Erkenntnisgründen — unerwünscht sei.

IV. Politisierung der Kunst.

Ein Hineinzerren der künstlerischen Angelegenheiten

in die Tagespolitik ist die unausweichliche Folge

einer Ueberbetonung oder ausschliesslichen Betonung

ihrer soziologischen Seite, und dabei dürften meine

Diskussionspartner mit dem Schreibenden doch wohl

darin einig sein, dass die politisch leitenden Persönlichkeiten

aller Parteien nur ganz ausnahmsweise und

zufälligerweise, und dass die politisch aktiven Massen

aller Parteien als solche überhaupt nie in künstlerischen

Fragen (im weitesten Sinn) als urteilsfähig gelten

können, so dass diesen Fragen kaum gedient ist,

wenn man sie gerade diesen Kräften ausliefert. Dass

das durch die Ueberbetonung des Soziologischen

geschieht, ist aber nicht bloss eine Befürchtung, sondern

eine Feststellung. Vor zwanzig Jahren, als die soziologische

Betrachtungsweise der Kunst für viele noch neu

war,2 gab es in unseren Gewerbemuseen Ausstellungen

a Wilhelm Hausensteins «Versuch einer Soziologie der Kunst» war
zwar schon 1913 erschienen im Archiv für Sozialwissenschaft und
Sozialpolitik, Band 36, S. 758—794, Tübingen — also an der Stelle, wo solche
Untersuchungen auch hingehören. — «Die Kunst und die Gesellschaft»
von Hausenstein folgte, München 1916, die wesentlichen Gesichtspunkte
sind aber schon entwickelt in seinem ersten Buch «Der Körper des

Menschen in der Geschichte der Kunst», München 1906.

283



der damals wirklich neuen Typenmöbel in Formen, die
freilich nicht die zeitlose Gültigkeit hatten, die ihnen
damalige Theoretiker zuschrieben, einfach deshalb
nicht, weil sie seither durch technisch und formal bessere

überholt sind. Diese Ausstellungen, an denen übrigens

Dr. Georg Schmidt besonders grosse Verdienste
hatte, hatten auch den verdienten Erfolg, und das

durch sie eingeführte Typenmöbel isl aus dem modernen

Kulturinventar nicht mehr wegzudenken und wird
durch keine Modeschwankung nach dieser oder jener
Seite je ernstlich verdrängt werden. Man glaubte
damals aber seine Einführung auch noch soziologisch-politisch

untermauern zu müssen, und so gab es damals
Kunst-Soziologen, die an Führungen kommunistischer
Arbeitergruppen durch solche Ausstellungen ihren
Zuhörern erklärten, wenn die Bourgeoisie nicht begriffe,
das dies heute die allein existenzberechtigten Möbel
seien, so werde man sie eben zwingen, sich mit solchen
Möbeln einzurichten. Man hat mit solchen, aus der
damaligen revolutionären Situation erklärlichen
Radikalismen der Sache einen schlechten Dienst erwiesen,
und ich bin überzeugt, dass die damaligen Kunstsoziologen

den Programmpunkt der gewaltsamen
Gleichschaltung des Mobiliars inzwischen revidiert oder
zurückgestellt haben — aber das Beispiel zeigt, wie leicht
sich ein Kurzschluss einstellt zwischen soziologischer
Kunstbetrachtung und Tagespolitik, ein Kurzschluss,
der jedem Anfänger, der von dieser Seite zur Kunst
kommt, von neuem droht.

V. Die methodische Seite.

Dass die Idee, die Kunst von der soziologischen Seite
zu betrachten, nicht so neu ist, wie A. Mohler
annimmt, wurde schon vorhin gezeigt — wahrscheinlich
Hesse sich diese Betrachtungsart bis zu Saint-Simon ins
achtzehnte Jahrhundert zurückverfolgen. Neu ist ihr
Ausbau ins Detail, der viele interessante Einzelheiten
zu Tage gefördert hat, für die man Dr. Georg Schmidt
dankbar sein muss, neu, und ein Ausdruck der totalitären

Geistesverfassung, die wir bekämpfen, ob sie sich
in dieser oder jener Maske zeigt, ist aber auch die
Verabsolutierung des Soziologischen, die Meinung, von
hier aus Hesse sich auch alles Künstlerische und Kulturelle

in letzter Instanz verstehen und bewerten. Die
Frage nach dem «WTarum» der künstlerischen Erscheinungen,

auf die, wie A. Mohler selbst sagt, die Soziologie

Antwort geben will, wird so vordringlich in den
Vordergrund geschoben, dass der Adept gar nicht mehr
Zeit hat, nach dem «Was» zu fragen. Das aus dem
Kunstwerk herausführende intellektuelle Interesse am
soziologischen «Warum» verhindert das Eindringen in
die eigentlich künstlerische Substanz, in den ästhetischen

Tatbestand des Kunstwerks. In der «Kunst für
Alle» und andern populären Kunstzeitschriften der

siebziger Jahre war es üblich, jedem Reproduktionsstich

eine lange, anekdotisch-beschreibende Ausdeutung

der auf dem abgebildeten Gemälde dargestellten
Genre- oder Historienszene beizugeben. Es war dann
— seit den neunziger Jahren — das heisse Bemühen
der besten deutschen Kunstpädagogen, ihrem
kunstfremden, nur auf das Inhaltliche erpichten Publikum
klarzumachen, dass die künstlerische Qualität, also
das eigentliche Wesen des Kunstwerks, nicht im
Erzählenden, Intellektuellen beruht, sondern einzig im
Formalen, Aesthetischen. Heute sind wir wieder auf
dem besten Weg, unter andern Etiketten in den
Zustand der siebziger Jahre zurückzufallen; die soziologische

Komponente, die eine inhaltliche ausserkünstle-
rische Komponente ist, wird als die Hauptsache
angegeben und das Aesthetische, eigentlich Künstlerische
als etwas «nur Formales» oder «Formalistisches» als

nebensächlich in die Ecke gestellt.

Man kann sich gut vorstellen, dass es einem von
Haus aus mit Kunstdingen nicht Vertrauten wie
Schuppen von den Augen fällt, wenn ihm in seinem

Bemühen, sich von der intellektuellen Seite her der
Kunst zu nähern, gezeigt wird, wie die ihm vielleicht
schwer zugängliche Welt der Kunst mit der leichter
fassbaren, weil deutlicher an der historischen
Oberfläche Hegenden soziologischen Struktur zusammenhängt.

Das gleiche beglückende Erlebnis der

Entdeckung eines Kontinentes hat vielleicht auch der, der

entdeckt, dass Material und Technik nicht nur äussere

Mittel zur Realisierung eines Kunstwerks sind,
sondern noch in dessen innerstem Kern mitsprechen. Oder

wer auf einer fortgeschrittenen Stufe der historischen
Einsicht zu übersehen beginnt, wie eine einheitliche
Stilhaltung durch alle Ausdrucksformen einer Epoche

durchgeht, wie das z. B. Dilthey und — mit Ueber-

treibungen — Oswald Spengler herausgearbeitet
haben. Das eigentliche Kunstverständnis fängt aber

erst an. wenn man einsieht, dass dies alles, so wichtig

und interessant und wissenswert es ist, doch den

eigentlichen Kern des Kunstwerkes noch kaum
berührt, dass dieses vielmehr in dem durch keine
anekdotische Beziehungen nach aussen erklärbaren
Ineinandergreifen der Formelemente beruht, als Ausdruck
eines geistigen Ganzen, das unmittelbar und über alle
Schranken zeitlicher und örtlicher Fremdheit zum
Innersten des Betrachters spricht und dazu keines
Kommentars bedarf, sondern der Stille.

Der Anfänger ist natürlich immer geneigt, seine
jeweils neueste Entdeckung für die allerwichtigste, für
die allein wichtige zu halten, bis sie sich mit der Zeit
ins höhere Ganze einordnet, wo sie dann keineswegs
bedeutungslos wird, aber den bescheideneren Platz
einnimmt, der ihr zukommt.

Peter Meyer

284


	Bedenken zur soziologischen Kunstbetrachtung

