
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 28 (1941)

Heft: 9

Artikel: Soziologische Kunstbetrachtung : Entgegnung

Autor: Mohler, Armin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86859

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wird als eine der Voraussetzungen erwähnt, doch nicht in die

Darstellung einbezogen, die sich sonst zu einer Kulturgeschichte

des XIX. Jahrhunderts hätte auswachsen müssen,

dagegen sind Arbeiten von Beardsley und Mackintosh abgebildet.
Wer allerdings der Meinung sein sollte, dass wir es

gegenüber der Epoche des Jugendstils in der Architektur und
den angewandten Künsten so herrlich weit gebracht hätten,
der kann aus diesem Buch entnehmen, dass damals in der
künstlerischen Produktion, wie in ihrem literarischen Niederschlag

ein geistiger Reichtum vorhanden war, eine Höhe der

Gesichtspunkte, eine umfassende Teilnahme und Parteinahme
an allen kulturellen Angelegenheiten und eine Noblesse der

Argumentierung, vor der wir beschämt einen katastrophalen
Niedergang feststellen müssen, wenn wir bedenken, mit welch

ärmlichen Schlagwörtern und bornierten Einseitigkeiten wir
heute der Situation der Architektur gegenüberstehen. Die Folge
ist, dass sich weite Kreise der Gebildeten heute überhaupt
nicht mehr für Kunst und Architektur interessieren, während
das geistige Leben um 1900 noch die verschiedensten
Interessenkreise zu umfassen vermochte.

Das Buch ist mit einem schönen Schwung, doch ohne

Überschwang geschrieben, sachlich exakt und erfüllt von jener
herzlichen, menschlichen Anteilnahme, aus der heraus der
Verfasser die Zeit seiner eigenen Jugend darstellt; ausserdem ist
das Buch in jeder Hinsicht ganz vortrefflich ausgestattet. Es

gehört zu den wichtigsten Neuerscheinungen der letzten Jahre

und ist jedem Architekten, Künstler und Kunstfreund zur
nachdenklichen Lektüre zu empfehlen. P. M.

Felix Maria Diogg, von w. HngeisMer1

Erst seit dem wachsenden Interesse für das Lokal-
historische und den damit zusammenhängenden
Ausstellungen hat die fast in Vergessenheit geratene Figur
des Malers Felix Maria Diogg aus Urseren wieder
festere Umrisse angenommen. Dabei war er zu seiner

Zeit (1762—1834) ein berühmter Mann, ein tüchtiger
Künstler und eine kraftvolle, sympathische Persönlichkeit.

Als Schüler des Nidwaldners Melchior Wyrsch in
Besancon wurzelt Diogg noch im ausgehenden
achtzehnten Jahrhundert. Er wächst dann aktiv mitschaffend

ins Revolutionszeitalter hinein, das auch in der
Schweiz den Boden für eine unglaubliche Menge von
Individualitäten auflockert. Die Originalgenies dieser

Zeit haben ein starkes Bedürfnis, sich bildlich zu
verewigen, und dieses Bedürfnis färbt seinerseits auf die

1 Mit 32 Tafeln und einem Werkverzeichnis. 22/28,5 cm, geh. Fr. 16.—

geb. Fr. 17.50. Verlag Max Niehans, Zürich.

altbürgerlichen Kreise ab, in die der Urner Bauernsohn

durch seine Heirat mit der Rapperswiler
Patrizierstochter Elisa Curti in Verbindung getreten war.
Die Gemälde sind sehr ungleich, die Qualität schwankt

von der Grenze des leise Dilettantischen bis zum
vollkommen erreichten und formal beherrschten seelischen

Ausdruck. Und alle haben eine schöne, ruhige
Sachlichkeit, einen sicheren Ernst, der bis zur Härte gehen
kann. Viele dieser Porträts gehören zu den gültigen
Verkörperungen dieser Zeit für die Nachwelt.

Walter Hugelshofer hat diesem Maler eine schöne

Monographie gewidmet und sich damit zugleich um
die Kulturgeschichte der Zeitwende um 1800 verdient

gemacht. Sein Verzeichnis der Werke von Diogg um-
fasst 330 Nummern, und diese Zahl wird sich nun,
wo dem fast Verschollenen wieder die verdiente

Hochschätzung zuteil wird, gewiss noch weiter vergrössern.

p. m.

Soziologische Kunstbetrachtnng - Eine Entgegnung

Wenn wir hier allgemein von soziologischer Kunstbetrachtung

sprechen, so meinen wir damit die für uns repräsentative
Lehre Georg Schmidts, in welcher diese kunstwissenschaftliche
Methode die einzige uns bekannte Zusammenfassung zu einem

ausgebauten System erhalten hat. Eine umfassende Grundlegung

steht noch aus; ihren Niederschlag hat sie bis jetzt
nur gefunden in der praktischen Tätigkeit als Kunstkritiker,
in der bekannten Ausstellungstätigkeit des Basler

Gewerbemuseums, in vorbereitenden Schriften, wie «Hand und
Maschine» oder in Detailausschnitten, wie der angezeigten
«Schweizer Malerei und Zeichnung im 15. und 16. Jahrhundert»

und vor allem im direkten Unterricht.
Wir können hier nur auf die zwei wichtigsten Vorwürfe

eingehen, die von P. M. in der Augustnummer gegen die

«Soziologische Kunstbetrachtung» erhoben wurden: 1. dass sie

an der «spezifisch künstlerischen Seite der Kunst», an dem

Problem der künstlerischen Form vorbeisehe; 2. dass sie mit
der Höherwertung des «Realismus» eine nur einer kleinen
Kennerschar offene «extrem persönliche, subjektive individualistische

Kunst» befürworte, während der Allgemeinheit eine

«typisierende», «abstrahierende» Kunst das allein Verständliche

sei.

I.
Eines ist gewiss: die soziologische Kunstbetrachtung bricht

mit der alten Auffassung einer absolut freien, absolut
selbstherrlichen Künstlerpersönlichkeit. Sie betont — parallele
Vorgänge dazu finden sich in allen Geisteswissenschaften — die

überpersönlichen, kollektiven Bindungen, denen jedes Indivi-

254



IS

w
• I ::, fo<.

M:; ;

: :¦¦

m .->
Hl

•J*-
.-,

:

H u ;

: '•.

SI
i^

:

: :

HB

m

m

il
PiiH

Felix Maria Diogg. Porträt Catherine Eck-Hirt, Mülhausen, 1810

72,5 X 60,5 cm. Kunstmuseum Luzern

duum unterworfen ist. Unter diesen überpersönlichen Bindungen

versteht sie nicht nur die wirtschaftlich-gesellschaftlichen
Bedingtheiten, sondern auch andere — psychologische,
landschaftliche, klimatische, völkische, ideengeschichtliche,
Bedingtheiten durch Material und Konstruktion, durch die
Tradition usw. — doch hält sie jene für den wichtigsten und den

für alle kulturellen (aussernatürlichen) Bedingtheiten selbst

grundlegenden Faktor.
Es wäre nun aber unrichtig, daraus als Ziel der

soziologischen Kunstbetrachtung einen «Bilderatlas zur Wirtschaftsund

Gesellschaftsgeschichte» abzuleiten (das war der Fall bei
der kulturgeschichtlich orientierten Kunstgeschichte der zweiten

Hälfte des 19. Jahrhunderts). Als Kunstbetrachtung
konzentriert sie sich durchaus auf die Entstehung der Form,

nicht auf die Erklärung des Inhaltes, die gewiss auch sehr

wichtig ist, jedoch nicht in die eigentliche Kunstbetrachtung,
sondern in die Ikonographie gehört. Dass die Form jeder

ägyptischen Statue bis in die Behandlung der kleinsten Details

grundsätzlich verschieden ist von jeder klassisch griechischen
Figur, dass die Form einer romanischen Malerei bis in den

einzelnen Pinselstrich grundsätzlich verschieden ist von einem

impressionistischen Gemälde (und dass es sich bei dem einen

um ein Fresko, bei dem andern um ein Tafelbild auf
Leinwand handelt) — das ist nur zu verstehen aus der grundsätzlich

verschiedenen sozialen Struktur dieser Epochen. Eine
Pharaonenstatue aus der ägyptischen Blütezeit muss eine

streng symmetrisch aufgebaute, auf grosse Flächen stilisierte

Figur ohne naturalistisches Detail sein; Tizians Karl V. kann

255



nur eine solch «privatere», nicht allgemein verbindliche Figur
sein, die schief zur Blickrichtung des Beschauers gerichtet ist
und bei der das naturalistische Detail, etwa der Troddeln am
Sessel, übertrieben gesagt ebenso wichtig ist wie die Gestalt
des Fürsten. Das heisst also: die Art der künstlerischen Form
wird durch die überpersönlichen Bindungen (vor allem also

die soziologische) bedingt, die Qualität der künstlerischen
Form durch die einzelne Künstlerpersönlichkeit. Und erst aus
der Erfassung von beidem zusammen ergibt sich eine wesentliche

Erfassung der Form. Allerdings: auch die Qualität hängt
nicht so absolut nur vom einzelnen Künstler ab. Seit der
Französischen Revolution, einer Zeit also, wo der Künstler in
dem aufgelockerten sozialen Gefüge einen weit grösseren Grad

geistiger Selbständigkeit erreicht hat als je, ausser vielleicht in
der Renaissance, ist dies weit mehr der Fall als auf der

agrarfeudalen Kulturstufe, wo die «Künstler» einen Stand von
weitgehend homogenen Handwerkern ohne jene übergrossen
Qualitätsspannungen bilden. So stellt die soziologische
Kunstbetrachtung — zusammen mit der Berücksichtigung der übrigen

überpersönlichen Faktoren und zusammen mit dem
Erfassen der individuellen Qualität — nicht bloss einen «Bilderatlas

zur Wirtschafts- und Gesellschaftsgeschichte» zusammen,

sondern sie erst ermöglicht, wo eine rein formalistisch
eingestellte Kunstwissenschaft nur beschreibt, d. h. nur das

«Wie» der Formen twicklung darstellt, das Verstehen der
künstlerischen Form, sie erst geht auch auf das «Warum»
der Formentwicklung ein. Ob ein solches «Verstehen»
erwünscht sei, ist eine andere Frage.

II.
In seiner Auseinandersetzung mit dem Begriffspaar

«Realismus — Idealismus» hat P. M. den Begriff «Realismus» in
der von Georg Schmidt verwendeten, auf dem ursprünglichen
Wortsinn beruhenden Bedeutung missverstanden. Es ist damit
nicht die historische Epoche von Mitte bis Ende des 19.

Jahrhunderts gemeint, die man in der Kunstgeschichte gewöhnlich
so bezeichnet («Pleinairismus» wäre dort richtiger). Realismus
meint überhaupt nicht eine bestimmte Möglichkeit der Form
(hier also nicht — wie missverstanden wurde — die Darstellung

des «empirisch Gegebenen» oder besser des sinnlich
Fassbaren), sondern mit diesem Begriffspaar ist eine durch die

ganze Geschichte der Kunst hindurchgehende Polarität der

Gesinnung gemeint. Idealistisch nennt die soziologische
Kunstbetrachtung eine Kunst, die aus irgendeinem, psychologisch
und soziologisch erfassbaren, Grunde der realen Welt eine

erdachte oder erträumte Idealwelt gegenüberstellt. Es braucht
sich dabei durchaus nicht nur, wie P. M. ausführt, um die

Kunst einer herrschenden Klasse zu handeln. Die deutsche

Romantik z. B. zeigt gerade den umgekehrten Fall, wo die

politisch-soziale Unterdrückung das Bürgertum zur Flucht in
eine Traumwelt fern der rauhen Wirklichkeit zwang (C. D.

Friedrich), während in Frankreich, wo sich das Bürgertum
in mehreren Stössen erfolgreich seine Freiheit erkämpfte, die

Romantik (Delacroix) einen ungleich wirklichkeitsoffeneren,

ja geradezu wirklichkeitshungrigen Charakter zeigt. Ueber-

haupt unterlässt die Soziologie in unserem Sinne jedes Verurteilen,

denn, fern allen Ressentiments, versteht sie jede
geschichtliche Situation als notwendig so sein müssendes Glied

in der Kette der fortschreitenden Entwicklung. Die Realität,
welche nun dieser Realismus gestaltet (gestaltet!), kann das

sinnlich Fassbare sein, es kann aber auch eine psychologische,
eine innere Realität sein. Auf alle Fälle liegt die Polarität von
ins Allgemeine, Typische gesteigerter und von in seiner

einmaligen, individuellen Existenz belassener Gegenständlichkeit
auf einer ganz anderen Ebene. Ein Beispiel: der späte Hodler
und der späte van Gogh zeigen beide eine ins Typische,

Allgemeine abstrahierte Gestaltung. Bei dem einen, Hodler, dient
sie jedoch in den grossen Allegorien der Gestaltung idealistischen

Gehaltes, bei van Gogh in den Provencelandschaften

der Gestaltung intensivsten Wirklichkeits-(Realitäts.-)erlebnis-
ses. (Auf welchen soziologischen Tatsachen diese Haltung
Hodlers beruht, wird ausführlich an dem konkreten Einzelfall
die demnächst erscheinende, von Hans Mühlestein in
Zusammenarbeit mit Georg Schmidt verfasste, grosse Hodlermono-

graphie zeigen.) Ein weiteres, grossartiges Beispiel dafür, dass

die Formung von (hier psychologischer, innerer) Realität wie

bei van Gogh nicht an die getreue Darstellung des sinnlich

Fassbaren, d. h. an den Naturalismus gebunden ist, ist Munch,
und für das Gegenteil, dass idealistische Gesinnung sich mit
höchster Illusion des sinnlich Fassbaren, des Gegenständlichen
verbinden kann, der alte Böcklin. Womit allem jedoch auch

hier noch nicht entschieden sei, ob eine «typisierende» (den

Gegenstand ins Allgemeine stilisierende) oder eine «individualisierende»

(gegenstandsgetreue, naturalistische) Form das

leichter Zugängliche sei.

Doch all diese theoretischen Versuche über Wert und

Unwert der soziologischen Kunstbetrachtung sind nicht das

Zentralste. Das wesentlichste Kriterium für den Wert einer
Methode ist die Frage, ob sie zu neuen Erkenntnissen geführt hat,
die vorher unmöglich waren. Und im Hinblick auf die

besprochene Veröffentlichung glauben wir behaupten zu können,

dass Künstler wie Konrad Witz, Nikiaus Manuel und Hans

Holbein ohne genaue Kenntnis ihrer soziologischen

Voraussetzungen eben gar nicht voll verstanden werden können.

Man hat uns unter die Burckhardtschen «terribles simpli-
ficateurs» eingereiht. Es ist der alte Vorwurf des Schematischen,

der Vergewaltigung der Wirklichkeit, der da erhoben

wird. Doch jede Erkenntnis ist an sich schon Auslese, Gestaltung,

Abstraktion. Und der einsichtige Soziologe wird sich der

Differenzierungen und der Uebergänge in den Einzelheiten

immer bewusst sein. Aber zuerst — und vor allem solange die

soziologische Erkenntnis der Kunst noch nicht selbstverständlicher

Besitz der Wissenschaft geworden ist — hat er die

grossen Linien zu ziehen, so gut wie ein Maler bei einem Bild
nicht mit den Details beginnen wird, sondern sein Werk zuerst

in den Grundlinien anlegt, in welche sich dann die Einzelheiten

als selbstverständliche Notwendigkeiten einfügen.

Armin Mohler

256


	Soziologische Kunstbetrachtung : Entgegnung

