
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 28 (1941)

Heft: 8

Artikel: Soziologische Kunstbetrachtung

Autor: Meyer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BildlCr! «Sdiweizer Malerei und Zeichnung im 15. und 16.

Einführung von Georg Schmidt, Erläuterungen zu den Bildern

von Anna Maria Cetto — 51 plus XXXVIII Seiten, 86 Tafeln,
davon 14 farbig, 25 X 52 cm, geb. Fr. 24.—. Holbein-Verlag,
Basel, o. J.

Dieser schöne Bilderband umfasst die Zeit von Konrad

Witz bis Tobias Stimmer, die den Uebergang vom
Mittelalter zur Neuzeit und zugleich das Aufblühen
unseres Staates und einer unverwechselbar schweizerischen

Kulturnuance enthält. Diese Einheit des Themas

gibt auch dem Bilderband seine eindrucksvolle
Geschlossenheit. Der Text von Dr. Georg Schmidt ist
aufs Soziologische gerichtet, wodurch hier, wo der

«Meisterwerke europäischer Malerei»

Man soll nicht behaupten, das Schweizer Publikum
stehe der Kunst teilnahmslos gegenüber: die Ausstellungen

der Sammlung Reinhart in Bern und Zürich
sind ein gewaltiger Erfolg gewesen, obwohl — oder

weil — die hier gezeigte Kunst jeder zugespitzten
«Aktualität» ermangelte. Dafür bietet sie in ihrer
grossartigen Ausgewogenheit, in der keine Niete das

Gefühl der Sicherheit nach Seiten der Qualität
enttäuscht, einen starken Trost in diesen kulturell
erschütterten Zeiten, und das spüren auch jene Besucher,
die sich darüber nicht ausdrücklich Gedanken machen.
Sechs Blätter werden gezeigt, in der gewohnten,
ausgezeichneten Farbenreproduktion des Iris-Verlages,
d. h. der Polygraphischen Gesellschaft, Laupen-Bern.
Es sind dies: das Porträt des Dr. Guspinian von Lucas
Cranach — eines der schönsten Werke Cranachs
überhaupt — der «Lesende Knabe» des Frans Hals, das

Meisterwerke europäischer Malerei des XV. bis XIX. Jahrhunderts
aus der Sammlung Oskar Reinhart, Mappe I. Einführung von Dr.
Georg Schmidt, Konservator des Kunstmuseums Basel. Herausgegeben
von Hans Zbinden. Iris -Verlag, Bern. Sechs farbige Tafeln, 31 X 40 cm.

Soziologische Kniistbetrachtung
i.

Die Einleitungen zu den angezeigten Bildpublikationen

geben Anlass, sich die Vorzüge und Nachteile
einer vorwiegend soziologisch interessierten
Kunstbetrachtung zu überlegen. Für den reinen Soziologen
— um den extremen Fall zu nehmen — ist der
Bestand an Bauten und Kunstwerken aller Art ein Bilderatlas

zur Wirtschafts- und Gesellschaftsgeschichte;
die Kunstwerke illustrieren ihre verschiedenen

Entwicklungsstufen vom Agrarfeudalismus über Zunft-
handwerkertumi und Manufakturwesen bis zum Früh-,
Hoch- und Spätkapitalismus. Die Wirtschaft
erscheint von diesem Blickpunkt aus als das einzig
Reale, alles Geistige, und damit auch die Kunst, ist
«Ueberbau», Symptom und Verschleierung der
sozialen Realität zugleich, Maske oder Nebengeräusch.

Von Dr. Georg Schmidt wird das nun nicht in

Jahrhundert»

Raum eine gewisse Breite und also einige Nuancierung

erlaubt, wertvolle Einblicke in den sozialen
Wurzelboden der Kunst geboten werden. Es wird gezeigt,
wie die Kunst- und Kulturentwicklung unseres Landes

an spezifisch schweizerische wirtschaftliche und

politische Voraussetzungen gebunden ist, und wie sich

das Ideal des Ritters, oder des Zunfthandwerkers, oder

des Kaufmanns in den Menschendarstellungen und

überhaupt im Interessenkreis der Kunst spiegeln.
Sehr verdienstlich sind die liebevoll und exakt
gearbeiteten Notizen zu den Bildern mit ausführlichen

Literaturangaben. Die Ausstattung ist vortrefflich.

Picknick («la collation») von Watteau, der Blick auf

Chäteau-Thierry von Corot; Noirmoutier — ein

Durchblick durch schlankstämmige Bäume auf das

blaue Meer — von Renoir, und Albert Ankers meisterliches

Bildnis seines Töchterleins Luise.

Die Einführung gibt einen knappen Ueberblick über

die soziologische Situation, aus der die einzelnen

Maler ihre Umwelt erfassten: «Denn das Sehen der

grossen geschichtlichen Zusammenhänge schwächt

nicht, sondern verdeutlicht das Sehen des einzelnen

Kunstwerkes.»
Soeben erscheint ein zweites Heft in gleicher

vortrefflicher Ausstattung (mit kurzen Erläuterungen
von Dr. Heinz Keller, Winterthur), enthaltend die

Kreuzabnahme von Gerard David, das Pflaumenkörbchen

von Chardin, die Petite liseuse von Corot, die

Szene aus# den griechischen Befreiungskriegen von

Delacroix, eine Landschaft von Constable und das

Bildnis der Schwester Agathe von Hans Thoma: jedes

Bild in seiner Art ein Meisterwerk und vortrefflich
wiedergegeben. p. m.

dieser Deutlichkeit ausgesprochen, denn er stellt das

Kunstwerk in den Mittelpunkt seiner Darstellung
— aber fühlbar bleibt diese Grundeinstellung trotzdem.

Viele Kunstwerke werden mit grossem Feingefühl

beschrieben — aber ihren Schwerpunkt haben sie

in dieser Darstellung eben doch nie in sich selbst, sie

bleiben Illustration, und jeder Künstlet ist in erster

Linie Repräsentant — nicht Persönlichkeit. Jedem

wird sein Platz auf der Stufenleiter der wirtschaftlichen

und gesellschaftlichen Entwicklung angewiesen,

und es ist bei solchen Systematisierungen ganz
unvermeidlich, dass die Zwischenpositionen einer
gewissen Geringschätzung verfallen, weil sie sich nicht
eindeutig definieren lassen. So stehen z. B. die
deutschen Spätromantiker als «Bürger, die mit ihren
Fürsten Frieden geschlossen haben», ein wenig da wie
Schüler, die das Klassenziel nicht erreicht haben, in-

221



dem sie auch künstlerisch nicht bis zum «Bealismus

eines Courbet durchgedrungen» sind.

Für die Politik hat Jacob Burckhardt das

Heraufkommen von «terribles simplificateurs» prophezeit,
die die organisch gewachsene Vielfalt im staatlichen,
gesellschaftlichen, kulturellen Leben Europas
wegfegen werden (oder möchten) zugunsten einer
rationalen Uniformität — wir wissen heute, wie richtig
das gesehen war. In den Kunstsoziologen sind der

Kunstbetrachtung solche Simplificateurs erstanden,
die einen Passepartout für alle Schlösser zu besitzen

glauben. Und es soll nicht beistritten werden, dass sich

damit wichtige Einblicke öffnen lassen: ein Kunstwerk

kann nicht verstanden werden ohne die Kenntnis

seines sozialen Ortes — nur erschliesst diese

Betrachtungsart das Kunstwerk eben gerade nur
insoweit, als es neben seinen im engeren Sinn künstlerischen

auch soziale Komponenten enthält.
Dass die künstlerische Qualität und der menschliche

Gehalt von jedem, beliebigen sozialen Standort

aus in unbegrenzte Höhen und Tiefen gehen kann —
dass beides von diesem Standort grundsätzlich
unabhängig ist, das wird zwar nicht ausdrücklich geleugnet

—, aber es bietet sich vom gewählten Standpunkt
aus kein Anlass, es ausdrücklich zu sagen, und so

wird der Leser im Glauben belassen, als ob mit der

Bestimmung seines soziologischen Standortes eigentlich

schon aUes Wesentliche über einen Künstler und
sein Werk ausgesagt sei,.

Alles Eigentlich-Künstlerische ist aber von hier aus

ga!r nicht fassbar, denn es liegt auf einer anderen
Ebene. Die wirtschaftlichen und soziologischen
Voraussetzungen gehören zu den unerlässlichen materiellen

Vorbedingungen eines Kunstwerks wie Stein und
Ton und Bronze zur Plastik, und Leinwand, Pinsel
und Farben zur Malerei: ohne die technischen Mittel

kann das Kunstwerk schlechterdings nicht
zustande kommen, und ebensowenig ohne Auftrag und

Auftraggeber. Und wie die Qualitäten des Materials
unmittelbar ins Kunstwerk selber eingehen, als die

physischen Träger seiner Wirkung, so gehen auch

die sozialen Faktoren ins Kunstwerk selber ein:
sie bestimmen weitgehend das Thema der Darstellung,

ausserdem Format, Ausführungsart, Standort
des Kunstwerks und vor allem die soziale Stimmung
des Künstlers und damit den Blickwinkel, unter dem
Mensch und Natur gesehen werden.

Das ist sehr viel — Grund genug, sich eingehend
damit zu befassen —, aber eis ist nicht alles, denn
letztlich entscheidend ist die Qualität der künstlerischen

Persönlichkeit, die Art, wie sie sich mit der

im grossen ohne ihr Zutun gegebenen Umwelt
abfindet, in die sie historisch hineingestellt ist — also

ihre persönliche Geistigkeit und ihre persönliche
Sinnlichkeit. Die verschiedenen Temperamiente und

psychologischen Typen beispielsweise gehen quer
durch alle sozialen Strukturen und historischen Epochen

durch, es gibt menschliche Grundhaltungen
und Grundsituationen, die sich in jeder sozialen Umwelt

ihre Form erzwingen — die dann freilich von
dieser UiUwelt gefärbt ist — und so erweist sich die

soziologische Bedingtheit nur als eine unter vielen
ebenso wichtigen anderen.

Gegen eine Verwendung der Kunstwerke zur
Illustration der Wirtschaftsgeschichtel wäre nichts
einzuwenden, wenn sie sich als solche deklarieren und

nicht mit dem Anspruch auftreten würde,
Kunstbetrachtung zu sein. Burckhardt und Wölfflin haben

ein solches Abgleiten der Kunstinterpretation in die

offene oder verdeckte politische Aktualisierung offenbar

vorausgesehen, denn beide haben sich ganz
bewusst darum bemüht, gerade die andere Seite, die rein
künstlerischen Probleme der Form, als autonomen

Gegenstand der Betrachtung herauszustellen: auch

das ist eine Einseitigkeit, aber eine, die die spezifisch

künstlerischen Kernfragen in sich schliefst und nicht,
wie die soziologische Betrachtung, nur die peripherischen

Voraussetzungen.

II. Idealismus und Realismus in der Malerei

Die letzten Endes politische Absicht der

soziologischen Kunstbetrachtung wird deutlich, wo die

Begriffe «Idealismus» und «Realismus» in die Diskussion

eingeführt — und dabei ethisch gewertet werden.

Die «idealistische», das heisst die nicht auf die

unmittelbare Konstatierung oder Pointierung des in
der Umwelt des Künstlers empirisch Gegebenen wird

gemäss der materialistischen «Ueberbau»-Hypothese
als die spezifische Kunst der herrschenden Klasse — im
XIX. Jahrhundert also der Bourgeoisie — hingestellt,
die sich damit eine illusionäre Vorstellungswelt
aufbaue, in der sie sich wohler fühle als in der realen

Wirklichkeit. Dieser Idealismus diene dazu, die

betreffende Klasse mit dem Nimbus höherer Bildung
oder des Höheren überhaupt zu umgeben, zum Zweck

der Stärkung des Selbstbewusstseins nach innen und

des Prestige-Effektes nach aussen. Dieser idealistischen

— kurz gesagt unwahren — Kunst wird dann

die realistische als die «wahre» entgegengestellt, die

angeblich vom Bürgertum des XIX. Jahrhunderts

abgelehnt und bekämpft wurde, weil es sich darin
in seiner wahren Existenz entlarvt gesehen habe.

In Wirklichkeit liegen die Dinge aber ganz anders:

nicht die realistische Kunst ist, wie vorgegeben, das

Volksnähere, sondern die idealistische Kunst;
«Proletariat» und «Bürgertum» reagieren hier genau
gleich und solidarisch, und die soziologische
Aufspaltung erweist sich als doktrinäre Fiktion. Jede

Volkskunst und volksnahe grosse Kunst ist nämlich
«idealistisch» und wird es immer sein — wobei so-

222



Gustave Courbet,
Blumen, 1855

Aus K. Scheffler:
«Meister des

schönen
Handwerks»

[¥:iSXkXl

-% i.tipiiii
ffij»-

jfsj¦ :

if:il,ii,---,yl,:i ;

Warn-
: ;

M

¦XvfX

&y
¦X: ••:

**

»
wohl im Rahmen einer idealistischen wie einer
realistischen Kunst Raum ist für die ganze Stufenleiter,
vom banalsten Kitsch bis zum grössten Meisterwerk.
Und der vermeintlich besonders volkstümliche Realismus

ist in Wirklichkeit stets die exklusive Angelegenheit

für besondere Kenner gewesen. Das geht auch aus

dem schönen Buch von Karl Scheffler «Meister des

schönen Handwerks» hervor, das im folgenden angezeigt

wird, wobei dieses von ganz anderer Seite her zur
gleichen Erkenntnis kommt. Die idealistische Kunst ist
nämlich die direktere, die einfachere, verständlichere
Kunst — die Kunst, die auch vom ästhetisch nicht
besonders Erzogenen, also vom «Laien» aller
Gesellschaftsschichten sogleich als «Kunst» erkannt und
gewürdigt wird. (Und die sich darum auch besser zur
Verkitschung und Ausbeutung durch Spekulanten
eignet als die realistische — aber das ist kein Einwand.)
Jeder Kunst, gleichviel welcher Richtung, kommt es

auf die Aufzeigung eines Allgemeingültigen, Gesetz-

massigen hinter dem scheinbaren Zufall der einmaligen

Erscheinung an — hierin ist Kunst an sich, also

auch «realistische» Kunst idealistisch. Diese Klärung
des Zufälligen muss nun um so drastischer, um so un-
missverständlicher sein, je mehr sie auch dem

unerzogenen Betrachter, also «dem Volk» einleuchten soll,
das nicht ästhetisch geschult genug ist, die geheime
Ordung auch noch im scheinbaren Durcheinander der
realen Wirklichkeit zu sehen. Die idealistische Kunst
tut hier nichts anderes als jeder Vortragende, jeder
Verfasser eines Aufsatzes oder Buches tun muss: je
grösser und je weniger geschult das Publikum ist, an

das er sich wendet, desto einfacher muss er reden, desto

deutlicher muss er einige wenige grosse Hauptlinien
herausarbeiten, und dafür desto mehr Detail und Wenn
und Aber weglassen. Während vor einem Publikum
von Fachleuten, die die Materie im ganzen schon

kennen, gerade das Detail und die Komplizierung der
Grundidee durch die verschiedenen Wenn und Aber
interessant — und für die praktischen Konsequenzen
entscheidend ist. Auch hier ist also die grössere
Abstraktion — und das ist nichts anderes als «Idealisierung»

— das Volksnähere, der Realismus, die Ausbreitung

des Details das Esoterische.

Der «realistische» Maler verzichtet ja nicht darauf,
seine Eindrücke zu ordnen. Aber er verlegt seine

Ordnung vom Objekt in die Malweise — und deshalb

ist sie nur für Kenner erkennbar, die sich zum
Verständnis für diese spezielle Malweise erzogen haben.
Weil durch die Malweise eines Courbet, der Impressio ¦¦

nisten, eines Slevogt, Corinth usw. oder durch den

Strich irgendeines «realistischen» Zeichners — also

durch Schefflers «Schönes Handwerk» selbst schon

alle äusseren Gegenstände der Darstellung in die
Ebene der Kunst transponiert — also idealisiert sind,
darum können diese Gegenstände in der Natur so

liegen bleiben wie sie sind — den vermeintlich realistischen

Künstler interessiert ihre eigene, reale Existenz

überhaupt nicht, und so hat er keinen Grund, etwas

daran zu verändern. Und aus dem gleichen Grund ist
jede «realistische» Kunst zugleich eine extrem
persönliche, subjektive individualistische Kunst, jede
«idealistische» eine vergleichsweise offene, allge-

223



meine, objektive. Wollte man Begriffe spalten wie
jene, die die abstrakte Kunst in «konkrete Kunst»
umsophistizieren (— was durchaus «geht» — wir
landen damit beim Universalienstreit der mittelalterlichen

Scholastik), so musste man gerade die Maler
idealer Bildinhajte als die eigentlichen «Realisten»
bezeichnen, denn sie allein nehmen die Gegenstände
und Figuren ihrer Bilder als Gegenstände und
Personen ernst, und eben deshalb müssen sie sie so

gruppieren und aus Realität und Vorstellung auswählen,
dass sie schon an sich, schon ungemalt ein «Kunstwerk»

vorstellen, das dann nur noch «abgemalt» wer¬

den muss. (Und aus diesem Grund gibt es auch
vergleichsweise mehr schlecht gemalte «idealistische»
als «realistische» Bilder — was jedoch kein Einwand

gegen die guten ist.) Eine solche Auswahl und
Gruppierung hat der realistische Maler nicht nötig, weil
für ihn alles Gegenständliche von vorneherein nur
als Rohstoff für seine, alles ins Ideale transponierende

Malweise in Beitracht kommt, ja er wird sogar
für das Unordentliche, Hässliche, Krasse, Zerfallene
eine Art Vorliebe haben, um daran die Meisterschaft
seines idealisierenden Könnens um so strahlender
leuchten zu lassen. P. M.

«Meister des sdiöneii Handwerks»'

Dieses Buch befasst sich gerade mit dem, was einer
soziologischen Betrachtungsweise entgeht und
entgehen muss: mit der spezifisch künstlerischen Seite
der Kunst, mit ihrer Innenseite sozusagen. Es handelt

von den Malern, die alle Problematik nach innen
wenden, so dass sie zur scheinbar unproblematischen
Intensität des Handwerks, zur malerischen Qualität
wird, während eine auf Ideen fussende, oder gar
manifesthafte Wirkung nach aussen fast immer auf
Kosten dieser Qualität geht — ausser bei einigen Aller-
grössten, die beides vereinigen.

Scheffler sieht die Grenzen de!r «Nur-Maler» deutlich,

die Gefahr der Ungeistigkeit und die beschränkte

Wirkung auf ein grösseres Publikum: es ist Kunst
für Künstler und Kenner, als solche aber von gröss-

tem Einfluss und fortzeugender Kraft quer durch die

Kunstgeschichte, in dem1 Sinn, dass Meister des

XIX. Jahrhunderts, wie Delacroix, Manet, Leibl an
das «schöne Handwerk» der alten Niederländer oder

Spanier anknüpfen konnten, um daraus eine eigene
spezifische Modernität zu entwickeln. Einige Kapitel:
Courbet und sein Einfluss; Leibl und sein Kreis;
«Wahltraditionen»; die Niederländer, die Spanier,
Deutschen, Franzosen. Jeder Meister wird knapp und
treffend charakterisiert, und jedem sind schöne Bilder
beigegeben. p. m.

Ein Zitat, ausgewählt wegen der Richtigstellung
des oft missdeuteten Begriffs des «Realismus»:

«Über den Eingang des Pavillons, den Courbet sich im Jahre
1855 gelegentlich der Weltausstellung erbaute, um
demonstrierend seine Bilder zu zeigen, schrieb er das Wort: «Le
Realisine». Dieses Schlagwort war zutreffend, insofern er den
unmittelbar aus seiner Umwelt genommenen, den alltäglichen,
in keiner Weise ideologisch erhöhten Stoff bevorzugt und nur
daxstellte, was die Augen wirklich sahen; das Wort war jedoch
irreführend, insofern es auch auf den Lehensgehalt und auf
die Form bezogen wurde. Denn die Form Courbets und aller
Maler des schönen Handwerks war nicht weniger übertragen,
entmaterialisiert und entrealisiert als die Kunstformen der

1 Aus vier Jahrhunderten europäischer Malerei von Karl
Scheffler. 206 Seiten 19,5 X 26 cm, 98 Abbildungen. Scientia
AG., Zürich, 1940.

vorangegangienen Epochen: die Form war nur in einer andern
Weise dem Stügesetz der Malerei unterworfen. Dem Leser ist
zu empfehlen, dass er niemals dem Namen, womit Kunstrichtungen

etikettiert werden, zu unbedingt vertraue, denn solche

Namen entstehen immer halb zufällig und bezeichnen
summarisch ein einziges Merkmal. Die Kunsthistoriker haben sich

gewöhnt, die verschiedenen Epochen der Malerei des 19.

Jahrhunderts mit den Namen Klassizismus, Romantik und Naturalismus

zu bezeichnen. Dagegen ist nichts einzuwenden, sofern

nicht versucht wird, zwischen Romantik und Naturalismus
einen Bruch zu konstruieren. Es gab keinen Bruch, sondern

einen sinnvollen Gastaltwandel. Versteht man die Bezeichnung
Naturalismus richtig, so zeigt sich, dass das ganze 19.

Jahrhundert naturalistisch war, schon weil es sich um eine

bürgerliche, afso sinnlich konkrete, einfühlungsfreudige,
wirklichkeitsfrohe Malerei handelte. Innerhalb dieses umfassenden

Naturalismus bezeichnen die verschiedenen Epochen nur
Nuancen derselben Stilhaltung. Man darf behaupten, alle drei

Epochen wären sowohl romantisch wie naturalistisch gewesen;
und von den Malern, die den Gegenstand unserer Betrachtung
büden, lässt sich mit gutem Recht sagen, auch ihr Handwerk
sei im Grunde romantisch gewesen. Eben darum ist es ja
schönes Handwerk geworden. Die Romantik liegt nicht mehr

im archäologisch EHektizistischen wie bei David und Ingres,
nicht mehr im dichterisch Erzählenden wie bei Delacroix und
auch nicht in der Landschaftslyrik der Meister von Fon-

tainebleau, sie ist jetzt unmittelbar im Auge und in der Hand,
sie ist auf der Palette und im Werkzeug, sie meint die
Oberfläche des Bildes. Diese Romantik ist gebunden, sie ist passiv

- was kein Werturteil, sondern die Feststellung eines Tatbestan-
des ist. Die Romantik des schönen Handwerks erzählt, und
dramatisiert nicht, sie verfällt nicht sittlicher Entrüstung, predigt
nicht und manifestiert sich nicht als romantische Ironie, sie

heroisiert so wenig wie sie lyrisiert. Sie ergründet das Sichtbare:

das ist ihr Ethos. Die optischen Eindrücke werden mehr

erlitten als beherrscht, doch schliesst dieses Erleiden Adoration
ein. Hier ist die Ursache, warum den Malern des schönen Handwerks

jede Erscheinung zum Stilleben wurde, selbst das

Bewegte, warum im Stillebenhaften jedoch die Naturkräfte wie

von innen heraus aktiv wurden. Nicht Handlung sollte dargestellt

werden, sondern Zuständlichkeit, das heisst, Existenz an
sich. Daraus ergab sich von selbst der Wille zur reinen Malerei,

der mit Fleiss den neutralen Stoff sucht. Das|s Courbet

Steinklopfer, dass Leibl Bauern malte, hat mit sozialen
Tendenzen nichts zu tun; beide ergriffen den an sich unpoetischen

Stoff, weil dieser nicht zu gemalten Dichtungen verführt, weil
das Optische von ihm abgelesen werden kann, ohne dass sich

verwirrend poetische Assoziationen dazwischenschieben.»

224


	Soziologische Kunstbetrachtung

