Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 27 (1940)

Heft: 1

Artikel: Das moderne Raumproblem
Autor: Baumann, Hans H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-22213

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-22213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

jedem Besucher als das aus der Situation heraus einzig
Mogliche verstanden wurde. Auf einem riesigen Gelédnde
ohne architektonische und landschaftliche Gegebenheiten
bleibt schlechterdings gar nichts anderes iibrig, als eine
schematische Anordnung der Bauten nach geometrischen
Axen, denn wollte man hier «malerisch» bauen, wire es
die bare Willkiir. Wenn man aber schon axial baut, dann
miissen die einzelnen Bauten Pendant bilden, dann muss
man die Fassaden schematisieren, und das fithrt ganz von
selbst zu jener langweiligen Monotonie und Verlegen-
heits-Monumentalitit, wie sie fiir Weltausstellungen
typisch sind; denn da man schliesslich dem Besucher
elwas Ungewdohnliches bieten muss, sieht man sich ge-
zwungen, die Bauten ins Kolossale oder sonstwie Abson-
derliche zu steigern, auch ohne dass dies vom Inhalt her
geboten wire. Mit der individuellen Leistung ist es bei
solchen Dimensionen aus, die offene Zusammenarbeit zwi-
schen Chefarchitekt und Mitarbeitern muss durch ein
straffes Reglement ersetzt werden. Die Situation der Ziir-
cher Landesausstellung schloss von vornherein jede axiale
Entwicklung und damit Pendantbildung aus, und nur auf
dieser Grundlage war es moglich, den dreissig einzelnen
Ausstellungsarchitekten jene Freiheit einzurdumen, die
schliesslich den Reiz der Ausstellung ausmachte und die
dariiber hinaus die Aktionsfihigkeit des demokratischen
Gedankens unter Beweis stellte. Die Enge der Bebauung
verhinderte, dass der Besucher viele Bauten zugleich im
Blickfeld hatte, er bekam eine nach der andern zu sehen,

und so bestand keine Ursache, die einzelnen Bauten ins

Das moderne Raumproblem

Die Rolle des «Raumes» in unseren modernen Bauten
ist mehr als eine architektonische Frage, indem die Vor-
stellung von R a um das wesentlichste Element und Sym-
bol fiir unser Denken und Fiihlen geworden ist.

In den Streitfragen um den modernen Baustil ging es
hauptsédchlich um die Baumaterie, welche die Riume um-
hiillte. Es gab in den schlechiesten der vorangehenden
Perioden gute Riéume. Gegen den grossen Tonhallesaal
in Zirich als Raumschopfung lisst sich prinzipiell nicht
viel einwenden Aber seine Umhiillung ist das Schlimme.
Bei solchen offentlichen Bauten wie auch beim «Salon» im
Wohnbau war es das schwierigste, die grosse «Gefiihls»-In-
vestierung in all der wuchernden Formenwelt der Decken,
Winde und Sdulen, der Prunkmobel, Nippsachen, Drape-
rien usw. zu liquidieren. Auch mit den pseudogotischen Bau-
ten wollte man aus der Gotik nicht das Charakteristisehe
und auch dazumal «Moderney, namlich die grossen Licht-
flichen der Kathedralen und Ratsile gewinnen, sondern
die Unzahl der Fensterpfeiler, Butzenscheiben; dunkles
Getéfer, also gerade das Dunkel, das Verschlossene: die
schwere <gotische Mauer» (obwohl das ein Widerspruch

26

Sensationelle aufzupeitschen. Die gleichen so erfreulich
einfachen und trotzdem abwechslungsreichen Bauten hiit-
ten gleichgiiltig und unordentlich erscheinen miissen, wenn
grossere Abstinde ermoglicht hitten, viele auf einmal zu
sehen. Die Enge der Situation intensivierte ganz von selbst
die einzelnen Bauten und zugleich die dazwischenliegen-
den Girten, wihrend ein zu grosses Geldnde mil riesigen
Zwischenrdumen und Avenuen wie in New York das Ein-
zelgebiude relativiert, den Zwischenraum entleert und da-
mit zugleich zur Uebertreibung und zur Schematisierung
aller Bauformen zwingt. Es ist wichtig, sich diesen Unter-
schied vor Augen zu halten, denn er zeigt, wo die Moglich-
keiten intensiver und spezifischer kultureller Leistungen
fiir ein kleines Land wie das unsrige liegen, und zwar gilt
dies nicht nur fiir das Gebiet der Architektur,

Es ist das besondere Verdienst des Chefarchitekten
Hans Hofmann, die Moglichkeiten, die gerade in der Be-
schrinkung lagen, klar erfasst und ins Positive gewendet,
ja zur Grundlage der ganzen Planung und der kollegialen
Zusammenarbeit mit mehr als dreissig Architekten gemacht
zu haben, und auslindische Besucher, die beide Ausstel-
lungen zu sehen Gelegenheit hatten, haben diese ziirche-
rische Ausstellung als eine Leistung empfunden, die nicht
notig hat, die Kleinheit der Verhiltnisse als Entschul-
digung anzufiihren, sondern als Ansporn zu einer Intensi-
tiat, die weit i{iber das hinausging, was New York mit
einem Vielfachen an materiellem Aufwand als Gesamt-
anlage zu bieten vermochte.

P. M.

in sich bedeutet). Man wollte mittelalterliches Material-
gefiihl, Zunfthandwerklichkeit. In der Pseudorenaissance
sollten die Bossen, Gesimse und grossen Sdulenordnungen
durch ihren substantiellen Aufwand zum Ausdruck einer
vorhandenen oder gewollten Potenz, wie bei Staatsbauten
und Bankhidusern werden. Allerdings gibt es auch Bau-
ten, wie Sempers Polytechnikum, wo man aus der klassi-
schen Haltung eine Allegorie des Ordnungswillens, der
Geistigkeit, einer, wenn auch historisch orientierten Be-
sinnung herausliest. Aber alles manifestierte sich im
Betonen des Materiellen.

So war noch bis vor einigen Jahren die Verteilung
von Wand- und Fensterflichen eine Frage der verbleiben-
den Wandstruktur, des stofflichen Gitters zwischen den
Oeffnungen. Erst die weitgehende Verminderung jenes
Grundstoffes durch minimale Stiitzen aus Eisen und Eisen-
beton brachte hier Freiheit. Aber diese Techniken waren
hauptséchlich Mittel, und weniger Ursache zum modernen
Bauen. Denn schon pompejanische Gartenfronten, gotische
Masswerkwinde, die Siidseiten schweizerischer Bauern-
hiuser, uralte Bauweisen des fernen Ostens zeigen die-



selben leitenden Vorstellungen. Im modernen Bauen wird
nicht die Wand von Fenstern und Tiiren durchbrochen,
sondern sie wird umgekehrt in ein Struktursystem ein-
gefiigt an der Stelle, wo man Wand haben will. In diesem
Sinne verlduft der Prozess bewusst und sichtbar auf dem
Bauplatz im Skelett- und Plattenbau. Aber auch schon die
geistige Konzeption durch den Architekten, ja gelegent-
lich die Vorstellung des Bauherrn beginnt mit dem im-
materiellen Strukturbild der verlangten Réume; das
Weitere besteht sozusagen in der Durchbildung eines
Raumblockes. So kann man das Wesen des schopferischen
Prozesses im modernen Bauen, vom Beginn bis zur Voll-
endung, als das Vorstellen und Arbeiten mit den reinen
Raumelementen bezeichnen.

In dieser Vorstellungssphire wickelt sich auch die
feinere Dilferenzierung der Raumumgrenzung im ein-
zelnen ab. Nach der zweckmiissigen Anordnung und Pro-
portionierung der Riume geht man an das Abwigen von
durchsichtigen und undurchsichtigen Teilen der Raumum-
hiillung, aus welchem Stoff diese auch gedacht sein mogen.
Mit dieser Differenzierung wurde auch das Spielen mit
Eisenstiilzen und Bauplatten, sowie jene weltfremde
Mystik in Raum, Glas, poliertem Blech und Gesténge im
allgemeinen iiberwunden; sie gehoren zum <«Jugendstil».

Im Privatraum verlangt das individuelle Bediirfnis
nicht nur die gute Fiihrung des Lichteinfalls, sondern auch
eine besondere Beziehung vom Innenraum zum Aussen-
raum und zu den anstossenden Riaumen Die Mobel dienen
nicht mehr dazu, um die Winde symmetrisch oder male-
risch zu gliedern, sondern um den Raum selbst zu diffe-
renzieren. Sogar fiir das Schaffen der momentanen Raum-
stimmung greifen wir nicht mehr zu Lampenschirmen
und Verdunkelung, sondern modulieren die homogen er-
leuchteten Ridume durch Vorhinge und Schiebewénde;
wir variieren den Raum um uns herum nach den Zu-
standen unseres Gemiites. Das japanische Haus, das ein
System von Schiebewinden darstellt, ist fiir uns sozu-
sagen zum Ideal geworden, weil sich fiir jeden Zweck, fiir
jede Stunde, sogar jede Stimmung die Rdume variieren
lassen.

Unser Sensorium fiir diese Dinge hat sich ausserordent-
lich gesteigert. Der Akzent 'hat sich von den materiellen
Elementen der Raumumgrenzung auf den Raum selbst
verschoben. Winde und Oeffnungen, Decken und Boden,
die frither noch ihr eigenes potentielles Leben hatten und
sich quasi um den Raum herum akkumulierten, sind heute
nur Mittel zum Zweck: um zum Raum integriert zu wer-
den und dann selbst meutral zuriickzutreten.

Was ich darunter verstehe, zeigt auch die moderne Ma-
lerei in ihren Umwandlungen: in jener raschen Stilent-
wicklung seit dem Impressionismus wurde das Einzel-
objekt aufgelost, die Bildteile ordneten sich in einer
mehr gefiihlten als gedachten Raumstruktur, in der Bild-

ebene wie auch in Tiefenschichten. Heute, nach jenen
experimentierenden Stufen, sind die Einzelobjekte wieder

‘orperlich, plastisch, aber sie bleiben stark isoliert, denn

die rdumliche Spannung zwischen ihnen ist das wichtigste
Erlebnismoment. Man denke an Bilder von F. Hodler,
oder etwa von Otto Meyer-Amden, mit ihren subtilen und
doch so gespannten riaumlichen Beziehungen der Gestalten.

Raum wird zur Welt in der modernen Literatur. Schick-
sale werden nicht mehr psychologisch oder als Kausal-
ketten entwickelt, sondern die Raumlinien von Einzelschick-
salen berithren, schneiden und trennen sich. In Gedichten,
Novellen und Feuilletons ist das beliebteste Thema irgend-
eine «Begegnung» irgendwo in der Welt. Im grossen eng-
lischen Roman, wie bei James Joyce, wogen Gegenwart,
Vergangenheit und auch Zukunft unausgeschieden im
Bildraum. Im fritheren Roman wurde z B. ein Familien-
schicksal kausal, psychologisch und konkret entwickelt.
Heute wird dargestellt, wie sich mehrere individuelle
Schicksalslinien zufillig kreuzen, verwickeln und wieder
auseinandergehen. Oder die Schilderungen zeigen einen
historischen oder gegenwiirtigen Schicksalsraum.

«Raum» ist heute faszinierender Mythos ganzer Volker
und die Zauberformel der Politiker. Fiir den Kaufmann,
den Industriellen ist das Absatzgebiet der Raum, in dem
seine Gedanken kreisen. Das Substantielle aber, das Gold,
scheint vielen als Wertmass fragwiirdig; auch nicht die
Erzeugung der Giiter, noch deren Konsumierung, sondern
ihre freie Bewegung im Wirtschaftsraum der Welt ist das
brennendste Problem. «Raum» ist Problem fir die Entfal-
tung des Einzelnen wie ganzer Kulturen. Man redet und
schreibt von Kulturraum, Kultursphiire. Auch in der Philo-
sophie und allen Geisteswissenschaften spricht man von
«Schichten», «Schichtung», «Niveau», «Vorstellungsebe-
nen», «Sphiaren» usw.; das sind heute die Bilder und Ka-
tegorien des wissenschaftlichen Denkens, aber auch in der
journalistischen, in der anschaulichen, in der populdrsten
Sprache. Man achte nur einmal auf die Terminologie in
unseren Biichern und Zeitungen. Dieses Vorstellen in
Réumen fithrt zwar zu klarer Unterscheidung der Stand-
punkte und Gefiihlssphidren, aber leider auch zu ihrer
absoluten Trennung, zu der unheilvollen Unmoglichkeit,
Briicken zu schlagen, zur radikalen Fremdheit.

Begriffe sind nicht mehr geistige Konzeptionen ohne
Ausdehnung, wie bei Leibniz, sondern sie <umfassen»,
~bedecken», «iiberwolben», weil sie rdumlich denken.
Begriffliches Denken und Ordnen geschieht in rdumlicher
Anschauung.

In der neuen Psychologie spricht man von «Seelen-
schichteny, von «Umweltraum», von «Projektionen» nach
aussen. Will der abendlandische Mensch in Introspektion
nach innen schauen, so kommt er von selbst auf Vorstel-
lungen, die denjenigen des fernen Ostens gleichen, weil
dort der Stoff als Schleier der Maja aufgelost ist und das

27



Darstellen und Ordnen psychischer Dinge in Raumord-
nungen schon entwickelt war.

Beherrschung des Raumes durch die Technik, schon
von Goethe als ihr notwendiges Hauptziel prophezeit,
gelang seither in unerwartetem Masse. Raum ist Lebens-
element ihrer jiingsten Zweige: des Fliegens, des Radio
und des Fernsehens.

Auch die exakten Wissenschaften, Mathematik und
Physik, entwickelten sich in der Erweiterung und Diffe-
renzierung der Raumvorstellung, denn sie treiben den
geradlinigen, euklidischen Raum schon ldngst iiber die
festen Grenzen, die ihm durch die drei Dimensionen ge-
selzt schienen; er verbindet sich mit der Materie, deren
Krifte ihn kritmmen, zum Gravitationsfeld, und mit der
Zeit schliesslich zum Raum-Zeit-Kontinuum.

Stellen wir solchen Vorstellungen als grossten Gegen-
catz das lkosmologische Weltbild aus einer der iltesten
Kulturen gegeniiber, dasjenige der Altdgypter. Wenn die
Griechen schon von einem Himmelsgewdlbe reden, das
immerhin einen Raum umfasste, so war der Himmel in
Aegypten noch ein Ozean, oder eine Kuh, der Leib der
Himmelsgottin Hathor, die sich iiber die Erde beugt, aber
nicht iitber einen leeren Raum, denn am Tage wird sie
gestiitzt von der heissen, sichtbar flimmernden und auf-
steigenden Tagesluft; nachts aber sinkt ihr Leib, auf dem
die Sterne gemalt sind, auf die Erde hinab. Der tropische
Sternenhimmel, der fiir uns wie nichts sonst das Bild des
Gewdlbes erweckt, berithrt bei den Aegyptern die Erde.
Je weiter man zuriickgreift, um so deutlicher manifestiert
sich, dass gar keine Vorstellung von Raum da war.

Bei den Aegyptern war das Denkmaterial ausschliess-
lich der Stoff, die Materie. Auch das, was denkt, der Geist,
die Seele, ist fiir sie materiell. In der #gyptischen Archi-
tektur gibt es unzihlige Scheintiiren, welche den in den
Raum hinausgeratenen Seelen die Riickkehr in den Fel-
sen und in ihr Grab weisen sollen, wo auch die Korper
als Mumien unzerstorbar aufbewahrt sind, denn ohne
diesen existieren auch sie nicht mehr weiter.

Keine der unzihlicen Gestalten in den Reliefs schreitet
oder blickt aus der Bildebene. Plastiken sind abgegrenzte
Kuben, oft Klotze mit einem Kopf, oder Kolossalstatuen,
die am Fels oder Boden angewachsen sind. Selbst da, wo
ein Ritus Rdume verlangte, schritt man durch endlose
Korridore, gedeckte Schiichte, wie zum Totentempel des
Chefren, bis man nach kilometerlangem Wandern am
Ziele stand: unmittelbar unter der Riesenmasse der Pyra-
mide. In Pyramiden und Felsengribern war das religiose
Geftihl immanent.

Es gibt keinen d#gyptischen Helden, der in weiten
Raumen irrt und handelt. Der Kern des Mythos des Osiris
ist das Aufsuchen der iiber das ganze Land zerstreuten
Stiicke seiner Leiche und deren Zusammenfiigen, wodurch

28

er erst als Gott aufersteht, so dass auch die zentrale reli-
giose Gestalt der materiellen Integration bedarf.

Wir haben absichtlich dieses Denken und Iiihlen im
Stoff mit seinen drastischen Beispielen dargestellt, aber
auch die miideren widersprechen ihnen nirgends.

Der griechische Mensch schuf in seinem Tempel noch
immer einen kleinen Raum, verglichen mit der Baumasse,
die er nach aussen zeigt, und die vollendet plastisch im
Aussenraum steht. Nur der Priester betritt die Zella;
der Zug der Panathenden wandelt nur wm den Tempel. Die
griechische Sprache hat kein Wort fiir «Raum», nur fiir
«Spielbiithne». Umschlossener Raum existiert zwar in der
Vorstellung, aber der Akzent liegt noch auf dem Stoff.
Dem entspricht durchaus das Denken. Wie der Tempel
und die Sdule hochste Korperlichkeit erhalten, so ist fiir
Parmenides das «Seiny nicht ein Begriff, sondern eine
Kugel. Wie das Lichtepiel auf der Rundung und den Kan-
neliiren der Sdulen, und deren Schatten auf dem Boden
und den Zellawédnden das korperliche Sein aufs stirkste
hervorhebt: so wird auch das Denken gedacht in dem be-
rithmten Hohlengleichnis des Plato: nur auf dem Stoffiich-
sten, namlich auf der Riickwand einer Felsenhohle erkennt
der Mensch als Schattenrisse die Urbilder aller Dinge,
die ewigen Ideen. Wenn er sich aber umwendet, um diese
selbst zu schauen, wird er génzlich geblendet von ihnen,
gleichwie vom Lichte des Himmels. Diese ungemein an-
schaulichen Metapher Platos fiir seine Philosophie symboli-
siert aber zugleich die Losung des Denkens und Vorstellens
aus ihrer Gebundenheit an die Materie. Im Hellenismus
mit seiner illusionistischen Raummalerei entwickelt sich
die Philosophie in die Sphire des Logisch-Begrifflichen.

Der imperialistisch und realistisch weitausgreifende
Romer denkt in grossen Rdaumen, aber nicht philosophisch
tastend, sondern klar und sicher. Er schafft die ungemein
klar empfundenen Rdume in seinen Thermen, im Kolos-
seum, im Pantheon, und in Pompeji schon raffiniertere
Raumgruppierungen. Doch gab hier noch die Materie, die
wirkliche oder kriftig gemalte Strukturiertheit der Winde
und Decken einen formalen, aber bestimmten Realismus,
der sich auch in der rémischen Rechtslehre manifestiert.

Mit dem Christentum erhielt das Raumproblem einen
ganz neuen Sinn, aus dem spontan die Basilika hervor-
ging und der Zentralbau eine ausserordentliche Weitung
und Entsinnlichung erfuhr, wie in der Hagia Sophia und im
Markusdom. Sie sind der architektonische Ausdruck der
Vergeistigung, der Ueberwindung des Materiellen, welche
das Christentum anstrebte. Dieses brachte dem Menschen
zum erstenmal die Unverlierbarkeit der Einzelseele in
einem verginglichen Korper. Die Mirtyrer und Heiligen
der Mosaiken bedecken Winde und Decken, welche trotz
aller formalistischen Schwere nur als Triger einer trans-
zendenten Welt erscheinen, die den irdischen Raum um-
hiillt.



In den romanischen Stil von Frankreich kommt wieder
das Stoffliche
werden assimiliert und in den fleischig-schweren Bau-

durch keltische Kulturelemente. Diese
massen, in den zahllosen Tiergestalten in die christ-
liche Kunst eingegliedert. Endlich wird die gotische
Kathedrale in ihrem Pfeiler- und Rippensystem, mit ihrer
architektonischen Logik als Abbild des gottlichen Logos
empfunden, und die Glasgemilde, sozusagen wie leuch-
tende Mauern, als reale Erscheinung aus der transzenden-
len Well. Gleichzeitig fand das rational-begriffliche Den-
ken der Scholastik in einem allumfassenden Ordnungs-
system einen Hohepunkt, gleich einer gedachten, riesigen
Pyramide. Entsprechend ist auch alles Politische und Wirt-
schaftliche geordnet im feudalistischen Lehenssystem, mit
dem Kaiser an der Spitze als oberstem Lehensherrn.

Die Renaissance bringt wieder mehr stoffliches Erleb-
nis, indem sich Vorstellungen und Gefiihle mit den anti-
ken Gétterfiguren verbinden, mit den Quadern und Ge-
simsen der Palazzi. Der Barock bringt neue Akzentuierung
des Raumes: in dieser Zeit war auch das ptolemiische,
geozentrische Weltsystem endgiiltic ersetzt durch das-
jenige des Kopernikus, in welchem die Erde wie die an-
deren IHimmelskorper im Weltraum kreist.

Aehnlich erlebt sich der Mensch zwischen dynamisch
bewegten Massen jener Architektur, in ihren schwingen-
den Réumen. Raum wird deshalb Ausdruck des Mystizis-
mus in Religion und Staatsidee; die Verschlingung von
Raum und Bausubstanz in der Kirche, im Park und im
Barockschloss  symbolisiert die Berithrung der realen
mit der transzendenten Sphire, in der Staatslehre des
Gottesgnadentums. In der Wissenschaft, zwischen Glauben
und Wissen, beginnt der Mensch im «Cogito ergo sum»
des Descartes die Welt von sich aus denkend, zweifelnd
und glaubend zu erfassen. Fiir die Frommigkeit des New-
ton ist der Rewm das Hochste, das «Sensorium Gottes».

So wendet sich mit der nun folgenden Aufklirung die
Architektur zu einem neuen Klassizismus, der schon friih-
zeitig in den Fassaden des Schlosses zu Versailles und
spitter in der des Louvre erscheint. Eine Riickschau zeigt,
dass das periodische Erscheinen klassizistischer Wellen
seit den Griechen weniger eine Riickkehr zur Kérper-
lichkeit als vielmehr die Besinnung auf eine strukturelle
Ordnung bedeutet. Das organisch-sinnliche Element des
griechischen Stils mit der Potenzierung des Lebendig-
Korperlichen nimmt mit jeder klassizistischen Periode
mehr ab, dagegen wird das dort schon enthaltene Ord-
nungsprinzip immer evidenter. Es zeigt sich in den Schlgs-
sern Frankreichs und Siiddeutschlands streng, fast abstrakt
trocken wie in Nymphenburg und in den klassizistischen
Backsteinbauten im Norden Europas wie in den Holzbau-

ten des amerikanischen Colonial Stile. In der Philosophie
frigt man, was die Aussenwelt, was das «Ding an sich» sei,
ob es «Substanz» iiberhaupt gibe; diese wird nun zu
einem metaphysischen Begriff. Kant ordnet alle Katego-
rien des Erfahrens und Denkens in drei quadratischen
Tafeln iibereinander an; wir wiirden heute sagen: in
einem ridumlichen Kubus.

Wenn wir heute dieses Uebergewicht der «Denksphii-
ren» auch in Frage stellen, so fithren wir doch das mo-
derne Denken auf jene Epoche Descartes, Newton bis Kant
zuriick. In der Architekturgeschichte ist man geneigt, den
Beginn der modernen Architektur bei jenem Klassizismus
am Ende des 18. Jahrhunderts anzusetzen, mit seinen kla-
ren kubischen und ridumlichen Gestaltungen. Das spitere
Zuriickgreifen auf Gotik und Renaissance brachte jenen
Riickschiag in den «Materialismus», der vor dem modernen
Bauen herrschie, und den wir am Anfang erwihnten.

Ich versuchte in dem historischen Abriss zu zeigen,
wie die Raumgestaltung immer auch auf jener Dialektik
zwischen Stoff und Raum beruhe, und dass diese Dialektik
mit dem gesamten Lebensgefithl, mit den Formen des Vor-
stellens und Denkens jeweils iibereinstimmte.

Heute treten wir in die Predigtkirche, die Versamm-
lungshalle, die Ausstellungsriume, den Kongrefisaal, in
den Horsaal zur geistigen Neuorientierung zusammen.
Denn hier gewinnen wir Ueberblicke und sinnvolle Be-
ziehungen fiir all das, was sonst zerstreut, stiickweise und
zusammenhanglos in unseren Vorstellungen bliebe. Sind
sie aber «raumlich» klar geordnet, so vermogen wir erst
die ungeheure Mannigfaltigkeit modernen Lebens und Er-
lebens zu erfassen.

Greifen wir noch einmal zuriick: schon in Altigypten
suchten sich die Menschen seelisch zu orientieren, aber
sie taten es so, dass sie Vorstellungen und Sinnzusammen-
hinge in den klargeschnittenen Felsenreliefs, in den Kri-
stallen der Pyramiden materialisierten. In deren Grab-
kammern verkorperten sie auch zum erstenmal geistige
Dinge mit den bildhaften Hieroglyphen.

Wir nun heben, fiinftausend Jahre spiter, unser Vor-
stellen, Denken und Fiihlen in geistice Rdume hinaus, und
das priigt auch den Stil unserer gebauten Riume. Wie diese
im einzelnen auch gestaltet werden, das moderne Raum-
problem ist weit mehr als eine Frage der Technik, der
Hygiene, des Sozialen und Aesthetischen. Es ruht eben
auf der Grundorientierung a!ler unserer Vorstellungen in
riumlich erlebler Anschaulichkeif. Diesen Aspekt einmal
herauszustellen, als notwendige Ergénzung zu den be-
kannteren Betrachtungen, war der Zweck dieser Zeilen.

Hans H. Baumann, Zirich

29



	Das moderne Raumproblem

