
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 27 (1940)

Heft: 1

Artikel: Das moderne Raumproblem

Autor: Baumann, Hans H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-22213

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-22213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


jedem Besucher als das aus der Situation heraus einzig

Mögliche verstanden wurde. Auf einem riesigen Gelände

ohne architektonische und landschaftliche Gegebenheiten

bleibt schlechterdings gar nichts anderes übrig, als eine

schematische Anordnung der Bauten nach geometrischen

Axen, denn wollte man hier i malerisch» bauen, wäre es

die bare Willkür. Wenn man aber schon axial baut, dann

müssen die einzelnen Bauten Pendant bilden, dann muss

man die Fassaden schematisieren, und das führt ganz von

selbst zu jener langweiligen Monotonie und
Verlegenheits-Monumentalität, wie sie für Weltausstellungen

typisch sind; denn da man schliesslich dem Besucher

etwas Ungewöhnliches bieten muss, sieht man sieh

gezwungen, die Bauten ins Kolossale oder sonstwie
Absonderliche zu steigern, auch ohne dass dies vom Inhalt her

geboten wäre. Mit der individuellen Leistung ist es bei

solchen Dimensionen aus, die offene Zusammenarbeit
zwischen Chefarchitekt und Mitarbeitern muss durch ein

straffes Reglement ersetzt werden. Die Situation der
Zürcher Landesausstellung schloss von vornherein jede axiale

Entwicklung und damit Pendantbildung aus, und nur auf

dieser Grundlage war es möglich, den dreissig einzelnen

Ausstellungsarchitekten jene Freiheit einzuräumen, die

schliesslich den Reiz der Ausstellung ausmachte und die

darüber hinaus die Aktionsfähigkeit des demokratischen

Gedankens unter Beweis stellte. Die Enge der Bebauung

verhinderte, dass der Besucher viele Bauten zugleich im

Blickfeld hatte, er bekam eine nach der andern zu sehen,

und so bestand keine Ursache, die einzelnen Bauten ins

Sensationelle aufzupeitschen. Die gleichen so erfreulich
einfachen und trotzdem abwechslungsreichen Bauten hätten

gleichgültig und unordentlich erseheinen müssen, wenn

grössere Abstände ermöglicht hätten, viele auf einmal zu

sehen. Die Enge der Situation intensivierte ganz von selbst

die einzelnen Bauten und zugleich die dazwischenliegenden

Gärten, während ein zu grosses Gelände mit riesigen
Zwischenräumen und Avenuen wie in New York das

Einzelgebäude relativiert, den Zwischenraum entleert und
damit zugleich zur Uebertreibung und zur Schematisierung

aller Baufornien zwingt. Es ist wichtig, sich diesen Unterschied

vor Augen zu halten, denn er zeigt, wo die Möglichkeiten

intensiver und spezifischer kultureller Leistungen
für ein kleines Land wie das unsrige liegen, und zwar gilt
dies nicht nur für das Gebiet der Architektur.

Es ist das besondere Verdienst des Chefarchitekten
Hans Hofmann, die Möglichkeiten, die gerade in der

Beschränkung lagen, klar erfasst und ins Positive gewendet,

ja zur Grundlage der ganzen Planung und der kollegialen
Zusammenarbeit mit mehr als dreissig Architekten gemacht

zu haben, und ausländische Besucher, die beide Ausstellungen

zu sehen Gelegenheit hatten, haben diese zürcherische

Ausstellung als eine Leistung empfunden, die nicht

nötig hat, die Kleinheit der Verhältnisse als Entschuldigung

anzuführen, sondern als Ansporn zu einer Intensität,

die weit über das hinausging, was New York mit
einem Vielfachen an materiellem Aufwand als Gesamtanlage

zu bieten vermochte.

P. M.

Das moderne Raumproblem
Die Rolle des «Raumes» in unseren modernen Bauten

ist mehr als eine architektonische Frage, indem die

Vorstellung von R a u m das wesentlichste Element und Symbol

für unser Denken und Fühlen geworden ist.

In den Streitfragen um den modernen Baustil ging es

hauptsächlich um die Baumaterie, welche die Räume

umhüllte. Es gab in den sohlechtesten der vorangehenden
Perioden gute Räume. Gegen den grossen Tonhallesaal

in Zürich als Raumschöpfung lässt sieh prinzipiell nicht

viel einwenden Aber seine Umhüllung ist das Schlimme.

Bei solchen öffentlichen Bauten wie auch beim «Salon» im

Wohnbau war es das schwierigste, die grosse <Gefühls»-In-

vestierung in all der wuchernden Formenwelt der Decken,

Wände und Säulen, der Prunkmöbel, Nippsachen, Draperien

usw. zu liquidieren. Auch mit den pseudogotischen Bauten

wollte man aus der Gotik nicht das Charakteristische

und auch dazumal «Moderne», nämlich die grossen
Lichtflächen der Kathedralen und Ratsäle gewinnen, sondern

die Unzahl der Fensterpfeiler, Butzenscheiben; dunkles

Getäfer, also gerade das Dunkel, das Verschlossene: die

schwere «gotische Mauer» (obwohl das ein Widerspruch

in sich bedeutet). Man wollte mittelalterliches Materialgefühl,

Zunfthandwerklichkeit. In der Pseudorenaissance

sollten die Bossen, Gesimse und grossen Säulenordnungen
durch ihren substantiellen Aufwand zum Ausdruck einer

vorhandenen oder gewollten Potenz, wie bei Staatsbauten

und Bankhäusern werden. Allerdings gibt es auch Bauten,

wie Sempers Polytechnikum, wo man aus der klassischen

Haltung eine Allegorie des Ordnungswillens, der

Geistigkeit, einer, wenn auch historisch orientierten

Besinnung herausliest. Aber alles manifestierte sich im

Betonen des Materiellen.
So war noch bis vor einigen Jahren die Verteilung

von Wand- und Fensterflächen eine Frage der verbleibenden

Wandstruktur, des stofflichen Gitters zwischen den

Oeffnungen. Erst die weitgehende Verminderung jenes

Grundstoffes durch minimale Stützen aus Eisen und Eisenbeton

brachte hier Freiheit. Aber diese Techniken waren

hauptsächlich Mittel, und weniger Ursache zum modernen

Bauen. Denn schon pompejanische Gartenfronten, gotische

Masswerkwände, die Südseiten schweizerischer Bauernhäuser,

uralte Bauweisen des fernen Ostens zeigen die-

26



selben leitenden Vorstellungen. Im modernen Bauen wird
nicht die Wand von Fenstern und Türen durchbrochen,

sondern sie wird umgekehrt in ein Struktursystem
eingefügt an der Stelle, wo man Wand haben will. In diesem

Sinne verläuft der Prozess bewusst und sichtbar auf dem

Bauplatz im Skelett- und Plattenbau. Aber auch schon die

geistige Konzeption durch den Architekten, ja gelegentlich

die Vorstellung des Bauherrn beginnt mit dem

immateriellen Strukturbild der verlangten Räume; das

Weitere besteht sozusagen in der Durchbildung eines

Raumblockes. So kann man das Wesen des schöpferischen
Prozesses im modernen Bauen, vom Beginn bis zur
Vollendung, als das Vorstellen und Arbeiten mit den reinen
Raumelementen bezeichnen.

In dieser Vorstellungssphäre wickelt sieh auch die

feinere Differenzierung der Raumumgrenzung im
einzelnen ab. Nach der zweckmässigen Anordnung und Pro-

portionierung der Räume geht man an das Abwägen von

durchsichtigen und undurchsichtigen Teilen der Baumumhüllung,

aus welchem Stoff diese auch gedacht sein mögen.

Mit dieser Differenzierung wurde auch das Spielen mit
Eisenstülzen und Bauplatten, sowie jene weltfremde

Mystik in Raum, Glas, poliertem Blech und Gestänge im

allgemeinen überwunden; sie gehören zum «Jugendstil».

Im Privatraum verlangt das individuelle Bedürfnis

nicht nur die gute Führung des Lichteinfalls, sondern auch

eine besondere Beziehung vom Innenraum zum Aussen-

raum und zu den anstossenden Räumen Die Möbel dienen

nicht mehr dazu, um die Wände symmetrisch oder malerisch

zu gliedern, sondern um den Raum selbst zu

differenzieren. Sogar für das Schaffen der momentanen

Raumstimmung greifen wir nicht mehr zu Lampenschirmen
und Verdunkelung, sondern modulieren die homogen
erleuchteten Räume durch Vorhänge und Schiebewände;

wir variieren den Raum um uns herum nach den

Zuständen unseres Gemütes. Das japanische Haus, das ein

System von Schiebewänden darstellt, ist für uns

sozusagen zum Ideal geworden, weil sich für jeden Zweck, für
jede Stunde, sogar jede Stimmung die Räume variieren
lassen.

Unser Sensorium für diese Dinge hat sich ausserordentlich

gesteigert. Der Akzent 'hat sich von den materiellen
Elementen der Raumumgrenzung auf den Raum selbst

verschoben. Wände und Oeffnungen, Decken und Boden,

die früher noch ihr eigenes potentielles Leben hatten und

sich quasi um den Raum herum akkumulierten, sind heute

nur Mittel zum Zweck: um zum Raum integriert zu werden

und dann selbst neutral zurückzutreten.
Was ich darunter verstehe, zeigt auch die moderne

Malerei in ihren Umwandlungen: in jener raschen

Stilentwicklung seit dem Impressionismus wurde das Einzelobjekt

aufgelöst, die Bildteile ordneten sich in einer

mehr gefühlten als gedachten Raumstruktur, in der Bild¬

ebene wie auch in Tiefenschichten. Heute, nach jenen

experimentierenden Stufen, sind die Einzelobjekte wieder

körperlich, plastisch, aber sie bleiben stark isoliert, denn

die räumliche Spannung zwischen ihnen ist das wichtigste
Erlebnismoment. Man denke an Bilder von F. Hodler,
oder etwa von Otto Meyer-Amden, mit ihren subtilen und

doch so gespannten räumlichen Beziehungen der Gestalten.

Raum wird zur Welt in der modernen Literatur. Schicksale

werden nicht mehr psychologisch oder als Kausalketten

entwickelt, sondern die Raumlinien vonEinzelsehick-

salen berühren, schneiden und trennen sich. In Gedichten,

Novellen und Feuilletons ist das beliebteste Thema irgendeine

«Begegnung» irgendwo in der Welt. Im grossen
englischen Roman, wie bei James Joyce, wogen Gegenwart,

Vergangenheit und auch Zukunft unausgeschieden im

Bildraum. Im früheren Roman wurde z. B. ein Familienschicksal

kausal, psychologisch und konkret entwickelt.

Heute wird dargestellt, wie sich mehrere individuelle
Schicksalslinien zufällig kreuzen, verwickeln und wieder

auseinandergehen. Oder die Schilderungen zeigen einen

historischen oder gegenwärtigen Schicksalsraum.

Raum» ist heute faszinierender Mythos ganzer Völker
und die Zauberformel der Politiker. Für den Kaufmann,
den Industriellen ist das Absatzgebiet der Raum, in dem

seine Gedanken kreisen. Das Substantielle aber, das Gold,

scheint vielen als Wertmass fragwürdig; auch nicht die

Erzeugung der Güter, noch deren Konsumierung, sondern

ihre freie Bewegung im Wirtschaftsraum der Welt ist das

brennendste Problem. Raum-* ist Problem für die Entfaltung

des Einzelnen wie ganzer Kulturen. Man redet und

schreibt von Kulturraum, Kultursphäre. Auch in der

Philosophie und allen Geisteswissenschaften spricht man von

«Schichten», «Schichtung», «Niveau», «Vorstellungsebenen»,

«Sphären» usw.; das sind heute die Bilder und

Kategorien des wissenschaftliehen Denkens, aber auch in der

journalistischen, in der anschaulichen, in der populärsten
Sprache. Man achte nur einmal auf die Terminologie in

unseren Büchern und Zeitungen. Dieses Vorstellen in
Räumen führt zwar zu klarer Unterscheidung der

Standpunkte und Gefühlssphären, aber leider auch zu ihrer
absoluten Trennung, zu der unheilvollen Unmöglichkeit,
Brücken zu schlagen, zur radikalen Fremdheit.

Begriffe sind nicht mehr geistige Konzeptionen ohne

Ausdehnung, wie bei Leibniz, sondern sie «umfassen»,

bedecken», «überwölben», weil sie räumlich denken.

Begriffliches Denken und Ordnen geschieht in räumlicher

Anschauung.

In der neuen Psychologie spricht man von «Seelen-

schichten», von «Umweltraum», von «Projektionen» nach

aussen. Will der abendländische Mensch in Introspektion
nach innen schauen, so kommt er von selbst auf Vorstellungen,

die denjenigen des fernen Ostens gleichen, weil
dort der Stoff als Schleier der Maja aufgelöst ist und das

27



Darstellen und Ordnen psychischer Dinge in Raumordnungen

schon entwickelt war.

Beherrschung des Raumes durch die Technik, schon

von Goethe als ihr notwendiges Hauptziel prophezeit,

gelang seither in unerwartetem Masse. Raum ist

Lebenselement ihrer jüngsten Zweige: des Fliegens, des Radio

und des Fernsehens.

Auch die exakten Wissenschaften, Mathematik und

Physik, entwickelten sich in der Erweiterung und

Differenzierung der Raumvorstellung, denn sie treiben den

geradlinigen, euklidischen Raum schon längst über die

festen Grenzen, die ihm durch die drei Dimensionen
gesetzt schienen; er verbindet sieh mit der Materie, deren

Kräfte ihn krümmen, zum Gravitationsfeld, und mit der

Zeit schliesslich zum Raum-Zeit-Kontinuum.

Stellen wir solchen Vorstellungen als grössten Gegensatz

das kosmologische Weltbild aus einer der ältesten

Kulturen gegenüber, dasjenige der Altägypter. Wenn die

Griechen schon von einem Himmelsgewölbe reden, das

immerhin einen Raum umfassle, so war der Himmel in

Aegypten noch ein Ozean, oder eine Kuh, der Leib der

Himmelsgöttin llathor, die sich über die Erde beugt, aber

nicht über einen leeren Raum, denn am Tage wird sie

gestützt von der heissen, sichtbar flimmernden und

aufsteigenden Tagesluft; nachts aber sinkt ihr Leib, auf dem

die Sterne gemalt sind, auf die Erde hinab. Der tropische

Sternenhimmel, der für uns wie nichts sonst das Bild des

Gewölbes erweckt, berührt bei den Aegyptern die Erde.

Je weiter man zurückgreift, um so deutlicher manifestiert

sich, dass gar keine Vorstellung von Raum da war.

Bei den Aegyptern war das Denkmaterial ausschliesslich

der Stoff, die Materie. Auch das, was denkt, der Geist,

die Seele, ist für sie materiell. In der ägyptischen Architektur

gibt es unzählige Scheintüren, welche den in den

Raum hinausgeratenen Seelen die Rückkehr in den Felsen

und in ihr Grab weisen sollen, wo auch die Körper
als Mumien unzerstörbar aufbewahrt sind, denn ohne

diesen existieren auch sie nicht mehr weiter.

Keine der unzähligen Gestalten in den Reliefs schreitet

oder blickt aus der Bildebene. Plastiken sind abgegrenzte

Kuben, oft Klötze mit einem Kopf, oder Kolossalstatuen,

die am Fels oder Boden angewachsen sind. Selbst da, wo

ein Ritus Räume verlangte, schritt man durch endlose

Korridore, gedeckte Schächte, wie zum Totentempel des

Chefren, bis man nach kilometerlangem Wandern am

Ziele stand: unmittelbar unter der Riesenmasse der Pyramide.

In Pyramiden und Felsengräbern war das religiöse
Gefühl immanent.

Es gibt keinen ägyptischen Helden, der in weiten
Räumen irrt und handelt. Der Kern des Mythos des Osiris

ist das Aufsuchen der über das ganze Land zerstreuten
Stücke seiner Leiche und deren Zusammenfügen, wodurch

er erst als Gott aufersteht, so dass auch die zentrale

religiöse Gestalt der materiellen Integration bedarf.

Wir haben absichtlich dieses Denken und Fühlen im

Stoff mit seinen drastischen Beispielen dargestellt, aber

auch die müderen widersprechen ihnen nirgends.
Der griechische Mensch schuf in seinem Tempel noch

immer einen kleinen Raum, verglichen mit der Baumasse,

die er nach aussen zeigt, und die vollendet plastisch im

Aussenraum steht. Nur der Priester betritt die Zella;
der Zug der Panathenäen wandelt nur um den Tempel. Die

griechische Sprache hat kein Wort für <Raum», nur für
«Spielbühne». Umschlossener Raum existiert zwar in der

Vorstellung, aber der Akzent liegt noch auf dem Stoff.

Dem entspricht durchaus das Denken. Wie der Tempel
und die Säule höchste Körperlichkeit erhalten, so ist für
Parmenides das «Sein» nicht ein Begriff, sondern eine

Kugel. Wie das Lichtspiel auf der Rundung und den Kan-

nelüren der Säulen, und deren Schatten auf dem Boden

und den Zellawänden das körperliehe Sein aufs stärkste

hervorhebt: so wird auch das Denken gedacht in dem

berühmten Höhlengleichnis des Plato: nur auf dem Stofflichsten,

nämlich auf der Rückwand einer Felsenhöhle erkennt

der Mensch als Schattenrisse die Urbilder aller Dinge,

die ewigen Ideen. Wenn er sich aber umwendet, um diese

selbst zu schauen, wird er gänzlich geblendet von ihnen,

gleichwie vom Lichte des Himmels. Diese ungemein
anschauliehen Metapher Piatos für seine Philosophie symbolisiert

aber zugleich die Lösung des Denkens und Vorstellens

aus ihrer Gebundenheit an die Materie. Im Hellenismus

mit seiner illusionistischen Raummalerei entwickelt sich

die Philosophie in die Sphäre des Logisch-Begrifflichen.
Der imperialistisch und realistisch weitausgreifende

Römer denkt in grossen Räumen, aber nicht philosophisch

tastend, sondern klar und sicher. Er schafft die ungemein

klar empfundenen Räume in seinen Thermen, im Kolosseum,

im Pantheon, und in Pompeji schon raffiniertere

Raumgruppierungen. Doch gab hier noch die Materie, die

wirkliche oder kräftig gemalte Strukturiertheit der Wände

und Decken einen formalen, aber bestimmten Realismus,

der sich auch in der römischen Rechtslehre manifestiert.

Mit dem Christentum erhielt das Raumproblem einen

ganz neuen Sinn, aus dem spontan die Basilika hervorging

und der Zentralbau eine ausserordentliche Weitung
und Entsinnlic'hung erfuhr, wie in der Hagia Sophia und im

Markusdom. Sie sind der architektonische Ausdruck der

Vergeistigung, der Ueberwindung des Materiellen, welche

das Christentum anstrebte. Dieses brachte dem Menschen

zum erstenmal die Unverlierbarkeit der Einzelseele in

einem vergänglichen Körper. Die Märtyrer und Heiligen
der Mosaiken bedecken Wände und Decken, welche trotz

aller formalistischen Schwere nur als Träger einer
transzendenten Welt erscheinen, die den irdischen Raum

umhüllt.

28



In den romanischen Stil von Frankreich kommt wieder

das Stoffliche durch keltische Kulturelemente. Diese

werden assimiliert und in den fleischig-schweren
Baumassen, in den zahllosen Tiergestalten in die christliche

Kunst eingegliedert. Endlich wird die gotische

Kathedrale in ihrem Pfeiler- und Rippensystem, mit ihrer
architektonischen Logik als Abbild des göttlichen Logos

empfunden, und die Glasgemälde, sozusagen wie leuchtende

Mauern, als reale Erscheinung aus der transzendenten

Welt. Gleichzeitig fand das rational-begriffliche Denken

der Scholastik in einem allumfassenden Ordnungs-

system einen Höhepunkt, gleich einer gedachten, riesigen

Pyramide. Entsprechend ist auch alles Politische und
Wirtschaftliche geordnet im feudalistischen Lehenssystem, mit
dem Kaiser an der Spitze als oberstem Lehensherrn.

Die Renaissance bringt wieder mehr stoffliches Erlebnis,

indem sich Vorstellungen und Gefühle mit den antiken

Gölterfiguren verbinden, mit den Quadern und
Gesimsen der Palazzi. Der Barock bringt neue Akzentuierung
des Raumes; in dieser Zeit war aueh das ptolemäische,

geozentrische Weltsystem endgültig ersetzt durch
dasjenige des Kopernikus, in welchem die Erde wie die

anderen Himmelskörper im Weltraum kreist.
Aehnlich erlebt sich der Mensch zwischen dynamisch

bewegten Massen jener Arehitektur, in ihren schwingenden

Räumen. Raum wird deshalb Ausdruck des Mystizismus

in Religion und Staatsidee; die Verschlingung von
Raum und Bausubstanz in der Kirche, im Park und im
Barockschloss symbolisiert die Berührung der realen

mit der transzendenten Sphäre, in der Staatslehre des

Gotlesgnadentums. In der Wissenschaft, zwischen Glauben

und Wissen, beginnt der Mensch im «Cogito ergo sum»

des Descartes die Welt von sich aus denkend, zweifelnd
und glaubend zu erfassen. Für die Frömmigkeit des Newton

ist der Raum das Höchste, das «Sensorium Gottes».

So wendet sich mit der nun folgenden Aufklärung die

Arehitektur zu einem neuen Klassizismus, der schon

frühzeitig in den Fassaden des Schlosses zu Versailles und

später in der des Louvre erscheint. Eine Rückschau zeigt,
dass das periodische Erscheinen klassizistischer Wellen
seit den Griechen weniger eme Rückkehr zur Körperlichkeit

als vielmehr die Besinnung auf eine strukturelle
Ordnung bedeutet. Das organisch-sinnliche Element des

griechischen Stils mit der Potenzierung des Lebendig-
Körperlichen nimmt mit jeder klassizistischen Periode

mehr ab, dagegen wird das dort schon enthaltene
Ordnungsprinzip immer evidenter. Es zeigt sich in den Schlössern

Frankreichs und Süddeutschlands streng, fast abstrakt
trocken wie in Nymphenburg und in den klassizistischen
Backsteinbauten im Norden Europas wie in den Holzbau¬

ten des amerikanischen Colonial Stile. In der Philosophie

fragt man, was die Aussenwelt, was das «Ding an sich» sei,

ob es «Substanz» überhaupt gäbe; diese wird nun zu

einem metaphysischen Begriff. Kant ordnet alle Kategorien

des Erfahrens und Denkens in drei quadratischen

Tafeln übereinander an; wir würden heute sagen: in

einem räumlichen Kubus.

Wenn wir heute dieses Uebergewicht der «Denksphären»

auch in Frage stellen, so führen wir doch das

moderne Denken auf jene Epoche Descartes, Newton bis Kant

zurück. In der Architeklurgeschiehte ist man geneigt, den

Beginn der modernen Architektur bei jenem Klassizismus

am Ende des 18. Jahrhunderts anzusetzen, mit seinen klaren

kubischen und räumlichen Gestaltungen. Das spätere

Zurückgreifen auf Gotik und Renaissance brachte jenen

Rückselnag in den «Materialismus», der vor dem modernen

Bauen herrschte, und den wir am Anfang erwähnten.

Ich versuchte in dem historischen Abriss zu zeigen,

wie die Raumgestaltung immer auch auf jener Dialektik
zwischen Stoff und Raum beruhe, und dass diese Dialektik
mit dem gesamten Lebensgefühl, mit den Formen des Vor-

stellens und Denkens jeweils übereinstimmte.

Heute treten wir in die Predigtkirche, die Versamm-

lungshalle, die Ausstellungsräume, den Kongreßsaal, in

den Hörsaal zur geistigen Neuorientierung zusammen.

Denn hier gewinnen wir Ueberblicke und sinnvolle

Beziehungen für all das, was sonst zerstreut, stückweise und

zusammenhanglos in unseren Vorstellungen bliebe. Sind

sie aber «räumlich» klar geordnet, so vermögen wir erst

die ungeheure Mannigfaltigkeit modernen Lebens und
Erlebens zu erfassen.

Greifen wir noch einmal zurück: schon in Altägypten
suchten sich die Menschen seelisch zu orientieren, aber

sie taten es so, dass sie Vorstellungen und Sinnzusammenhänge

in den klargeschnittenen Felsenreliefs, in den

Kristallen der Pyramiden materialisierten. In deren
Grabkammern verkörperten sie auch zum erstenmal geistige

Dinge mit den bildhaften Hieroglyphen.
Wir nun heben, fünftausend Jahre später, unser

Vorstellen, Denken und Fühlen in geistige Räume hinaus, und
das prägt auch den Stil unserer gebauten Räume. Wie diese

im einzelnen auch gestaltet werden, das moderne

Raumproblem ist weit mehr als eine Frage der Technik, der

Hygiene, des Sozialen und Aesthetischen. Es ruht eben

auf der Grundorientierung aller unserer Vorstellungen in

räumlich erlebter Anschaulichkeit. Diesen Aspekt einmal

herauszustellen, als notwendige Ergänzung zu den

bekannteren Betrachtungen, war der Zweck dieser Zeilen.

Hans H. Baumann. Zürich

29


	Das moderne Raumproblem

