Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 27 (1940)

Heft: 10

Artikel: Philosophie der kiinstlerischen Qualitat
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-22288

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-22288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Philosophie der kiinstlerischen
Qualitat

Sobald wir ein Kunstwerk nicht danach befragen, was
es vom Menschlich-Allzumenschlichen  seines Schopfers,
von Volk und Zeitgeist spiegelt, woraut die kunsthisto-
rische Forschung sich zumeist fast ausschliesslich konzen-
triert, sondern nach jenen Qualititen, die es aus Natur
und Nichtkunst als Kunstwerk herausheben und uns jen-
seits aller nichtformalen Beziiglichkeiten unter den Wer-
ken der Kunst ein Besser oder Schlechter zu unterscheiden
ermoglicht, stellen wir die Frage nach jenem geheimnis-
vollen Phiinomen, das wir «kiinstlerische Qualitity nennen.
Die Aesthetik, die nach Lust- und Unlustgefiihlen, Trieben,
Vermogen, Sinnlichkeit, kurz nach dem Genuss am und
durch das Kunstwerk fragt, verdeckt das Wesen dieses
Phinomens der kiinstlerischen Qualitit — ganz ebenso wie
die Flucht ins Irrationale vor den Werken der Kunst —
anstatt es zu entdecken. Mit «Schénheit» im Sinne eines
normativen isthetischen Begriffs hat kiinstlerische Quali-
tit nichts zu tun. «Das ,Gute’ in der Kunst meint jene ge-
heimnisvoile Kraft, durch welche das Bild eines hisslichen
Betllers besser sein kann, als das der schonsten aller Ko-
niginnen.» Daher spricht Kurl Riezler, auf dessen Buch
hier verwiesen werden soll, nicht vom Schonen, son-
dern vom Guten. Er fragt auch nicht nach dem Guten
schlechthin, sondern nach demjenigen, wodurch das Gute
gut ist — aus dem einfachen Grunde: «Es gibt der Kiinste
mehrere und ihrer Stile viele. In jeder ist, wie es scheint,
das Gute ein anderes. Das Gute in der Musik und der Tep-
pichweberei, das Gute der byzantinischen oder der Barock-
malerei ist doch offenbar nur aus der Eigenart der Kunst-
art wie des sogenannten Stiles bestimmbar.»

Kurt Riezlers «Traktat vom Schonen»!' st
eine streng philosophische Untersuchung. Gleichwohl
wird sie auch dem philosophisch nicht Geschulten, der
die Frage nach dem Wesen der kiinstlerischen Qualitit
stellt und Kldrung sucht, von hohem Werte sein. Sie ist
vielleicht das Beste, was nach Konrad Fiedler zu dem
Problem gesagt worden ist — mit jener echt philosophi-
schen Einsicht, die weiss: «Nur im Ungeniigen ,zwischen’
Wissen und Unwissen atmel alles Erkennen». Der Zugang
zu Riezlers Untersuchung wird dem philosophischen Laien
durch den schonen, sehr gepflegten Stil, den Riezler
schreibt, wesentlich erleichtert. (Angemerkt sei, dass der
Verlasser des «Traktats vom Schénen» nicht der ehemalige
Herausgeber der deutschen Werkbundzeitschrift «Die
Form» ist, der wohl vielen Lesern des «Werk» in guter
Erinnerung geblieben, sondern dessen Bruder, der bis
1933 dem Lehrkorper der Universitit Frankfurt ange-

! «Traktat vom Schonen». Zur Ontologie der Kunst. Frankfurt a. M.,
1935. Verlag Vittorio Klostermann. 227 Seiten, brosch. RM. 7.—, geb. 9.—.

Ausstellung des Deutschen Werkbundes DWB in Bern 1917
Gesamtiplanung und Bauten von Peter Behrens

Eingangsseite der Ausstellungshalle
oben: Gartenseite

Garten der Ausstellung des DWB in Bern 1917
Entwurf: Peter Behrens, Ausfiihrung durch die Firma Froebel, Ziirich




horte.) Statt eines Referats mogen einige Zitate gegeben
werden, die wohl eindringlicher Geist und Gehalt des
Buches vermitteln, wenn es sich dabei auch nur um aus
dem Ganzen herausgerissene Stiicke handelt, die mehr
Richtung und Ziel der Untersuchung anzudeuten, als Weg

und Ergebnis aufzuzeigen vermdogen.

«Die kiinstlerische Qualitiit ist von fusserster Verletzlichkeit.
Der schon von Polyklet bekannte Satz: «ov wexpdv to meow
werpov» (nicht klein ist das Kleine, das da fehlt) gilt so weit, dass
Reproduktionen von Zeichnungen, die eine Messung mit den fein-
sten mechanischen Mitteln nicht von dem Orviginal unterscheiden
kann, dem Kenner noch qualitativ unterscheidbar sind. Die Quali-
tit haftet an dem Original. Sie vertrigt sich nicht mit Nach-
ahmung, Kopie, Reproduktion.,

«Dieser Verletzlichkeit steht eine nicht minder seltsame Wi-
derstandskraft gegeniiber. Dieselbe Qualitiit eines Kunstwerks,
welche gegen Nachahmung und Reproduktion so empfindlich ist,
zeigt gegen iusseren Schaden, Verstiimmelung, ja Zertriimme-
rung, eine oft erstaunliche Widerstandskratt. Auch der Torso,
das Fragment bewahren die Qualitiit.»

«Das ,Gute’ hat scine Macht in sich selbst und durch sich
sclbst. Ob nun der Kiinstler fiir sich selbst, fiir den Betrachter.
fiir die Gottheit, den Staat oder fiir das Volk schafft: keines
dieser ,fiir> macht das Schlechtere besser; keines kann irgend
etwas an dem Guten begriinden. Dagegen bediirfen alle diese
Jir? zu ihrer Begriindung des Guten, wenn sie nicht als schein-
haft zusammenbrechen sollen. Das hiermit ausgesprochene Dart
par 'art ist kein Part pour Part. Das heisst: die Kunst kann
fiir etwas anderes nur durch sich selbst etwas sein. Wenn fest-
gehalten wird, dass Kunst fiir die Gottheit nur durch sich selbst,
eben als Gutes, etwas sein kann, mag zugestanden werden, dass
Kunst leichter durch sich selbst etwas ist, also gut wird, wenn
sie fiir die Gottheit etwas sein will.»

«Die Kunstwerke verschiedener Zeiten und Vilker riicken ein-
ander desto nédher, je hoher die Qualitiit ist, und entfernen sich
um so mehr voneinander, je niedriger sie ist. Die ganz grossen
Werke sind einander iiber alle Unterschiede des Stils und der
Zeit verwandt. Einander Fremdestes kann aneinander erinnern.
Bei Werken niedriger Stufe bediirfen wir (im allgemeinen) mehr
als bei solchen hoherer eciner Kenntnis der Zeit und der Kultur,
aus der sie erwachsen.»

«Erkenntnis der Qualitit kann in schr vielen Iéillen unab-
hingig von jedem historischen Wissen um die seelische Welt, die
Zeit und den Raum sein, aus dem ein Werk herausgewachsen ist.
Es ist etwas vollig anderes, eine chinesische Vase zu datieren oder
als gut zu erkennen. Es gibt Kenner, welche das eine ohne das
andere, das andere ohne das eine vermogen. Die eine Kenntnis
mag die andere erleichtern oder unterstiitzen: in beiden Fillen
wird Verschiedenes erkannt..1

Die ,Schonheit’ des Vorwurfs hat mit dem ,Guten’ nichts
zu tun. Das ,Gute’ kann im Hiisslichen wie im ,Schonen’ wohnen.
Was immer das Schone fiir sich und gegen das Hiissliche geltend
machen mag: das Schone verfithrt, im nur Schonen, als wiire es
schon gut, stehen zu bleiben; das Iiissliche spornt an, iiber das
Nur-Hiissliche hinwegzukommen.»

«Wenn wir Form und Gehalt trennen und solche Trennung
unserem Suchen nach dem Guten zugrunde legen, werden wir ge-
zwungen sein, festzustellen: Das Gute vertrigt sich weder mit
einer Form, die nicht Gehalt, noch mit einem Gehalt, der nicht
Form wiire und zwingt Form Gehalt, Gehalt Form zu sein. So
vernichtet es die Trennung, statt sie zu fordern.»

«In allem Guten erscheint... das Allgemeine in einem Ein-
zelnen, das als Einzelnes ein Einmaliges, Unwiederholbares ist;
in allem Guten ist das Einzelne in seiner Einzelheit auf ein All-
gemeines bezogen, ja auf geheimnisvolle Weise dieses selbst.» (Das
gilt nur in den darstellenden Kiinsten, wie Riezler ausdriicklich
bemerkt.)

1 Zu diesem Thema vergleiche unsern Aufsatz «Kunstge-
schichte oder Kunstverstindnis» im «Werk» 1938, Heft 11, S. 321,
wo aus dieser Unterscheidung die notigen piidagogischen Konse-
quenzen abgeleitet werden. . m.

304

Wir geben ein paar andere Zitate, die uns besonders

naheliegende Probleme betreffen:

Klassisch-klassizistisch:

«Sehr viele, sehr verschiedene Jahrhunderte ... haben die
Siiule des griechischen Tempels bewundert und iibernommen.
Nichts scheint leichter nachzuahmen. Alles kann gemessen wer-
den, ein relativ hohes Handwerk bedarf keiner technischen Fer-
tigkeit, die der Nachahmende nicht hiitte besitzen und erwerben
konnen. Worin liegt der Unterschied der Qualitiit, die eine grie-
chische Siiule des 6. und 5. Jahrhunderts... von der klassizi-
stischen trennt — und zwar nicht nur durch den Gesamtzusam-
menhang, in dem die Siule steht, sondern durch die Siiule selbst
fitr sich, dergestalt, dass die antike Siiule, eingebaut in eine
mittelalterliche Kirche, in ihr selbst zu leben und ihre Qualitét
zu bewahren vermag?

«...Thre (der antiken Siéule) berithmte ,Harmonie’ ist keine
Iarmonie der Masse und ihver Verhiiltnisse, sondern ineinander-
gefiigte Spannung des Widerstandes und der Kraft, der Leistung

und Anstrengung — gegenstrebige Harmonie — daher zugleich
Rhythmus einer Bewegung, ja Einheit von Bewegungen. ... Sie

ist gerade dadurch lebendig, dass sie Ausdruck sowohl des Schwe-
ren als auch des Leichten, des Ruhigen sowohl als auch des Be-
wegten ist — dass sie auf eine seltsame Weise je zwischen beiden
und in diesem ,Zwischen’ beides zugleich ist. ... Das Heitere als
Heiteres fiir sich allein ist nicht lebendig, es ist nicht einmal
heiter, die Ruhe als Ruhe ist nicht einmal ruhig, das Mass als
Mass allein ist nicht einmal Mass — geschweige denn ,beseelt’
und des Lebens voll.

Ueber den Kitsch:

Hier ist das Siisse ,num? siiss, das Sehnsiichtige ,nu?
schnsiichtig, das Schaurige ,nur’ schaurig — und im ,nur’ leer
und nicht einmal wahrhaft siiss und sehnsiichtig und schaurig —
weil eben das Siisse fiir sich allein nicht einmal siiss ist, sondern
nur in einer gedachten und toten Weise auf dem Umwege iiber
das Gegenstiindliche und auf Geleisen, die die Gewohnheit des
Gehirns fiir die Empfindung ausgefahren hat.»

Ausgezeichnet ist, was Riezler iiber das kiinstle-
rische «Bild» sagt, in dem das vom inneren Auge Ge-
schaute (was er «Eidos» nennt) die sinnliche Erscheinung
gefunden haben muss. Das «innere Auge» ist blind, so-
lange es nicht die dussere Erscheinung gefunden hat. Es
handelt sich um die Beziehung von Form-«Vorstellung»
und «<Moti

Auch von der anderen Seite, vom Gegenstande her, gibt es
cin blindes Schen. Da sieht das iussere Auge und das innere ist
blind; dann ist, was das iiussere sieht, nur der dumme «Gegen-
stand». (Der TTall des Naturalismus!) Da sieht der Mensch am
Uler eincs Sces das dunkle Blatt einer Seerose, von den Wellen
und von der Sonne umspielt. Zuerst sieht er nur die Seerose und
das Wasser. Plotzlich, vielleicht nur fiir einen Nu, sieht er etwas
anderes: nimlich an dem Dunkeln und Hellen des Blattes in dem
Ruhigen und zugleich Bewegten des Wassers das eigene Dunkle
und Helle und Ruhige und Bewegte— aber nicht nur als sein
ecigenes, ihm allein, diesem besonderen Subjekt Zugehoriges, son-
dern als etwas, was auch in allem anderen und worin er und
alles andere ist. In diesem Augenblick ist das Blatt im Wasser
«Bild», das innere und das iiussere Auge haben ein jedes im an-
deren ihre Art der Blindheit verloren und sind beide als eines
doppelt sehend geworden.»

Man gedenke hierbei eines Wortes von Goethe:

«IBs ist etwas unbekannt Gesetzliches im Objekte, was dem
unbekannt Gesetzlichen im Subjekt entspricht.»

Mogen unsere Zitate ermutigt haben, das Buch selbst
zur Hand zu nehmen, dessen vorsichtiges Fragen die selbst-
gewisse Antwort meidet, aber gerade darum das begriff-
liche Denken um so sicherer an die Grenzen des Erkenn-
baren fiihrt und ganz gewiss nicht, wie so manche #sthe-
tische Abhandlung, von einem blinden Hirn geschrieben ist.

E.



	Philosophie der künstlerischen Qualität

