
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 27 (1940)

Heft: 10

Artikel: Philosophie der künstlerischen Qualität

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-22288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-22288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philosophie der künstlerischen

Qualität

Sobald wir ein Kunstwerk nicht danach befragen, was

es vom Menschlich-Allzumenschlichen seines Schöpfers,

von Volk und Zeitgeist spiegelt, worauf die kunsthistorische

Forschung sich zumeist fast ausschliesslich konzentriert,

sondern nach jenen Qualitäten, die es aus Natur

und Nichtkunst als Kunstwerk herausheben und un?
jenseits aller nichtformalen Bezüglichkeiten unter den Werken

der Kunst ein Besser oder Schlechter zu unterscheiden

ermöglicht, stellen wir die Frage nach jenem geheimnisvollen

Phänomen, das wir < künstlerische Qualität» nennen

Die Aesthetik, die nach Lust- und Unlustgefühlen, Trieben,

Vermögen, Sinnlichkeit, kurz nach dem Genuss am und

durch das Kunstwerk fragt, verdeckt das Wesen dieses

Phänomens der künstlerischen Qualität — ganz ebenso wie

die Flucht ins Irrationale vor den Werken der Kunst -
anstatt es zu entdecken. Mit «Schönheit» im Sinne eines

normativen ästhetischen Begriffs hat künstlerische Qualität

nichts zu tun. Das ,Gute' in der Kunst meint jene
geheimnisvolle Kraft, durch welche das Bild eines hässlichen

Bettlers besser sein kann, als das der schönsten aller
Königinnen.^ Daher spricht Kurt Riezler, auf dessen Buch

hier verwiesen werden soll, nicht vom Schönen,
sondern vom G u t e n. Er fragt auch nicht nach dem Guten

schlechthin, sondern nach demjenigen, wodurch das Gute

gut ist — aus dem einfachen Grunde: «Es gibt der Künste

mehrere und ihrer Stile viele. In jeder ist, wie es scheint,

das Gute ein anderes. Das Gute in der Musik und der

Teppichweberei, das Gute der byzantinischen oder der Barockmalerei

ist doch offenbar nur aus der Eigenart der Kunstart

wie des sogenannten Stiles bestimmbar.)

Kurt RiezU'rs i T r a k t a t vo m Schönen-'1 ist

eine streng philosophische Untersuchung. Gleichwohl

wird sie auch dem philosophisch nicht Geschulten, der

die Frage nach dem Wesen der künstlerischen Qualität
stellt und Klärung sucht, von hohem Werte sein. Sie ist

vielleicht das Beste, was nach Konrad Fiedler zu dem

Problem gesagt worden ist — mit jener echt philosophischen

Einsicht, die weiss: 'Nur im Ungenügen ,zwischen"

Wissen und Unwissen atmet alles Erkennen^. Der Zugang

zu Riezlers Untersuchung wird dem philosophischen Laien

durch den schönen, sehr gepflegten Stil, den Riezler

schreibt, wesentlich erleichtert. (Angemerkt sei, dass der

Verfasser des ^Traktats vom SchönenN nicht der ehemalige

Herausgeber der deutschen Werkbundzeitschrift «Die

Formss ist, der wohl vielen Lesern des «Werk» in guter
Erinnerung geblieben, sondern dessen Bruder, der bis

1933 dem Lehrkörper der Universität Frankfurt ange-

//////F-rwit

' «Traktat vom Schonen». Zur Ontotogie der Kunst. Frankfurt a. M.,
1935. Verlag Vittorio Klostermann. 227 Seiten, brosch. RM. 7.—, geb. 9.—.

i-i
ll"l

_ —
e.

Anae

Ausstellung des Deutschen Werkbundes DWB in Bern 1917

Gesamtplanung und Bauten von Peter Behrens

IIIUli

Eingangsseite der Ausstellungsha
oben: Gartenseite

H:

^¦^T»:;; ^%i?s^lB,'i

^r UKStL

Garten der Ausstellung des DWB in Bern 1917

Entwurf: Peter Behrens, Ausführung durch die Firma Froebel, Zürich

'¦LL.

'K.

«Ä



hörte.) Statt eines Referats mögen einige Zitate gegeben

werden, die wohl eindringlicher Geist und Gehalt des

Buches vermitteln, wenn es sich dabei auch nur um aus

dem Ganzen herausgerissene Stücke handelt, die mehr

Richtung und Ziel der Untersuchung anzudeuten, als Weg
und Ergebnis aufzuzeigen vermögen.

Die künstlerische Qualität ist von äusserster Verletzlichkeit.
Der schon von Polyklet bekannte Satz: «oü fiiy.Qov zö naget
fimgov» (nicht klein ist das Kleine, das da fehlt) gilt so weit, dass
Reproduktionen von Zeichnungen, die eine Messung mit den feinsten

mechanischen Mitteln nicht von dem Original unterscheiden
kann, dem Kenner noch qualitativ unlerscheidbar sind. Die Qualität

haftet an dem Original. Sie verträgt sich nicht mit
Nachahmung, Kopie, Reproduktion..

Dieser Verletzlichkeit steht eine nicht minder seltsame
Widerstandskraft gegenüber. Dieselbe Qualität eines Kunstwerks,
welche gegen Nachahmung und Reproduktion so empfindlich ist,
zeigt gegen äusseren Schaden, Verstümmelung, ja Zertrümmerung,

eine oft erstaunliche Widerstandskraft. Auch der Torso,
das Fragment bewahren die Qualität.:)

«Das ,Gute' hat seine Macht in sich selbst und durch sich
selbst. Ob nun der Künstler für sieh selbst, für den Betrachter,
für die Gottheit, den Staat oder für das Volk schafft: keines
dieser ,für' macht das Schlechtere besser; keines kann irgend
etwas an dem Guten begründen. Dagegen bedürfen alle diese
,für' zu ihrer Begründung des Guten, wenn sie nicht als scheinhaft

zusammenbrechen sollen. Das hiermit ausgesprochene Part
par l'art ist kein l'art pour Part. Das heisst: die Kunst kann
für etwas anderes nur durch sich selbst etwas sein. Wenn
festgehalten wird, dass Kunst für die Gottheit nur durch sich selbst,
eben als Gutes, etwas sein kann, mag zugestanden werden, dass
Kunst leichter durch sich selbst etwas ist, also gut wird, wenn
sie für die Gottheit etwas sein will.;

«Die Kunstwerke verschiedener Zeiten und Völker rücken
einander desto näher, je höher die Qualität ist, und entfernen sich
um so mehr voneinander, je niedriger sie ist. Die ganz grossen
Werke sind einander über alle Unterschiede des Stils und der
Zeit verwandt. Einander Fremdestes kann aneinander erinnern.
Bei Werken niedriger Stufe bedürfen wir (im allgemeinen) mehr
als bei solchen höherer einer Kenntnis der Zeit und der Kultur,
aus der sie erwachsen.»

«Erkenntnis der Qualität kann in sehr vielen Fällen
unabhängig von jedem historischen Wissen um die seelische Welt, die
Zeit und den Raum sein, aus dem ein Werk herausgewachsen ist.
Es ist etwas völlig anderes, eine chinesische Vase zu datieren oder
als gut zu erkennen. Es gibt Kenner, welche das eine ohne das
andere, das andere ohne das eine vermögen. Die eine Kenntnis
mag die andere erleichtern oder unterstützen: in beiden Fällen
wird Verschiedenes erkannt, i

Die .Schönheit' des Vorwurfs hat mit dem ,Guten' nichts
zu tun. Das ,Gute' kann im Hässlichen wie im ,Schönen' wohnen.
Was immer das Schöne für sich und gegen das llässliehe geltend
machen mag: das Schöne verführt, im nur Schönen, als wäre es

schon gut, stehen zu bleiben; das llässliehe spornt an, über das
Nur-Hässliehe hinwegzukommen.»

«Wenn wir Form und Gehalt trennen und solche Trennung
unserem Suchen nach dem Guten zugrunde legen, werden wir
gezwungen sein, festzustellen: Das Gute verträgt sich weder mit
einer Form, die nicht Gehalt, noch mit einem Gehalt, der nicht
Form wäre und zwingt Form Gehalt, Gehalt Form zu sein. So

vernichtet es die Trennung, statt sie zu fordern.»

«In allem Guten erscheint das Allgemeine in einem
Einzelnen, das als Einzelnes ein Einmaliges, Unwiederholbares ist;
in allem Guten ist das Einzelne in seiner Einzelheit auf ein
Allgemeines bezogen, ja auf geheimnisvolle Weise dieses selbst.» (Das
gilt nur in den darstellenden Künsten, wie Riezler ausdrücklich
bemerkt.)

i Zu diesem Thema vergleiche unsern Aufsatz «Kunstgeschichte

oder Kunstverständnis» im «Work» 1938, Heft 11, S. 321,

wo aus dieser Unterscheidung die nötigen pädagogischen
Konsequenzen abgeleitet werden. p. m.

Wir geben ein paar andere Zitate, die uns besonders

naheliegende Probleme betreffen:

Klassisch-klassizistisch:
«Sehr viele, sehr verschiedene Jahrhunderte haben die

Säule des griechischen Tempels bewundert und übernommen.
Nichts scheint leichter nachzuahmen. Alles kann gemessen werden,

ein relativ hohes Handwerk bedarf keiner technischen
Fertigkeit, die der Nachahmende nicht hätte besitzen und erwerben
können. Worin liegt der Unterschied der Qualität, die eine
griechische Säule des (i. und 5. Jahrhunderts von der klassizistischen

trennt — und zwar nicht nur durch den Gesamtzusain-
menhang, in dem die Säule steht, sondern dureh die Säule selbst
für sich, dergestalt, da;s die antike Säule, eingebaut in eine
mittelalterliche Kirche, in ihr selbst zu leben und ihre Qualität
zu bewahren vermag?

¦-. Ihre (der antiken Säule) berühmte .Harmonie' ist keine
Harmonie der Masse und ihrer Verhältnisse, sondern ineinandergefügte

Spannung des Widerstandes und der Kraft, der Leistung
und Anstrengung — gegenstrebige Harmonie — daher zugleich
Rhythmus einer Bewegung, ja Einheit von Bewegungen. Sie
ist gerade dadurch lebendig, dass sie Ausdruck sowohl des Schweren

als auch des Leichten, des Ruhigen sowohl als auch des

Bewegten ist — dass sie auf eine seltsame Weise je zwischen beiden
und in diesem .Zwischen' beides zugleich ist. Das Heitere als
Heiteres für sieh allein ist nicht lebendig, es ist nicht einmal
heiter, die Ruhe als Ruhe ist nicht einmal ruhig, das Mass als
Mass allein ist nicht einmal Mass — geschweige denn .beseelt'
und des Lebens voll.»

Ueber den Kitsch :

Hier ist das Süsse ,nur' süss, das Sehnsüchtige ,nur'
sehnsüchtig, das Schaurige ,nur' schaurig — und im ,nur' leer
und nicht einmal wahrhaft süss und sehnsüchtig und schaurig —
weil eben das Süsse für sich allein nicht einmal süss ist, sondern
nur in einer gedachten und toten Weise auf dem Umwege über
das Gegenständliche und auf Geleisen, die die Gewohnheit des

Gehirns für die Empfindung ausgefahren hat.»

Ausgezeichnet ist, was Riezler über das künstlerische

«Bild» sagt, in dem das vom inneren Auge
Geschaute (was er «Eidos» nennt) die sinnliche Erscheinung

gefunden haben muss. Das «innere Auge» ist blind,
solange es nicht die äussere Erscheinung gefunden hat. Es

handelt sich um die Beziehung von Form-«Vorstellung»
und «Motiv»:

Auch von der anderen Seite, vom Gegenstande her, gibt es

ein blindes Sehen. Da sieht das äussere Auge und das innere ist
blind; dann ist, was das äussere sieht, nur der dumme «Gegenstand».

(Der Fall des Naturalismus!) Da sieht der Mensch am
Ufer eines Sees das dunkle Blatt einer Seerose, von den Wellen
und von der Sonne umspielt. Zuerst sieht er nur die Seerose und
das Wasser. Plötzlich, vielleicht nur für einen Nu, sieht er etwas
anderes: nämlich an dem Dunkeln und Hellen des Blattes in dem
Ruhigen und zugleich Bewegten des Wassers das eigene Dunkle
und Helle und Ruhige und Bewegte— aber nicht nur als sein
eigenes, ihm allein, diesem besonderen Subjekt Zugehöriges,
sondern als etwas, was auch in allem anderen und worin er und
alles andere ist. In diesem Augenblick ist das Blatt im Wasser
'Bild», das innere und das äussere Auge haben ein jedes im
anderen ihre Art der Blindheit verloren und sind beide als eines
doppelt sehend geworden.»

Man gedenke hierbei eines Wortes von Goethe:
«Es ist etwas unbekannt Gesetzliches im Objekte, was dem

unbekannt Gesetzlichen im Subjekt entspricht.»

Mögen unsere Zitate ermutigt haben, das Buch selbst

zur Hand zu nehmen, dessen vorsichtiges Fragen die

selbstgewisse Antwort meidet, aber gerade darum das begriffliche

Denken um so sicherer an die Grenzen des Erkennbaren

führt und ganz gewiss nicht, wie so manche ästhetische

Abhandlung, von einem blinden Hirn geschrieben ist.

E.

304


	Philosophie der künstlerischen Qualität

