
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 27 (1940)

Heft: 10

Artikel: Das Sammeln moderner Graphik

Autor: Spenagel, K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-22282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-22282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Sammeln moderner Graphik
Ansprache anlässlich der Eröffnung einer Ausstellung von Graphik aus Privatbesitz

D er Sa m tu 1 e r

Der Sammler von Graphik ist heute eine so seltene

Spezies geworden, dass es für ihn verlockend ist, einiges

zur Rechtfertigung seines unzeitgeniässen Daseins zu

sagen. Es gibt zwar ein Buch über die Psychologie des

Sammlers, worin wahrscheinlich das Wesentliche über

seine innere Struktur nachzulesen sein wird. Dass

seine Psyche in gewisser Hinsicht von besonderer Art ist,

lässt sich nicht leugnen und sie ist wohl vorerst einmal

am besten damit zu charakterisieren, dass er eine Art
Besessener ist, wenn er den Namen Sammler
verdien!. Er ist ein Besessener in dem Sinne, dass all sein

Denken immer wieder einbiegt auf die Beschäftigung mit
den Objekten seiner Sammeltätigkeit. Damit ist aber nur

eine, die triebmässige Seite des Sammeins aufgezeigt.
Die Lust zum Sammeln muss einem so im Blute sitzen,

dass man einfach nicht anders kann. Es liegt hier
etwas vor, das sich mit dem .Jagdtrieb des primitiven
Menschen vergleichen lässt, eine, wenn Sie wollen, sehr

egoistische Einstellung, deren vorerst einziges Ziel darin

gipfelt, sich über die Beute zu freuen, also darüber, dass

i c h das Wild erlegt habe und nicht der andere. So ist

denn auch beim Sammeln im Anfang Sturm und Drang.
In der ersten grossen Begeisterung sammelt man hastig,

nervös, in der steten Angst, es könnte einem vielleicht
etwas Wichtiges entgehen. Noch vertraut man dem eigenen

Urteil nicht restlos, man horcht nach links und rechts

auf das, was als vielversprechend und bedeutend

angepriesen wird. Es geht auch hier nicht ab ohne

Kinderkrankheiten und ohne jene Opfer, die das Lehrgeld
bedeuten für die langsam wachsende Einsicht. Von all dem

muss schliesslich eines nur bleiben: der heilige Eifer, die

warme Begeisterung, ohne die sich nichts Menschliches

zu gutem Ende führen lässt. Alles andere aber müssen

wir von uns tun, Stück um Stück und allem voran die

Hast. Und damit kommen wir zu dem andern Grundprinzip

des Sammeins: dass es etwas Langsames ist.

Eine Sammlung lässt sich nicht machen oder übernehmen
oder kaufen, wenn sie ein eigenes Gesicht haben soll,
sondern sie muss wachsen, langsam und äusserlich kaum
wahrnehmbar, so wie ein Baum wächst, Jahr um Jahr seine

Ringe ansetzend. Schritt um Schritt muss die Erkenntnis
sich weiten und vertiefen, um allmählich zu jener Kennerschaft

zu führen und zu jener Freiheit und Zuversicht,
die geduldig zu warten versteht, innerlich verständigt
davon, dass jene Dinge, die uns nottun, sich eines Tages

bei uns einstellen werden. So lange es nicht zu dieser

Klärung gekommen ist, bleibt das Sammeln nur eine Art

von Spieltrieb, bei dem im Grunde genommen das Objekt
des Sammelns keine besondere Rolle spielt und wo man

Kunstwerke sammelt, so wie man Briefmarken, Schmetterlinge

oder alte Uhren zusammenträgt, um sie mit Bie-
nenfleiss und Sachkenntnis zu klassifizieren, zu katalogisieren,

nach Kulturkreisen, Zeitabschnitten, einzelnen

Künstlern und dergleichen. Nun ist ja ganz zweifellos von
dem Begriff des Sammelns die Idee des Anhäufens von

Objekten und des Besitzes schlechthin nicht zu trennen,
und welcher Sammler dürfte mit gutem Gewissen behaupten,

diese Freude am Besitz ganz überwunden zu haben"?

Es wird ja gerne die Existenzberechtigung des Sammlers

überhaupt damit begründet, dass er mit seherischem

Blicke Verschollenes ans Lieht ziehe und noch Unerkanntes

für die Nachwelt sichere, also zum Hüter und Erhalter
hoher Menschheitswerte werde. Wir wollen uns aber

eingestehen, dass es zu allen Zeiten nur ganz wenige sein

werden, denen die Menschheit in diesem Sinne zur
Schuldnerin wird. Worauf ich aber speziell hinweisen

möchte, das ist der hohe Gewinn und das innere Wachstum,

das als Ergebnis jeglichen ernsten Umganges mit
Kunstwerken überhaupt zu buchen ist, wenn wir uns

bemühen um den tieferen Zweck des Sammelns: um das

Erleben des Kunstwerkes. Mit dem äusserlichen Erwerb
eines Werkes beginnt dann für den ernsthaften Sammler

recht eigentlich erst die Arbeit. Beim Sammeln von
Graphik geht es etwa darum, ein erworbenes Blatt immer

wieder vorzunehmen, sich darin zu vertiefen und zu

versuchen, hineinzuwachsen in jenen innern Zustand des

Künstlers, der zum äusserlich sichtbaren Ausdruck
gebracht worden ist. Und hier liegt nun die nicht zu

verachtende grosse Bedeutung des Besitzes, indem erst er
und das Zusammenleben mit dem Kunstwerk ermöglicht,
das Vergleichen mit andern Werken, das immer erneute

Betrachtern und liebevolle Sich-Hineinleben. Heimgekehrt

mit einem neu erworbenen Blatt, kommen dann jene
für den Sammler ergiebigsten Stunden: das erste stille
Zusammensein mit dem neuen Werk, das Nachschaffen im

Geiste: E s sehen zu lassen, um im Dienste eines Höheren

nur noch Auge zu sein. Es kommt das Ausprobieren im

Passepartout, das Montieren und Wählen des Ausschnittes

und jenes stille zwischen den Werken Hin- und Hergehen,

wobei scheinbar nichts geschieht und doch jenes allein
Entscheidende vor sich geht, dass die Werke in uns ein-'
gehen und sie nun auch von uns Besitz ergreifen und

nicht nur wir von ihnen. Dazu gehört auch jenes fast

geniesserische Sich-Ergehen an den kleinen graphischen

Feinschmeckereien, den Druckunterschieden, den Wir-

281



w«

Aus der XVIII. Ausstellung der Gesellschaft Schweizerischer Maler,
Bildhauer und Architekten GSMBA in der Kunsthalle Bern

Max Fueter, Bern: Flötenspieler, Bronze. Kleines Modell für eine
Brunnenfigur im neuen Konservatorium Bern

kungen auf die Papiere verschiedenster Qualität und

Farbe. Dieser innige Verkehr mit dem Kunstwerk muss

dazu führen, dass wir Wunder über Wunder erleben; aber

auch dass wir uns immer mehr beschränken lernen, weil
allmählich jenes feine Gefühl sich in uns entwickelt, das

nur noch anklingt, wenn wir in einem Werke die Spuren

jenes Unaussprechlichen entdecken, womit es zum echten

Kunstwerk erst gestempelt wird. In dem Masse, wie wir
auf diesem Wege langsam vorwärts kommen, wird die
Zahl der Werke, die uns Gewinn sein können, immer kleiner

und die Anzahl der Werke, die wir innerlich besitzen

und äusserlich entbehren können, immer grösser. Dieser

Weg kann ein Lebensweg sein, lang und mühsam, voller

Glücksmöglichkeiten, aber auch gelegentlicher
Enttäuschungen; sein Ende ist nicht auszudenken und liegt weit

jenseits alles menschlichen Stückwerkes. Wer ihn geht,

muss voll guten Willens sein; voller Neugierde, alles zu

sehen und nur weniges zu erwählen; vollen Mutes ständig

umzulernen und ohne Starrsinn mühsam erkämpftes Wissen

vor tieferer Erkenntnis preiszugeben.

Das graphische Blatt
Damit ist nun die Tätigkeit des Sammelns lediglich

umrissen mit einem Kontur, innerhalb dessen die mannig¬

faltigen Spielarten seiner Erscheinungsformen in einer
reich abgestuften Farbigkeit blühen. Das Sammeln von

Graphik macht es möglich, mit relativ bescheidenen Mitteln

der Schönheiten dieses Gartens teilhaftig zu werden.

Das graphische Blatt steht ja ungefähr in der Mitte
zwischen der Einmaligkeit der Originalzeichnung oder des

Wandbildes und der Vielfalt der künstlerischen
Reproduktion. Ohne die Exklusivität des Originals zu haben,

bewahrt es doch jenen Grad von Seltenheit, der allen

guten Dingen eigen zu sein pflegt. Ein ganz besonderer
Reiz des Umganges mit Graphik besteht nun auch darin,
dass sie, gleich wie die Handzeichnungen, eine der reinsten

Aeusserungen des Künstlerischen darstellt, jenes eigentlich

Handschriftlichen, worauf schon der Name hinweist,
dessen Wirkung sich im wesentlichen auf den Strich
aufbaut, als dem Grundelement aller darstellerischen Perzep-

tionsmöglichkeiten überhaupt. Die Polarität schwarz-

weiss, hell-dunkel bildet die Grundlage dieses Graphischen,

und damit werden wir gleich mitten hineingeführt
in jene ungeheuer mannigfaltigen Abstufungsmöglichkeiten,

durch welche die Spannungen symbolisch zum
Ausdruck kommen, zwischen denen alles Menschliche sich

einlugen lässt: Himmel und Hölle — Gut und Böse —

Lust und Schmerz. So wird gleichnishaft alles Geschehen

zu einem Zwischenton, zwischen hell und dunkel, zwischen

schwarz und weiss.

Es kann aber nicht nur allein diese Wertung des Bildes

als Sinnbild sein, auf welche jenes ungemein
Faszinierende, fast im wörtlichen Sinne Lebendige zurückzuführen

ist, das immer wieder ausgeht von der Betrachtung-

hochwertiger und drucktechnisch vollendeter graphischer

Blätter, wenn wir dem Umgang mit ihnen aufgeschlossen

sind und sie zu lesen verstehen. Es liesse sich denken,

dass diese besondere Wirkung zurückzuführen ist auf den

Umstand, dass wir im graphischen Blatt einer doppel-
t e n Umsetzung des Erlebnisses gegenüberstehen, nämlich

einmal dem künstlerisch-schöpferischen Gestaltungsvorgang

bei der Uebertragung der Zeichnung auf Platte,

üruckstock oder Stein und zweitens dem eigentlichen

Druckvorgang, der jene mit nichts zu vergleichenden

materiellen Reize im fertigen Abzug zutage treten lässt,

welche oft durch das leise Spiel von Zufälligkeiten noch

eine besondere Steigerung erfahren. Dieser doppelten
Umsetzung vielleicht ist es zu verdanken, dass wir
mit dem graphischen Blatt so sehr in jene wirklich andere

Welt versetzt werden, in der das Bild aufhört, nur Abbild

zu sein, und aufgeht in dem, was man schon «die heilige

Unruhe des Graphischen» genannt hat.

Jedes Menschen einmaliges Sein ist vorstellbar als

sein eigenstes Bild, das er sich vom Dasein gemacht hat.

Alles geistige Bemühen gipfelt in dem Versuch, dieses

Bild ausser sich zu stellen auf einem der zwei Wege, die

gangbar sind: entweder durch die begriffliche Fixierung

282



über den Intellekt oder als eine Formulierung im Kunstwerk

auf dem Wege der Intuition. So steht vor uns die

unermessliche Bedeutung des Bildes in der Geschichte der

Menschheit vom unbeholfenen Gekritzel des Urmenschen

in den Fels über das dämonenbannende Bildsymbol der

Primitiven zum Kultbild und zum Sittenbild und weiter

zu den vielfältigen Ausdrucksformen und der Differenziertheit

modeinen künstlerischen Schaffens. Alles

Vergangene hat sich zum Bild geformt und kann nur in ihm

in uns lebendig werden, und aus nebelhaften Unbestimmtheiten

formt sich das Zukünftige bildhaft in uns, ehe es

Wirklichkeit wird. Das graphische Blatt verdankt nun
recht eigentlich seinen Ursprung dieser Erkenntnis vom
Wert des Bildes und dem Wunsche, etwas dem Original
annähernd Gleichzustellendes zu vervielfältigen in einer

Zeit, wo das Bild die Aufgabe zu erfüllen hatte, Kunstwerk

und Dokument in einem zu sein. Mit der Erfindung
der Photographie und später der Kinematographie, mit
der rapiden Entwicklung der raffiniertesten
Reproduktionsverfahren haben diese technischen Mittel das Gebiet

der Dokumentation voll und ganz übernommen. Der heutige

Mensch steht unter dem Einfluss eines ständig auf

ihn eindringenden Stromes dokumentarischer Abbilder,
die er nicht anders als oberflächlich aufnehmen kann.

Wenn er dabei oft bis zur Hoffnungslosigkeit stumpf
geworden ist für die Kraft des Bildes im künstlerischen

Sinne, so mag dies vor allem daran liegen, dass er trotz

seinem, oder vielmehr wegen seinem umfassenden
Tatsachenwissen als ein Unvorbereiteter vor das Bildwerk
tritt und immer wieder in den Irrtum verfällt, es

verstehen zu wollen, ihm irgendeinen endgültigen Sinn

geben zu wollen, um mit ihm fertig zu werden, so wie
er mit den Sternen fertig zu werden glaubt, indem er ihre
Bahn vorausbestimmt. Man kann deshalb immer wieder
die Beobachtung machen, dass Menschen heute Kunstwerke
ähnlich betrachten wie ihre illustrierten Zeitungen: durstig

nach Sensation und schon im voraus abgelenkt von

dem Gedanken, auf der nächsten Seite etwas womöglich
noch Interessanteres zu finden. So kommt ee dann gar nicht

zu jenem ersten Kontakt zwischen Kunstwerk und

Beschauer, zu jener Sensation, die es auch hier gibt, welche

den Anstoss zu einer Vertiefung in das Werk erst einzuleiten

vermöchte. Die ungeheure Ueberfütterung mit
Bildermaterial schliesst die Gefahr in sich, dass das schöpferische

Bildwerk durch das Dokument immer mehr

verdrängt werde, weil die Fülle des auf den Menschen

Einstürmenden ihn unfähig macht, zu verweilen.

Alte und moderne Graphik
Bestenfalls gesteht man ein etwas eingehenderes

Verweilen gelegentlich den anerkannten Werken alter
Graphik noch zu, aus der übernommenen konventionellen

Wertschätzung der Kunst ganz allgemein; aus einer unbe-

*< m

Aus der XVIII. Ausstellung der GSMBA in der Kunsthalle Bern
Max Weber, Genf, Kniende. Stein

wussten Bekräftigung des Wissens um die hohe Bedeutung

vom Bild, das wichtig ist und gefährlich zugleich, das uns

bedrängen oder beglücken kann, wenn wir in ihm nicht nur
einen Zeitvertreib am Rande des Lebens erblicken. Damit

bin ich zu einem Punkte gelangt, der mir besonders

am Herzen liegt: nämlich beim Unterschied zwischen dem

Sammeln von alter und moderner Graphik. — Dass sich

die Sammler von alter und moderner Kunst in zwei

sehr bestimmt getrennte Lager gruppieren, lässt sich

erklären aus den grundverschiedenen Voraussetzungen,

welche für die Sammeltätigkeit am einen und am andern

Ort massgebend sind. Für den Sammler von alter Graphik
ist die Spreu vom Weizen geschieden. Extrem formuliert
könnte man sagen, dass die Werke alter Kunst schon

gesammelt sind und eigentlich nur noch die Hand wechseln.

Wohl gibt es auch hier noch gewisse Unsicherheiten, die

um die Frage «echt oder unecht» kreisen; das Bemühen

283



Aus der XVIII. Ausstellung der GSMBA in der Kunsthalle Bern
Hermann Hubacher. Zürich. Porträt Bundesrat Dr. Philipp Etter. Bronze

des Sammlers ist aber vorwiegend historisch gerichtet, und

eine hohe Vertrautheit mit den Kulturen vergangener
Epochen und ihrer kunstgeschichtlichen Entwicklung sind

unumgängliehe Voraussetzung. Dem Sammler alter Kunst
sind damit gewisse Sicherheiten gewährleistet, die er sich

auf dem Wege des eingehenden Studiums erwerben kann.
Gehen wir nun hinüber zum Sammler moderner Graphik,
so ist die Ausgangssituation eine grundverschiedene. Hier
hat die allmähliche Erziehung des Auges zum Schauen,

das kein blosses Sehen mehr sein soll, die ganze Arbeit
zu leisten. Das Erschwerende liegt dabei in der

Auseinandersetzung mit dem Chaotischen der zeitgenössischen

Kunst, mit den Zufälligkeiten und dem Leerlauf einer
ins Uferlose strömenden Produktion, aus der er versuchen

muss, dasjenige ausfindig zu machen, von dem er glaubt,
dass es die Zeitströmung überdauern werde. Hier gibt es

keine Gewissheiten, und es gilt sich auseinanderzusetzen

mit mancher zuerst als fremdartig empfundenen
Formgebung, der gegenüber wir alle Sicherheit voreingenommenen

Besserwissenwollens von uns tun müssen. Wo wir
aber hier, im immer beschränkten Bereiche unserer eigenen

Aufnahmefähigkeit, auf das echte Kunstwerk stossen,

da vermag es uns oft ein Stück Weges blitzartig zu erleuchten

und uns damit vielleicht in einer unmittelbareren
Weise hilfreich zu sein als die 'grosse Wahrheit» aus der

Vergangenheit.
Das klassische Kunstwerk ist in eine für uns vergangene

Form gebannt, die wir verstehen, vielleicht gerade doshalb,

weil wir in ihr nicht mehr zu schaffen vermögen. Diese

Form ist deshalb nicht mehr im Sinne einer
Ausdrucksmöglichkeit lebendig. Sie verführt sehr leicht zu einer
Flucht in die Vergangenheit, aus der heraus die warme und

offene Hingabe an das pulsierende Gegenwartsgeschehen,
dieser ergiebigsten Quelle wachen Da eins, beeinträchtigt
wird. Es liegt etwas sehr Verlockendes in diesem

retrospektiven Untertauchen in eine uns traditionsmässig in

Fleisch und Blut übergegangene Formenwelt des Klassischen,

und wir vergessen alizuleicht, dass uns an ihr eigentlich

immer wieder nur d:e Reinheit der aus dem damaligen

Zeitgeschehen erzielten Synthese beispielhaft
begeistern dürfte. Dies ist das Zeichen, unter dem jeder
ernsthafte zeitgenössische Künstler und jeder Sammler

moderner Kunst sich immer wieder vor der Grösse

vergangener Kunst demutsvoll neigen wird. Nicht aber da,

wo das nur äusserliche Nacherleben vergangener
Kunstepochen ästhetisch gefärbt bleibt und deshalb das

Erlebnis sich nicht messen kann mit der offenbarungs-

artigen Erleuchtung, die uns gelegentlich aus dem grossen

Werke eines hellsichtigen Zeitgenossen treffen kann. Dass

uns die Beschäftigung mit zeitgenössischer Kunst so viel

näher heranrückt an die Probleme und Nöte des eigenen

Daseins, das macht ihren unvergleichlichen Wert aus und

auch noch dieses andere: dass sie uns den immer anregenden

und bereichernden persönlichen Kontakt mit dem

Künstler selbst zu bringen vermag und damit die

Möglichkeit, gelegentlich einzustehen für diejenigen unter

ihnen, deren Weg wir zu dem unsrigen gemacht haben.

Erlebnis der Graphik
Zu den Einwänden gegen die Beschäftigung mit der

zeitgenössischen Kunst gesellt sich dann gewöhnlich noch

jener andere: diese Kunst sei eine Angelegenheit einiger

weniger Eingeweihter geworden und sie vermöge dem

einfachen Menschen nichts mehr zu geben. Dabei wird

vergessen, dass die meisten Menschen gerade ihre eigene

Kompliziertheit in das Betrachten von Kunstwerken

hineintragen und nicht mehr daran glauben können, dass zum

Kunsterlebnis allem voran nur das eine nottue: zu

schauen und immer wieder zu schauen mit ein wenig Stille

und Andacht im Herzen. Immer noch gilt ja der

Umfassend-Wissende und nicht der innerlich stark Bewegte als

der Gebildete. Unsere Erziehung und Ausbildung hat das

ihre getan, um uns die Einfachheit zu nehmen, die hier

vonnöten wäre. Welchem einfachen Manne unserer Zeit

284



wäre z. B. je eine Maschine zu kompliziert, vorausgesetzt,
dass er sich von ihrer praktischen Leistungsfähigkeit

überzeugen konnte! Wie ganz anders verhält sich nun aber

dieser selbe einfache Mann gegenüber einem Kunstwerk!
Hier fehlt die ins Auge springende Funktion, die ihn
nachsichtig macht gegenüber der Kompliziertheit des

Mechanismus, und er verfällt in den tragischen Irrtum, die Kunst

sei nur schmückendes Beiwerk am Wege des Lebens, ohne

das man zur Not sehr wohl auskommen könne. So fühlt

er sich dem Kunstwerk gegenüber Du auf Du; er glaubt
sich berufen, von allem Anfang an mitzureden, nachzuforschen,

wie's gemacht sei, und festzustellen, wo es etwa noch

fehlen könnte. Er steht etwas gegenüber, von dem er glaubt,
dass es von ihm abhängig sei, und verliert dabei die

aufgezwungene Liebenswürdigkeit und die grenzenlose Toleranz,

die er den Dingen gegenüber zeigt, an die er materiell

gebunden ist.

In der Liebe zum graphischen Blatt, für die ich hier
ein wenig werben möchte, sehe ich eine Möglichkeit, um

aus dem monotonen Gleichtakt unerlebten Alltags sich

zurückzufinden zu teilweise verschütteten Wegen. Hat nicht
diese Liebe eine besonders nahe Beziehung zu etwas Un-

vergesslichem, das am Grunde unserer frühesten Erinnerungen

schlummert und nur geweckt zu werden braucht:
die Freude an den Bilderbüchern unserer Kindheit? Ich
meine jene unauslöschbaren Erlebnisse, wo im ersten

Kontakt mit dem Bilde neben der äussern Welt allmählich

jene scheinbar unwirkliche, im Grunde aber aller-
wirklichste Welt des Unsichtbaren traumhaft in uns

aufgestiegen ist. — Wir heutigen Menschen sind nun
vielleicht ein wenig zu alt geworden für das Bilderbuch der

Kunst, über das wir uns aus einem vermeintlichen
Erwachsensein heraus erhaben zu fühlen begannen. — Wie

aber unter äusserer Würde und Haltung in uns allen das

Kind, das wir einst gewesen sind, sich nie ganz ersticken

lässt, so lebt in uns der geheimnisvolle Zauber des Bilderbuches

weiter als Erinnerung an eine ferne Glückseligkeit.

Was nottut, ist nur, dass wir alles Wichtigtun, alle

Schwere und vermeintliche Verpflichtung an unser
Erwachsensein von uns tun — wenn wir uns das Himmelreich

nicht verschliessen wollen. — Das ist es, was wir
wieder hinnehmen müssen: dass diese Bilder anders
sind als das Alltägliche; wir müssen sie wieder hinnehmen,

so wie wir als Kinder die Drachen, Elfen und

Zwerge hingenommen haben, wohl wissend, dass es sie

nicht gab, aber unersättlich, immer mehr und mehr von

ihnen zu hören.

Gestatten Sie mir nun, nieine Ausführungen zu schliessen

mit einem kleinen Gleichnis, das Ortega y Gasset

gebraucht hat im Hinblick auf den Schriftsteller unserer Zeit
und das sich sinngemäss anwenden lässt auf den Betrachter

von Kunstwerken. Er sagt von ihm, er komme ihm vor
wie ein Mann, der an ein Fenster trete, nicht eigentlich

•

¦-¦

jri>
Imr-

Aus der XVIII. Ausstellung der GSMBA in der Kunsthalle Bern
Karl Geiser. Zürich: Porträtkopf des Nobelpreisträgers Prof. Karrer
ZUrich. Bronze

um hinauszusehen ins Freie, sondern um die Scheibe
selbst mit ihren kleinen Fehlern, ihrer besonderen

Glassorte und dem Grade ihrer Lichtdurchlässigkeit zu

betrachten. So möchte ich Sic bitten, beim Betrachten

von Graphik sich dieses kleinen Gleichnisses zu

erinnern, überall da, wo Sie nicht gleich warm zu werden

vermögen. Ich möchte Sie bitten, zu versuchen, hindurchzusehen

durch das Glas der vielleicht zuerst fremdartig
anmutenden Formensprache auf jene Landschaft des Menschlichen,

die möglicherweise auch hinter solchen Werken

sichtbar werden kann. Es könnte sein, dass gerade unter

ihnen welche sind, die ihre Entstehung einem ehrlichen

Ringen mit den grossen Nöten dieser Zeit verdanken. Oft

ist es nur ein sehr kleiner Schritt, der getan werden muss,

um das Seltsame zu erleben als ein Wunderbares.

K. Sponagel

285



Bühnenbilder von Eduard Gunzinger
Seit sich die Bühnengestaltung von der alten Routine

befreit hat - und das ist nun ungefähr ein Vierteljahrhundert

her - hat sich die Schweiz immer mehr von
ausländischen Vorbildern losgelöst und ist mit Erfolg eigene Wege

gegangen. Damals fand im Kunstgewerbemuseum Zürich

eine erste Theaterausstellung statt, wo man Edward

Gordon Craig und das deutsehe Theater von Max Reinhardt

kennenlernte, aber auch den Genfer Adolphe Appia, der

mit seinen kühnen Plänen, die Wagnerinszenierung auf

eine rein künstlerische Grundlage aufzubauen, im Ausland

besser als bei uns bekannt war. Auf die Blütenpracht,
die man damals erhoffte, ist dann wie ein Schnee der

lange Krieg gefallen, und doch waren nicht alle Keime

abgestorben; seither ist auf den städtischen Theatern wie

in sommerlichen Festspielen viel des Guten und
Zukunftversprechenden hervorgebracht worden, gefördert durch

mehrere Ausstellungen der Gewerbemuseen.

Auch die Landesausstellung hat in ihren Spielen und

in ihrer Theaterabteilung manches gezeigt, was uns über

die Vergangenheit unserer nationalen Bühne belehrte
und Bestrebungen für Gegenwart und Zukunft aufwies.

Hier war auch das Modell für eine Inszenierung zu sehen,

die durch ihre heitere Erscheinung und ihre vielseitige
Brauchbarkeit den Eindruck erweckte, dass ihr nicht nur
ein Bühnenpraktiker, sondern ein wirklicher Gestalter

Pate gestanden hatte. Sie war für das Schauspiel «Der
Magier» von Robert Faesi geschaffen worden, und für
sie zeichnete Eduard Gunzinger, der in Zürich als Bühnen-

bildnerassistent und später als erster Bühnenbildner am

Sladttheater Basel amtete.

Dass seine Bühnenwirksamkeit auf jene Bewegung
zurückgeht, die etwa vor fünfundzwanzig Jahren eingesetzt

hat, zeigt sich vor allem darin, dass er es nicht darauf

abgesehen hat, schön gemalte Hintergründe und Kulissen
neben der topfebenen Bühne aufzuhängen und Versatzstücke

hinzustellen. Denn das besser geschulte Auge des

heutigen Theaterbesuchers erträgt nicht mehr den körperlichen

Schauspieler neben unkörperlichen Dekorationen,
die das Licht auf andere Weise weiterspiegeln, die keinen

oder einen falschen Körperschatten tragen und unmögliche

Schlagschatten werfen. Denn jede Bewegung erhält

erst durch Beziehung zu einem Räume, an den wir glauben,

einen Sinn und ihr Mass, und diesem Raum fügt sie

sich ein, indem sie sich durch Stufen, Treppen und Rampen

auch dessen Höhe dienstbar macht.

Nur die volle Plastik des Bühnenbildes lässt uns daran

glauben, dass die Welt, auf der sich die dramatische Handlung

vollzieht, auch von hinten, von rechts und links
betrachtet die nämliche Welt ist.

Die Wege, auf denen die Einheitlichkeit einer
Inszenierung erreicht wird, können sehr verschieden sein, und

der Grundsatz der Einheit des Ortes, an den sich das

klassische französische Theater so streng gehalten hat, war

eigentlich gar nicht so töricht.
Die Buffo-Oper «Boccaccio» von Suppe wurde in

den letzten Jahren meist auf der Drehbühne gespielt.
Dadurch wurden die einzelnen Bildräume zu klein und

für die Entwicklung grosser Chöre blieb nicht mehr

genügend Platz; auch war kein Kontrast für die Wirkung
intimer Szenen mehr möglich. Demgegenüber wurde hier
jeder Akt für grosse Operelte eingerichtet. Der erste zeigt

einen freien, weiträumigen Platz in Florenz, wie es gegen
Ende des Mittelalters ausgesehen haben mag, mit Häusern

im Inkrustationsstil. Breite Stufungen führen zum
hintern Bühnenteil; die Häuser sind so gestellt, dass zehn

verschiedene Auftrittsmöglichkeiten gegeben werden. Bei

aller Anlehnung an Florentinisches sind die Häuser lustig
und fantastisch. In der Malerei wurde auf jede
Luftperspektive verzichtet; Weichheit der Farbtöne und

Weiträumigkeit werden durch Beleuchtung hervorgebracht.
Der zweite Akt des Boccaccio zeigt, um einen Gartenhof

gruppiert, die nämliche toskanische Bauweise in mehr

ländlicher Abwandlung. Wieder wurde durch freie
Anlage von Treppen das ewig Horizontale gebrochen. Jede

Einzelheit ist auf das Spiel eingestellt und unerlässlich;
nichts wurde der blossen Schmuckdekoration überlassen.

Bei der Inszenierung der «Italienerin in Algier»
von Rossini wurde die Einheit dadurch erreicht, dass die

vier Haupthandlungsorte die Seiten eines quadratischen
maurischen Hofs mit breiten Hufeisenbögen darstellen; sie

öffnen sich nacheinander gegen einen kleinen Saal im
Palaste des Bey, gegen das Meergestade mit seinen Schiffen,

gegen einen prächtigen Saal und gegen ein Kabinett.
Also ein imaginärer Grundriss, in dessen Mitte sich der

Zuschauer gestellt sieht. Einheitsarchitektur, durch die

breiten Bögen gewahrt, und Verwandlungstechnik haben

sich hier vorteilhaft vermählt. Die Oper kann ohne Pause,

ohne dass der Vorhang gesenkt wird, gespielt werden; die

fahrbaren Hauptstücke werden bei offener Bühne
eingeschoben. Die Bühne hat sich entrümpelt; der Darsteller
bleibt die Hauptsache.

Bei dem erfolgreichen englischen Drama «Mord in
der Kathedrale» von Th. S. Eliot, das den Tod des

Thomas Beckett, Erzbisc'hofs von Canterbury, zum Gegenstand

hat (wie Conrad Ferdinand Meyers Roman «Der

Heilige»), wurde die Simultanbühne der mittelalterlichen
Mysterienspiele auf moderne Art umgedeutet und durch

neue Lichttechnik verlebendigt. Die hohen Bündelpfeiler,
die sich nach oben endlos verlieren, geben das Bild eines

weiten kirchlichen Raumes; zwischen zweien dieser Pfeiler
steht ein Altar, der durch einen Vorhang aus unsern Augen

entrückt werden kann. Daran schliesst sich ein Lettner,

291


	Das Sammeln moderner Graphik
	Anhang

