Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 27 (1940)

Heft: 9

Artikel: Situation der Architektur 1940
Autor: Meyer, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-22271

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-22271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS WERK

Situation der Architektur 1940

Vorbemerkung

Es ist dem Redaktor gelegentlich bedeutet worden, seine Aufsiitze
seien zu lang. Diese Liinge bedauert niemand mehr als er selbst, aber
es gibt Gegenstiinde, tiber die sich nun einmal nur mit einer gewissen
Ausfithrlichkeit handeln lisst, wenn die Kiirze nicht zu Missverstind-
nissen fithren soll. Und vielleicht ist es doch notig, dass heute in dem
einzigen Land, in dem eine objektiv-theoretische Betrachtung der Archi-
tektur in deutscher Sprache mdoglich ist, diese Bemiihung um begriff-
liche Klirung einer hochst komplexen Situation auch wirklich unter-
nommen wird. p.m.

I. «Reaktion»

Ueber Nacht ist das Gespenst des Historismus in der
Architektur und im Kunstgewerbe wieder aktuell gewor-
den, das viele endgiiltig in die hintersten Rumpelkam-
mern verjihrten Aberglaubens verbannt glaubten. Aber
mit einer halb belustigten und halb entsetzten Brand-
markung dieser «Reaktion» ist nichts geholfen und nichts
erklirl. Ein Zuriickdrehen der Zeit hat es nie gegeben:
was manchmal so aussieht, ist stets nur ein Nachholen
von Versiumtem, ein Wiederaufleben von Problemen,
die man mit Schlagwortern betidubt, statt gelost hatte.
Durch die gewaltsame Unterdriickung unliebsamer Posi-
tionen wird aber die Verrechnung gegensitzlicher Mei-
nungen lediglich abgedriingt vom Feld der Diskussion auf
das der Rache — soviel sollte man aus der neueren Psy-
chologie und aus der neuesten Weltgeschichte gelernt
haben. Man ist also durch das Schlagwort «Reaktion»
nicht davon dispensiert, zu priifen, welche, wie ipso facto
erwiesen wird, lebendigen Kriifte hier eigentlich rea-
gieren, wogegen sie reagieren und in welcher Richtung.

Die historisierenden Regungen mdégen noch so absurd

scheinen: wenn sie nicht ganz bestimmten Bediirfnissen

HEFT 9

SEPTEMBER 1940

der Gegenwart entsprechen wiirden, finden sie keinen
Anklang; das gilt heute so gut wie fiir den Historismus
der Achtzigerjahre. Man komme also nicht mit dem Ein-
wand, historisierende Formen seien schon darum Unsinn,
weil sie nicht «der Ausdruck der Gegenwart» seien: frei-
lich sind sie dies, denn wenn eine Epoche historisierend
baut, so ist eben dieser Historismus der Ausdruck der be-
treffenden Epoche oder doch eine ihrer Ausdrucksmog-
lichkeiten, neben der sie vielleicht noch ganz andere,
gegensiitzliche  Ausdrucksmoglichkeiten besitzt. Es st
néamlich ein Vorurteil, zu glauben, jede Epoche kénne nur
ein Gesicht haben und miisse nach einer Formel aufgehen.

Dass die Welle von Nationalismus, die durch unsere
Zeit geht, auch in der Architektur ihren Niederschlag fin-
den wiirde, versteht sich von selbst; es war in den Zwan-
zigerjahren mit der Welle des Internationalismus nicht
anders, und was damals iiber die notige Gegenwarts-
bezogenheit der Kiinste gesagt wurde, gilt ebenso heute.
Und wenn die kulturelle und die davon nicht zu tren-
nende politische Entwicklung heute zu einer neuen Be-
tonung echter oder auch nur vermeintlicher Beziehungen
zur Vergangenheit fiihrt, so ist daran jedentalls vom Bo-
den der Architektur aus nichts zu dndern, denn die Ar-
chitektur war niemals eine autonome Kulturprovinz, die
sich auf die Dauer im Gegensatz zur offentlichen Mei-
nung hitte entwickeln konnen.

Wenn die Architektur also nicht einfach mit schlechtem
Gewissen und in schlechter Laune hinter dem, was von
ihr gefordert wird, nachhinken will, muss sie sich ent-
schlossen mit dem Problem des Historismus auseinander-

setzen und zusehen, wo sie eigentlich steht.

241



Funktionalismus und Konstruktivismus

Die historisierenden Tendenzen der heutigen Archi-
tektur sind die Gegenstromung gegen den #sthetischen
Materialismus der letzten Jahrzehnte, insoweit sich die-
ser Materialismus, der stets eine notwendige Komponente
der Architektur ist, als allein massgeblich betrachtete.
Um Berechtigung und Grenzen dieser Gegenbewegung
abmessen zu konnen, muss man sich also die Absichten
der letzten Architekturjahrzehnte vergegenwiirtigen. Sie
standen ihrerseits in Opposition zum Historismus der Acht-
zigerjahre, zu dem in mehreren Wellen, in Deutschland
zuletzt von Ostendorf, erneuerten Klassizismus und zu-
gleich zum Individualismus der Jahrhundertwende.

Gegeniiber diesen rasch wechselnden Stilparolen
glaubte man im Konstruktivismus und Funktionalismus
endlich den festen Boden gefunden zu haben, den man
schon lange suchte. Spitere Betrachter werden schwer be-
greifen konnen, wie diese sich schroff widersprechenden
Parolen im ganzen friedlich nebeneinander existieren
konnten: das Gemeinsame, ihre vermeintliche Objektivi-
tiat, wurde offenbar stiarker empfunden als der Gegensatz
dessen, was als objektive Grundlage fiir die Architektur
postuliert wurde.

Der Funktionalismus forderte fiir Architektur und Ge-
rit eine Formgebung, die sich den biologischen Konstan-
ten des Beniitzers und den Anforderungen des Gebrauchs-
vorgangs anschmiegt; er bekampfte alle konventionell
festgelegten, dem Beniitzer in abgeschlossener Vollkom-
menheit entgegentretenden Formen, vor allem die in Axial-
symmetrien erstarrten Raumkuben des Neuklassizismus.

Man tadelte mit Recht, dass diese Hduser und Rdume
sozusagen Kunstwerke an sich seien, ohne Beziehung zu
den Lebensformen des Bewohners und schon gar des heu-
tigen Bewohners, fiir den die gesellschaftlichen Reprisen-
tationspflichten bei weitem nicht mehr die Bedeutung
haben wie im XVIII. Jahrhundert. Der Bewohner bewege
sich als lastiger Eindringling, als stérendes Element der
Unordnung zwischen Ameublements, die schon fiir sich
allein Haltung und Stimmung — und zwar eine unzeit-
gemisse Haltung — vorschreiben. Im Gegensatz hiezu for-
derte man «offene», formal und farbig akzentlose Bauten,
Réaume und Gegensténde, die erst durch den Bewohner
Sinn bekommen, indem sie sich ohne eigene formale Am-
bitionen dem Gebrauch dienend unterordnen, wie dies
etwa Maschinenteile tun. Um die Gebrauchsanforderun-
gen festzustellen, ging man an eine genaue Analyse der
Wohnbediirfnisse und, wie in der Hochbliite des Materia-
lismus nicht anders zu erwarten war, glaubte man diese
in den messbaren biologischen, technologischen und &ko-
nomischen Daten restlos ermittelt zu haben. Was sich
nicht auf Minimalmasse, Verkehrswege, bequeme Reinhal-
tung, Dauerhaftigkeit, Preise umrechnen liess, galt als ro-
mantische Unsachlichkeit und als nicht existenzberechtigt.

242

Diese Problemstellung hat zu einer ausserordentlichen
Intensivierung der praktischen Seiten der Architektur ge-
fiihrt, und sie wird immer der wertvollste Beitrag dieser
Jahrzehnte bleiben, nur hat sich inzwischen gezeigt, dass
dieser Ansatz zu einseitig war.

Der «Konstruktivismus» war eine weitaus subalternere
Position, denn er bedeutete nichts anderes als die Ver-
absolutierung des technischen Materialismus zum obersten
Prinzip der Architektur. Soweit man damit ein vertieftes
Ernstnehmen der Materialqualititen und Konstruktions-
erfordernisse meinte, war auch das sehr heilsam — man
dehnte damit eigentlich nur auf die Maschinenarbeit aus,
was Semper und die Englidnder fiir die Handarbeit gefor-
dert hatten — sobald man aber den Konstruktivismus aus
der Ebene des Instrumentalen auf die der Zwecke ver-
schob, wurde er zum Unsinn. Der Buchtitel «Beton als Ge-
stalter» mag als typisch gelten fiir die Plattheit der Schlag-
worter, mit denen man vor der menschlichen Verantwor-
tung fiir die &dsthetischen Entscheidungen auszuweichen
und letztere auf die aussermenschlichen, vermeintlich
«objektiven» Instanzen Material und Technik abzuwilzen
suchte. Wenn man aber z. B. aus der Stahlskelettkonstruk-
tion als formale Konsequenz g#nzlich verglaste Aussen-
winde ableitete und diese unterschiedslos auf Fabriken,
Geschaftshauser, Wohnhéuser anwendete, so war dies ein
nicht minder schematischer Formalismus, als das wahllos
angewendete Palastfenster des Klassizismus, und man
opferte einem zwar technisch raffinierten, ésthetisch aber
primitiven Schema die Differenzierungsmaoglichkeiten der
Fenstergrossen und der Lichtfithrung, womit man weit
hinter die im «modern style» unter gelegentlich gotisieren-
der Verkleidung erworbene Freiheit zuriickfiel, die Fen-
ster in Form und Grosse auf den jeweils dahinterliegen-
den Raum abzustimmen. Und wie hier, so musste der kon-
sequente Konstruktivismus immer wieder zu einer Unter-
ordnung der menschlichen Riicksichten unter die techni-
schen fiithren.

Durch das Abstellen der Architektur auf die scheinbar
objektiven, der &sthetischen Willkiir entzogenen Gegeben-
heiten «Zweck» und «Material» glaubten manche Theore-
tiker allen Ernstes, aus der Abfolge der historischen Stil-
arten herausgetreten zu sein auf eine absolute, fiir
Geschmacksschwankungen unberiihrbare Ebene, in der
es nur noch Formverdnderungen auf Grund neuer tech-
nischer Fortschritte geben wiirde. Heute ist die Genera-
tionsgebundenheit auch dieser Ideologie offenkundig, un-
geachtet ihres Endgiiltigkeitsanspruches. «Neues Bauen»
wird in kurzem genau so als Stilbezeichnung fiir die Mo-
dernitidt der Zwanziger- und Dreissigerjahre {iblich sein,
wie «modern style» und «Jugendstily fiir bestimmte Pha-
sen des XIX. Jahrhunderts. Konstruktivismus und Funk-
tionalismus als fithrende Schlagworter haben den Hohe-
punkt ihrer Geltung iiberschritten: nicht in ihren Resul-



taten, aber als Programm sind sie heute genau so iiber-
holt wie die verschiedenen Spezialismen in der Malerei;
indem sie jeweils eine einzelne — freilich sehr wichtige —
Komponente des architektonischen Kalkiils verabsolutier-
ten und an die Stelle des komplexen Ganzen setzten, haben
sie sich als unfahig erwiesen, dem Ganzen der Architektur
zur Grundlage zu dienen.
Modernitat als geistige Anspannung
Das «Neue Bauen» betonte schon in seinem Namen
den Gegensatz zum Alten, Herkommlichen, und der Titel
einer Propagandaschrift «Befreites Wohnen» zeigt, wie es
gemeint war. Diese Befreiung vom Herkommlichen hatte
aber auch ihre Nachteile: sie machte vieles zum Pro-
blem, was vorher selbstverstindlich war. Modernitat ist
immer ansirengend, sie erfordert angespannte Bewusstheit
und bestindige Selbstkontrolle. Solche #sthetisch ge-
spannte Haltung war frither auf jene Gebiete konzen-
triert, die ohnehin Brennpunkte geistiger Konzentration
waren: auf die Monumentalarchitektur der Kirche und
des Staates und auf die sozial und erotisch pointierte
Sphire der Mode — nun wurde diese Konzentration ge-
fordert fiir ein Gebiet, das stets als die Doméne der ent-
spannten Haltung galt: fiir die private Wohnung, in der
bisher die grossen Stilstromungen nur ein gedampftes
Echo gefunden hatten. Modern zu wohnen wurde zu einer
verpflichtenden Aufgabe, deren man sich nicht ohne theo-
retische Studien und moralische Vorsitze entledigen konnte.
Und daraus ergab sich das Paradoxon, dass im Gegen-
satz zu dieser Modernitit das Herkémmliche ganz von
selbst den Charakter des Selbstverstindlichen, Unproble-
matischen, Entspannten annahm, obwohl seine Formen
die objektiv starren, festgelegteren sind, wéhrend die be-
tont entspannten und «befreiten»y Formen in ihrer Program-
matik auf die Dauer anstrengend wirkten, wie jede Mo-
dernitédt. Es gibt einen Punkt, wo die ausschliessliche Be-
ziehung aller Architektur- und Mobiliarformen auf die
Aktivitidt des Beniitzers von diesem als Zumutung empfun-
den wird, ungefahr so, wie wenn er auf Schritt und Tritt
von einer Schar Sklaven umgeben wire, die auf seine Be-
fehle warten. Die relative Selbstéindigkeit eines formal in
sich selbst beruhenden, also auf keine Funktion schon in
der Form bezogenen Mobiliars herkdmmlicher Art relati-
viert den Bewohner, es entlastet ihn von der Pflicht, sich
andauernd als Mittelpunkt zu fiithlen, und von der bestindi-
gen Aufforderung zur Aktivitit, die in den funktionellen
Formen liegt — und gibt ihm damit die Entspannung und
das Gefiihl ruhiger Geborgenheit, die er hier sucht. Er
fiihlt sich «zu Hausey, aufgehoben in einer unproblemati-
schen Umgebung, die schon ohne ihn in der Selbsténdig-
keit ihrer Formen Halt und Haltung hat, so dass er sie
nicht bestiindig selbst halten muss, weil sie ganz auf ihn
bezogen ist und ohne ihn ins Leere fiele. Die Befreiung

des Wohnens von allen konventionellen Bindungen ent-
ging nicht ganz der Gefahr jeder Emanzipation, zu ver-
gessen, dass die Befreiung von dusseren Bindungen die
Belastung mit neuer Selbstverantwortung bedeutet, wenn
sie nicht in die Libertinage génzlicher Formlosigkeit zer-
fliessen soll.

Bediirfnis nach Geborgenheit

Nun ist aber gerade heute das Bediirfnis nach Gebor-
genheit in der privaten Wohnung sehr stark, als natiir-
liche Kompensation zur Unsicherheit aller Lebensverhilt-
nisse. Der Zeitgenosse hat zuviel andere Sorgen, um auch
noch seine Wohnung, den letzten Rest relativer Geborgen-
heit, als «Problem» sehen zu wollen. Und dieses Bediirfnis
sucht die ihm geméssen Formen, wo es sie findet: werden
sie ihm von der modernen Architektur nicht geboten, so
entlehnt es sie eben der historischen Architektur, unge-
achtet aller Einwénde, die man sonst dagegen erheben
mag; denn die spontanen, komplexen Lebensbediirfnisse
sind immer stérker als alle noch so klugen und richtigen,
aber auf einem einzigen Kausalgeleise abrollenden logi-
schen Résonnements. Was den Zeitgenossen gerade heute
an den historischen Formen reizt, ist ihre Festigkeit und
Totalitat, im Gegensatz zur Funktionsbezogenheit und zur
instrumentalen, analytischen Spezialisierung der moder-
nen Formen. Die historischen Formen markieren eine be-
stimmte Lebenshaltung, an die er erinnert sein will, er
sieht darin ein Gegengewicht gegen den heutigen techni-
sierten Lebensstil, der sich gefdhrlich weit von der mensch-
lichen Totalitat ins Spezielle entwickelt hat.

Je entwurzelter die tatséichlichen Zustdnde sind, desto
stiarker macht sich ein Bediirfnis nach «Bodenstandigkeit»,
d. h. nach kultureller Legitimitiat geltend, und wenn diese
Bodenstiandigkeit noch so fiktiv wire. Es ist dies die ge-
naue Parallele zur Naturbegeisterung und zum Sport des
Grofistadters: Nicht der Landmann hat die Schonheit sei-
ner Landschaft und die Wiirde des Landlebens entdeckt,
sondern der Stiadter, der den Kontakt mit der Natur und
Handarbeit verloren hatte, und nun ist ihm Sport und
Wandern echtes Gegengift und Narkotikum zugleich
gegen die Einseitigkeit der Verstddterung.

Hieraus folgt, dass der Gegensatz zwischen den Formen
des privaten Wohnens und denen der Technik keineswegs
ein vorlaufiger Zustand ist, der mit dem allgemeinen Sieg
der technischen Formen auch auf dem Feld des Wohnens
enden wiirde, wie dies die Theoretiker des Konstruktivis-
mus und des Funktionalismus als selbstverstdndlich an-
nahmen. Der Unterschied wird vielmehr bleiben und be-
wusst vertieft und ausgebaut werden miissen, und zwar
wird dies nicht in einer Randzone der Kompromisse ge-
schehen, sondern im Zentrum der architektonischen Pro-
blemstellung.

243

’



Spezialmilieu und Privatmilieu

Aesthetisch interessierte Kreise kinnen schwer begrei-
fen, wie die gleichen Leute, die fiir die elegante
Zweckform eines Sportgerites, fiir die Prizision einer
sportlichen Leistung ein bis in die Nuance entwickeltes
Unterscheidungsvermdogen besitzen, als Sportpreise gliick-
strahlend den ausgemachten Kitsch nach Hause tragen,
ohne eine Ahnung zu haben, wie krass die isthetische
Qualitédt dieser Trophéden der der sportlichen Leistung wi-
derspricht.

Man staunt immer von neuem, wie bedeutende Mu-
siker, Geschiftsleute, Gelehrte und Ingenieure, die ge-
wohnt sind, ihre Probleme bis zur Transparenz zu Ende
zu denken, sich in einem Privatmilieu voller Halbheiten,
missverstandener Reminiszenzen und hilfloser Anmassung
wohl fithlen konnen — wie also Personlichkeiten mit
grossen Kenntnissen und 'hochst entwickeltem Qualitits-
gefithl innerhalb ihres Berufsbereiches in einem
Milieu leben konnen, das vom isthetischen Standpunkt
als schlechthin barbarisch bezeichnet werden muss. Es
gibt Ausnahmen, aber jedenfalls ist die intellektuelle und
die ethische Qualitit zur Zeit in keiner Weise an die dsthe-
tische Qualitdt gebunden (widhrend umgekehrt hohe dsthe-
tische Qualitat kaum ohne wenigstens eine der anderen
denkbar ist). In seinem «Aufstand der Massen» unter-
streicht Ortega y Gasset den mangelnden Willen zur Syn-
these gerade beim Wissenschafter, den er einen «gelehr-
ten Ignoranten» nennt, und im gleichen Sinn ist heute
jeder Prominente ein Spezialist, der auf allen anderen
Gebieten als dem seines Faches ein Barbar sein kann.

Die #sthetischen Mafistibe des Sportes oder eines be-
stimmten technischen oder wissenschaftlichen Arbeits-
milieus bleiben auf ihr Spezialgebiet beschriinkt, sie haben
— immer Ausnahmen vorbehalten — keine Neigung, auch
auf das private Lebensinventar iiberzugreifen. Man ver-
baut sich das Verstédndnis fiir diese Erscheinung, wenn
man im Festhalten an isthetisch schlechten Formen fiir
das private Wohnungsinventar nichts weiter sehen will,
als ins Leere weiterlaufende Konventionen bestimmter Be-
volkerungsklassen, die im Komfort der fithrenden Schicht
von vorgestern eine Stiitze ihrer gesellschaftlichen Am-
bitionen suchen; dieser Zug ist auch darin enthalten und
lauft neben den tieferen Griinden 'her, wie anderseits in
jeder Modernitit die Komponente des Snobismus mit-
lauft. Entscheidend ist, dass die Milieux der Arbeit, des
Sportes usw. als Spezialmilieux aufgefasst werden, die
ihren eigenen dsthetischen Gesetzen gehorchen, und so
paradox es klingt: im Festhalten an einem davon total
verschiedenen Privatmilieu #dussert sich ein Rest von
lebendigem Stilgefiihl: gerade deshalb, weil man be-
stimmte Formen als an ein bestimmtes Gebiet gebunden
empfindet, darum {iibertrdagt man sie nicht auf das Ge-
biet des privaten Wohnens — selbst dann nicht, wenn sie

244

auch dort «praktischy wiren. In fritheren Zeiten war wis-
senschaftliche Betdtigung eine Art Nebenbeschiiftigung,
die man zu Hause ausiibte, und die Werkstatt des kleinen
Handwerksmeisters war vom Milieu der Wohnung nicht
sehr verschieden — und dementsprechend bestand kein
Bediirfnis zur ausgesprochenen isthetischen Differenzie-
rung der Milieux. Heute dagegen sind die Bereiche der
technischen Arbeit, der Wissenschaft, des Sportes usw.
derart bis ins Aeusserste spezialisiert, dass jeder, der sich
unreflektiert effektiv und regelmissig in einem solchen
Spezialmilieu aufhdlt — und nicht nur gelegentlich, wie
der betrachtende Kulturkritiker, der noch ausserdem
seine Eindriicke durch ihre Beschreibung begrifflich ob-
jektiviert — um so stiarker das Bediirfnis hat, die Einseitig-
keiten des Arbeitsbereiches im privaten Milieu zu kom-
pensieren. Und deshalb wohnt der amerikanische Gross-
kaufmann, der im Wolkenkratzer arbeitet, privatim in
einer Villa im colonial style — und wohnen moderne
Architekten gerne in alten Héusern.

Es war ein Fehlschuss, aus der modemassigen Beliebt-
heit der Strandbéder die Folgerung abzuleiten, auch die
Wohnung miisse durch totale Verglasung aller Réume nach
der Sonnenseite in eine Art permanentes Strandbad ver-
wandelt werden, oder wenn man aus der sehr berechtigten
dsthetischen Wertschitzung eines durchrationalisierten Bu-
reau- oder Fabrikbetriebes heraus nun auch noch die pri-
vate Wohnung des Arbeiters und Angestellten glaubte a la
Fabrik stilisieren und rationalisieren zu miissen. Und
diese Reformideen gingen darum auch nicht von Arbeitern
aus, sondern von theoretisch interessierten Architekten
und anderen Intellektuellen, die die Situation des Ar-
beiters unter #sthetischen und soziologischen Gesichts-
punkten von aussen betrachteten. Wire man nicht von
vorgefassten Meinungen, sondern von der Untersuchung
der bestehenden Tatbestinde ausgegangen, wére man
der wirklichen Sachlage rascher gerecht geworden; hier
aber verhinderten politisch-normative Voreingenommen-

heiten die unbefangene Betrachtung.

I. Soziologie und Idealismus

Die Soziologie der Kultur setzte sich zum Ziel, die
Abhingigkeit

gig aller Kulturformen und geschichtlichen

Formen iiberhaupt von der jeweiligen sozialen Struktur
und weiterhin vom Entwicklungsstand der Wirtschaft
nachzuweisen. Es sind dabei wertvolle Einsichten erschlos-
sen worden, nur wurde dieser Wissenschaft von Anfang
an durch politische Absichten und normative Anspriiche
erschwert, vorurteilslos an ihren Gegenstand heranzutre-
ten. So skeptisch die Kultursoziologie den geistigen Sei-
ten der historischen Tatbestiinde gegeniiberstand, so naiv
glaubte sie im Wirtschaftlichen das primum movens aller
geschichtlichen Vorgénge gefunden zu haben, woraus



man folgerte, dass im Idealfall alle Kulturformen gewis-
sermassen der mimische Ausdruck der jeweiligen Pro-
duktionsverhiltnisse sein miissten. Da sich eine solche
Uebereinstimmung aber de facto nirgends rein nachwei-
sen liess, musste die Ursache dieser Unstimmigkeit ge-
funden und von vornherein mit dem Akzent des Nega-
tiven versehen werden. Sie fand sich in der menschlichen
Triagheit, die am Hergebrachten festhilt, und im Macht-
interesse bestimmter Gesellschaftsklassen, die ihre auf
Grund veralteter Produktionsverhiltnisse erworbenen
Privilegien auch unter veridnderten Verhiltnissen beizu-
behalten suchen, zu welchem Zweck man sie mit dem
Nimbus geheiligter Traditionen und einem Ueberbau an
weltanschaulichen Ideologien ausstattet. Man war jeweils
rasch bereit, hier ethisch verwerfliche Unaufrichtigkeit
zu wittern, und so wurde die Attitiide des Entlarvers zur
typischen Haltung des Kultursoziologen.

Die engen Beziehungen zwischen der sozialen und
wirtschaftlichen Struktur eines Volkes einerseits und
seinen Kulturformen und Ideen anderseits wird niemand
bestreiten, aber sie sind bei weitem komplizierter, als
man das unter der Annahme eines unbedingten Primates
der Wirtschaft wahrhaben wollte. Und die in historischen
Zeiten nie fehlende Nichtiibereinstimmung von wirt-
schafllicher Situation und idealer Forderung ist alles an-
dere als ein von vornherein negativ zu bewertender, so-
zusagen illegitimer Zustand, sie ist namlich die Ursache
schopferischer Spannungen im grossen und fruchtbarer
Konflikte in jedem Einzelnen. Die Kultur hat gerade dar-
aus zu allen Zeiten ihre stirksten Impulse geschopft, dass
das Leben auf ein Ideal hin stilisiert wurde, das zwar
unerreichbar, aber richtungsweisend blieb.

Das ist in letzter Zeit besonders fiir die griechische
Kultur der klassischen Zeit deutlich herausgearbeitet wor-
den: diese Kultur fusst auf der Fiktion eines heroischen
Daseins, die in einer seit Jahrhunderten verschollenen
mythischen Vorzeit, vielleicht in kretischen Verhiltnissen
wurzell. Dieses Ideal deckt sich in nichts mit der Wirk-
lichkeit des V. Jahrhunderts (Wilamowitz bemerkt, man
merke es den von Pindar besungenen Aegineten nicht an,
dass sie vom Handel lebten) — und gerade darum spornte
es zu den grossten Leistungen an. Und die ritterliche Fik-
tion des Spitmittelalters wirkt, soziologisch gesehen, so-
gar an den Fiirstenhofen, geschweige denn im ziinftigen
Handwerk und beim handeltreibenden stiidtischen Pa-
triziat, als die bare Komddie, und doch hat gerade diese,
scheinbar unsinnige Uebertragung des Ritterideals auf
das Biirgertum den kulturell ungeheuer folgenreichen,
bis heute giiltigen Typus des Gentleman gepriigt.

Fiihrte das alles mehr zu historischen Missverstind-
nissen, so wurde der falsche Ansatz vom Primat der Wirt-
schaft unmittelbar verhéngnisvoll, wo er auf die Gegen-

wart bezogen wurde, denn hier fithrte er zur Konstruktion

eines fiktiven Tréagers der Kulturentwicklung, namlich des
nicht nur sozial, sondern auch kulturell klassenbewussten
Proletariers.

Kulturelles Klassenbewusstsein
Das Argumentieren mit materialistischen und soziolo-
gischen Begriffen erweckte die Illusion besonderer Reali-
tatsndhe; man nahm das politische Postulat des seiner
Situation (und nicht nur seiner Macht) umfassend bewuss-
ten Proletariers fiir eine Realitit — und damit stand man
um nichts weniger im Irrealen als der als iisthetenhaft ver-
achtete Jugendstil. Im Gegenteil, jener hatte den Vorzug,
sich iiber seine Situation im klaren zu sein, er stand be-
wusstermassen zu seinem Aesthetentum, wihrend die so-
ziologische Kunsttheorie der Zwanzigerjahre immer wie-
der Wunschbilder mit Wirklichkeiten verwechselte.! Sei-
ner Qualitit nach kann aber das Klassenbewusstsein des
Proletariers nichts anderes sein, als Kollektivgefiihl, Res-
sentiment und Machtbewusstsein. Damit kann man po-
litische Revolutionen durchfithren und versuchen, Staa-
ten zu griinden — aber keinen neuen Stil. Die Wortfiihrer
des Konstruktivismus und Funktionalismus muteten dem
Proletarier aber auch noch eine kulturelle Bewusstheit
zu, wie sie nicht einmal das Biirgertum als Klasse erreicht,
trotz seinen unvergleichlich grosseren Bildungsmoglich-
keiten — abgesehen von mengenmissig verschwindend
wenigen Einzelindividuen, die fiir ein Bildungsideal re-
prasentativ, nicht aber fiir den wirklichen Bildungsstand
typisch sind. Die Kreise, die das Postulat vom kulturell
klassenbewussten Proletarier aufstellten, transponierten
die eigene, intellektuelle Bewusstseinslage in die dkono-
mische Situation des Proletariers und versuchten sich vor-
zustellen, wie ein solcher sein Leben und Lebensinventar
nun eigentlich zu stilisieren hitte, wenn er seiner Situa-
tion vollkommen bewusst wire. Nun wére aber gerade
diese Art von Einsicht in die eigene historische Situation
- wenn {iberhaupt — nur auf Grund einer umfassenden
Bildung moglich und der Kenntnis auch der anderen mog-
lichen Positionen, von denen sich die eigene abhebt;
sie ist also beim Proletarier von vornherein ausgeschlos-
sen, und auch sonst konnen, wie gesagt, bestenfalls ein-
zelne Individuen, niemals «Klassen» zu diesem Bewusst-
sein vordringen. Und so bleibt der biirgerliche Lebensstil
fiir den Proletarier massgebend, so unerreichbar er sein

mag, und so wenig er ihm wirklich zu bieten hitte.

«Zweckform» als asketische Haltung

Ausserdem war es ein naives Unternehmen, dem Pro-
letariat den Besitz der Macht und den Genuss aller ihm

! Ueber die vollig analoge Entwicklung der politischen Ideologie
vergleiche Valentin Gitermann «Die historische Tragik der sozialistischen
Idee». Verlag Oprecht, Ziirich 1939, besonders Seite 97.

245



bisher unzugénglichen Geniisse des «schénen Lebensy als
begehrenswertes und erreichbares Ziel vor den Augen
funkeln zu lassen und gleichzeitig die sinnenfélligen Er-
scheinungsformen dieser Macht und dieses «schonen Le-
bens» als bekdmpfenswert hinzustellen. Die «gehobenen
Lebensformen» mogen so unpraktisch und so geschmack-
los sein, wie sie wollen — dem, der sie nicht besitzt, er-
scheinen sie trotzdem begehrenswert, auch wenn er wei-
ter nichts damit anfangen kann — er fordert sie nicht, weil
er sie schon oder niitzlich fiande, sondern als die dusseren
Zeichen der Macht und des Reichtums. Und in diesem
Sinn hat ja auch das siegreiche Biirgertum vor hundert-
fiinfzig Jahren zugleich mit der staatlichen Macht die
Monumentalbauformen der hofischen Gesellschaft auf
seine eigenen biirgerlichen Profanbauten {iibertragen —
als die dusseren Zeichen der Macht, wodurch dieser ar-
chitektonische Widersinn zum Ausgangspunkt der ganzen
Architekturkatastrophe der zweiten Hilfte des XIX. Jahr-
hunderts wurde.

Die Parolen von der Zweckform und der Form ohne
Ornament und den Wénden ohne Bilder forderten eine be-
wusst asketische Haltung fiir den dusseren Lebensrahmen.
Aber Askese ist stets eine essentiell aristokratische Hal-
tung, sie hat nur ethischen Wert, wo man auf etwas ver-
zichtet, das man hat oder haben kénnte — auch der heilige
Franziskus war eines Ritters Sohn. Einer Askese im Aesthe-
tischen hitte ein Machtverzicht im Politischen vorangehen
oder nebenhergehen miissen, nicht aber eine Machtforde-
rung. Als die frithen Christen in ihrer Lebenshaltung weit-
gehend auf das antike Kulturinventar verzichteten bis in
die gewollte Vernachlidssigung des vorher mit so viel Auf-
wand gepflegten Korpers, da war dies keine Frage des Ge-
schmacks, sondern es geschah im Zug der radikalen Welt-
verneinung und Apolitie — und auch da hatte natiirlich
nur die Askese derjenigen beispielhafte Bedeutung, die
wirklich gesellschaftliche Stellung und Reichtum preiszu-
geben hatten. Das gleiche gilt fiir die asketischen Stro-
mungen des Mittelalters, fiir die Minoriten, fiir Savona-
rola, die Beguinen usw., und nur aus dieser asketischen
Gesamthaltung liess sich auch ein Stil von bewusst gepfleg-
ter dsthetischer Einfachheit entwickeln, wofiir die mittel-
alterlichen Minoritenkirchen Beispiele sind und der mit
einer gewissen mystischen Intensitat sublimierte Profan-
baustil der niederldndischen Beguinagen.

Es gibt einen Spruch von Oskar Wilde: «Die einfachen
Geniisse sind die letzte Zuflucht komplizierter Menscheny.
Die als Kunstform gepflegte Prosa ist jiinger als die Poe-
sie, und der Profanbau wird erst in unseren Tagen als
dsthetisches T'roblem bewusst.

Die bewusste asthetische Wertschitzung des Ein-
fachen ist stets das Zeichen hoher kultureller Reife: Es
macht die spezifische Wiirde der «Biedermeier»-Zeit aus,

246

dass das erfolgreiche Biirgertum damals eine Zeitlang die
klassischen Formen bis ins wirklich Biirgerliche abdimpfte,
bis zur blossen Markierung ihres Monumentalgehaltes,
und dies geschah aus echtem, noch aus dem Dixhuitieme
stammenden Klassen-Bewusstsein — im Gegensatz
zur blossen Klassen-Begehrlichkeit, die nach der
Jahrhundertmitte diese Diskretion {iiberschwemmte. In
Russland stiirzte sich das erfolgreiche Proletariat sogleich
ohne Hemmung ins Monumentale, weil eben ein kultu-
relles Klassenbewusstsein, das eine bestimmte Kultur-
hohe schon zur Voraussetzung hiitte, dort nicht vorhan-
den war und entsprechend den halbbarbarischen Zu-
stdnden gar nicht vorhanden sein konnte. Die Wert-
schatzung des Einfachen kann den primitivsten Bevolke-
rungsschichten am allerwenigsten zugemutet werden.

In der Tat wurde denn auch die Schonheit des Sechmuck-
losen, die edle, intensive Einfachheit der Zweckform und
die Schonheit sachgemiss bearbeiteter Materialien, also
dieser ganze ins Aesthetische sublimierte Materialismus,
wie er vor allem von den Werkbiinden propagiert wurde,
auch nur von einer Elite von erzogenem Geschmack got-
tiert, bei der er dann mit einer nicht minder esoterischen
Vorliebe fiir ostasiatische Kunst zusammenfloss. Das
Biirgertum — im ganzen gesehen — und erst recht das
Proletariat hatte fiir diese Lehren taube Ohren und strebte
nach massiveren Gentiissen. Dagegen entstanden Inseln
von #sthetisch bis ins Feinste durchgebildeten Formen
ohne alle theoretischen Behelfe auf ganz bestimmten,
scharf umrissenen Spezialgebieten, wo sich meist quer
durch verschiedene Klassen «Eliten» bilden konnten mit
einer auf ein bestimmtes Gebiet spezialisierten Erziehung
des Auges; gegeniiber Werkzeug und Maschine, Waffe
und Sportgerdt ist bei zahlreichen Vertretern der ver-
schiedensten Gesellschaftsschichten ein lebendiges und
prézis erzogenes isthetisches Urteilsvermégen vorhanden
(ohne dass die meisten eine Ahnung davon hitten, dass
dies «#sthetisches Urteilsvermogen» ist). Hinsichtlich ihrer
speziellen Kennerschaft einer Berufsmaterie gehdren
eben Arbeiter, Ingenieur und Fabrikdirektor, Mechaniker
und Rennbotbesitzer, Matrose und Admiral den gleichen
Eliten an, ohne dass sie sich dariiber hinaus verpflichtet
fiihlten, auch ihren sonstigen Lebensstil auf den gleichen

Nenner zu bringen.

Romantische Komponenten

Der Glaube, im Proletarier den Tréger einer neuen
Kultur begriissen zu diirfen, war eine neue Aeusserungs-
form der romantischen Sehnsucht des modernen Intellek-
tuellen nach Resonanz im Elementaren, Volksmaissigen,
Kollektiven. Wenn der junge Rilke in den Neunzigerjahren
seine «Wegwarten» gratis an Lesestuben und Spitéler ver-
schenkte, um seine Gedichte dem Volke darzubringen,



so liegt darin das gleiche edle Bemiihen wie in den Ver-
suchen der jungen Architekten der Zwanzigerjahre, die
Wohnung fiir das Existenzminimum &sthetisch durchzu-
stilisieren, oder in den stddtebaulichen Utopien dieser
Zeit, und die gleiche Abgelostheit von der realen Gesell-
schaft, die man von aussen betrachtet und zum Objekt
intellektueller Spekulationen macht.! Die allumfassende
Gebirde dieser Spekulation und ihr Endgiiltigkeits-
anspruch standen in einem seltsamen Missverhéltnis zur
effektiven Resonanz, die sie fanden: je grossziigiger die
Ideen waren, desto kleiner der Kreis, der sich davon an-
gesprochen fiihlte. Noch der Historismus des XIX. Jahr-
hunderts hatte ohne viel theoretische Propaganda spon-
tan die weitesten Kreise erfasst — schon der Jugendstil
war esoterisch. Immerhin hat er etwa tiinfzehn Jahre lang
als herrschende Mode ins Breite gewirkt, und seine eng-
lischen Frithformen, die starke historisierende Formen-
komplexe einschlossen, sind in England bis fast zur
Gegenwart stilbildend geblieben. Alle seitherigen Stil-
parolen sind immer nur auf kleine Kreise beschrénkt ge-
blieben, ihre Argumente wurden immer rationaler und
damit scheinbar beweiskréftiger — zugleich aber diinner.
Noch der Jugendstil war durch seinen Symbolismus, seine
historisierenden Anspielungen und seine Sentimentalitit
ungleich kategorienreicher als der zwar hochgeziichtete,
aber plane Materialismus der «Zweckform»-Zeit. In die-
ser Feststellung liegt kein Einwand gegen die Leistungen
dieser Epoche, sondern lediglich eine Prézisierung ihres
Standortes innerhalb der Stilgeschichte und eine Kon-
turierung thres Wirkungsbereiches.

Der Intellektuelle antwortete auf die mangelnde Re-
sonanz seiner Umwelt mit der Verdammung dieser Um-
welt: «der Biirger» wurde zum Sinnbild entwicklungs-
unfihiger Geistlosigkeit, demgegeniiber man den Prole-
tarier zum Triger der Zukunftskultur ernannte — weni-
ger weil er Proben besonderer Befihigung fiir diese Rolle
abgelegt hitte, als weil er — im Gegensatz zum Biirger —
noch keine Gelegenheit gehabt hatte, das Gegenteil zu be-
weisen. Solange man dann in Russland aus Propaganda-
griinden die Intellektuellen an der Oberfliche agieren
liess, schien sich alles nach Programm zu entwickeln, und
so wurde Russland die grosse Hoffnung vieler moderner
Architekten der Zwanzigerjahre, und es schienen nur
Riickstéinde kleinbiirgerlicher Vorurteile zu sein, wenn
sich die Linksparteien der westlichen Lénder den neuen
Kunst- und Architekturlehren gegeniiber zuriickhaltend
verhielten. Die fithrenden Parteikreise haben damit auch
wirklich geringes Kunstverstindnis bewiesen — aber ge-
sunden politischen Instinkt, denn auch in Russland war

! Die poetischen Belege fir diese geistige Situation sind hochst
aufschlussreich zusammengestellt und kommentiert in der Schrift von
Dr. H. W. Rosenhaupt: «Der deutsche Dichter um die Jahrhundertwende
und seine Abgeldstheit von der Gesellschafts. Paul Haupt, Verlag,
Bern 1939.

es bald mit der Fata Morgana der neuen Kultur zu Ende,
zur grenzenlosen Enttduschung ihrer westlichen Bewun-
derer. Heute fordert das russische Proletariat den klassi-
schen Formapparat in moglichster Héufung seiner Ef-
fekte nicht nur fiir Staatsbauten, sondern sogar fiir seine
Mietkasernen — ein architektonischer Unsinn, aber in
entsprechend massiverer Form genau der gleiche Un-
sinn wie die Monumentalisierung der gesamten biirger-
lichen Architektur Europas im Gefolge der Franzosischen
Revolution, und wie damals, so hat dieser Vorgang auch
heute seine zureichenden kulturgeschichtlich-psychologi-
schen Griinde.

Gescheiterte Illusionen

Die russische Hoffnung hat sich damit als neue Nuance
des romantischen Exotismus erwiesen, der schon zu
Rousseaus Zeiten aus Missvergniigen an den européiischen
Zustdnden seine Zuflucht zu den Wilden nahm, die man
aus der Distanz zu Idealmenschen verklidrte, als Flucht
junger Idealisten vor den verpflichtenden Traditionen des
Westens ins radikal unbelastete Neue — ein Verrat an
Europa, wenn auch aus den achtenswertesten Motiven.
Heute ist die Naivitiit dieser Hoffnungen durch den Gang
der Geschichte selbst so eindeutig klargelegt, dass es
sich schon gar nicht mehr lohnt, davon zu reden, bevor
es sich nur gelohnt hitte, die Diskussion mit den «Freun-
den des neuen Russland» aller Spielarten aufzunehmen.
Die Konsequenzen dieser Klarstellung sind noch nicht ab-
zusehen, aber jedenfalls ist damit eine ideologische Po-
sition liquidiert, die dem Verstindnis der wirklichen
Kultursituation und der kulturellen Kontinuitit am stiark-
sten im Wege stand.

Aber nicht nur die speziellen russischen Illusionen sind
zusammengebrochen, sondern der Glaube an die kultur-
schopferischen Maoglichkeiten des Materialismus iiber-
haupt ist durch die historische Entwicklung widerlegt.

Die intellektuellen Amateure des Materialismus lebten
auf Grund ihrer sorgfiltigen biirgerlichen Erziehung in
der Illusion, die von ihnen mit Eifer geférderte Entwick-
lung liesse sich irgendwo auf der Ebene des humani-
tiren Wohlfahrtsstaates zum Stehen bringen wund dort
dsthetisch stilisieren; geméiss ihrer eigenen Konsequenz
lief die Entwicklung aber weiter zum totalen Staat und zum
totalen Krieg. Aus einem schénen Drang nach intellek-
tueller Sauberkeit war man bemiiht, alle idealistischen
Positionen, wie die historischen Traditionen, romantischen
Gefiihle, die nationalen, religiésen und sonstigen «unsach-
lichen» Riicksichten als soziologisch bedingte Vorurteile zu-
gunsten bestimmter Klassenprivilegien zu entlarven und
die Architektur auf die Technik und die biologischen Er-
fordernisse allein zu griinden — mit dem gleichen idealisti-
schen Missionseifer, mit dem in den Neunzigerjahren die
Freidenker gegen den lieben Gott zu Felde gezogen waren.

247



Dabei blieben unsere theoretischen Materialisten aber
selbst in dem Vorurteil biirgerlicher Wohlanstindigkeit
befangen, auch der Materialismus sei verpflichtet, sich an
die Konvention einer logischen Argumentierung zu halten.
Erst dies aber ist der konsequente und integrale Mate-
rialismus, alle die genannten Positionen stehen zu lassen,
um sie als mogliche Mittel der Macht zu handhaben. Hei-
matliebe, Nationalstolz, Klassenressentiment usw. sind fiir
ihn mogliche und bei aller Gegensitzlichkeit untereinan-
der beliebig vertauschbare Anszatzpunkte einer Demago-
gie, die sich weder an die Logik und Kohé#renz ihrer Ar-
gumente gebunden hilt, noch an irgendwelche andere in-
tellektuelle Konventionen. Erst dies ist der vollkommene,
radikal desillusionierte Materialismus, der seine eigene
Ideologie als solche durchschaut und sie und zugleich jede
mogliche Gegenposition als Propagandamittel in Rech-
nung stellt; der Nihilismus der baren Gewalt, in den jeder
konsequent zu Ende praktizierte Materialismus notwen-
dig miindet. Damit fillt aber auch seine Bindung an ein
bestimmtes Kulturinventar dahin, denn historisierende
Formen konnen genau so wirksam wie Maschinenformen

in den Dienst des absoluten Pragmatismus gestellt werden.

1ll. Tradition und Historismus

Der schillernde Begriff der Tradition, der in der Dis-
kussion iiber Architektur von Freunden und Gegnern ver-
wendet wird, wie wenn er einen feststehenden Inhalt hitte,
bedarf einer nidheren Betrachtung.

Man kann Traditionen leben, d. h. sich in Formenreihen
und Denkweisen bewegen und sie weiterspinnen, ohne
sich dariiber in bewusster Reflexion Gedanken zu machen.
Es ist dies die im Grund einzig legitime, naive Art von
Traditionalismus — unendlich ehrwiirdig und unendlich
verletzlich wie jede Art von Legitimitdt, dem modernen
Rationalisums und jedem intellektuellen Réasonnement
iiberhaupt steht sie fremd und wehrlos gegeniiber.

Man kann Traditionen aber auch bewusst handhaben
im Dienst irgendwelcher Absichten ganz anderer Art, ohne
dass der, der sich ihrer bedient, sich selbst an sie gebun-
den fiihlt. Dies ist z. B. der Fall beim Fabrikanten, der
sich auf Grund bestimmter Tendenzen im Publikum, die
als «Nachfrage» in Erscheinung treten, heute diese und
morgen jene Formen nachahmt, oder auch verschiedene,
die sich eigentlich widersprechen, gleichzeitig nebenein-
ander. Es hat keinen Sinn, dies «charakterlos» zu nennen,
denn auch die Technik stellt sich in den Dienst jeder be-
liebigen Absicht, und im grésseren Zusammenhang ge-
sehen sind auch solche Zwiespiltigkeiten der Ausdruck
ihrer Epoche, und als solcher richtig. Der Fabrikant stellt
gewissermassen als neutraler Vermittler fiir die verschie-
denen Traditionsreihen und ‘historisierenden Vorlieben
die Mittel zur Konkretisierung bereil, ohne dazu Stellung

248

zu nehmen, wozu er, jedenfalls von seinem Berufsethos
her, auch nicht verpflichtet ist. Das Ergebnis sind schlimm-
stenfalls Geschmacklosigkeiten, die man bekidmpfen, aber
nicht gar zu tragisch nehmen muss.

Dagegen wird die historische Substanz selbst zerlost
durch die objektive Handhabung traditioneller Gefiihls-
positionen, wie sie in der Politik der Gegenwart betrieben
wird. Man macht von diesen Positionen Gebrauch wie von
irgendwelchen Rohstoffen, Waren oder Kapitalien, die
sich fiir politische Zwecke liquidieren lassen, man spricht
von «Blut und Boden», weil man weiss, dass sich ein be
stimmter Teil der Bevolkerung mit diesen traditions-
gegebenen Vorstellungen verbunden fiihlt, der nun von
hier aus aktiviert werden kann, wie andere Bevolkerungs-
teile von anderen Ansatzpunkten her, ohne dass dabei diese
Positionen selbst als Werte ernst genommen wiirden. Wer
sich ernstlich um die Erhaltung echter Traditionen be-
miiht, muss vor allem eines bedenken: dass heimatliche
Gebriauche und Bauformen und Trachten genau so weit
und so lang lebendig sind, als hinter den malerischen Ver-
schiedenheiten der Erscheinung wirkliche Verschiedenhei-
ten der einzelnen Volksgruppen stehen. Man kann nicht
gleichzeitig durch politische Zentralisierung und Gleich-
macherei den lebendigen Kern der Verschiedenheiten aus-
hohlen, das regionale Selbstiindigkeitsbewusstsein ersticken
und doch die bunte dussere Schale pflegen wollen. Wer die
Formen erhalten will, muss wirklichen Respekt auch vor
den {iberlieferten Freiheiten der Bevdlkerungsgruppen
haben und diesen Einheiten soviel Selbstregierung, soviel
echte Selbstverantwortung als immer mdoglich {ibertragen,
sonst zerflattert alles in Maskenspuk und Ausstattungs-
revue, und man profaniert das, was man schiitzen wollte.

Der Historismus des XIX. Jahrhunderts
Der Historismus der zweiten Hilfte des XIX. Jahr-
hunderts war alles andere als konservativ oder gar riick-
stindig (was keineswegs das gieiche ist). Konservativ
waren die in aristokratischen Héusern bis gegen das Jahr-
hundertende weiterlebenden direkten Auslidufer der Kul-
tur des Dixhuitiéme und die des Klassizismus im gebilde-
Selbst
Sphéare des Ancien Régime hatte sich zwar bereits der
Style
Louis XVI in der Richtung auf den Klassizismus hin ent-

ten Grossbiirgertum. innerhalb der hofischen

Style Régence und noch ausgesprochener der
wickelt; nachdem dieser aber in den Revolutionsjahrzehn-
len zum symbolischen Ausdruck der Republik und des
Empire gestempelt worden war, erschien nun das Rokoko
als Ausdruck der Legitimitit. Und so erschien ein neues
Rokoko als Style Louis Philippe in Paris, als early Vie-
torian in England, als zweites Rokoko in Wien etwa zwi-
schen 1830—1860 und zuletzt noch an der Schwelle der
Achtzigerjahre in unheimlicher, pathologischer Ueber-
steigerung in den Bauten Ludwigs II. von Bayern.



Konservativ ist das Beharren und Weiterschreiten in
einer gegebenen Tradition, mit der man sich unléslich
verbunden fiihlt, weil man nicht anders kann. Der Histo-
rismus ist das genaue Gegenteil: er sieht die historischen
Formen von aussen, als eine Auswahl von Moglichkeiten,
die man nach Belieben ergreift oder liegen lisst, als etwas
Objektives, und darum geht der Historismus in der Archi-
tektur parallel dem Materialismus der Technik und der
Wissenschaft; der Historismus war die begriffliche Er-
oberung der Vergangenheit, wie Technik und Wissen-
schaft die begriffliche Eroberung der Natur und der Na-
turkrifte bedeuteten, und wie der Impressionismus eine
Rationalisierung des optisch-

quasi  wissenschaftliche

dsthetischen Aspektes der Erscheinungswelt bedeutete.
Darum hat sich unseres Wissens auch kein Maler des Im-
pressionismus iiber die historisierende Architektur seiner
Zeit aufgeregt, so schwer sich auch der heutige Betrachter
beides zusammenreimen kann; denn die Malerei des Im-
pressionismus empfinden wir noch als vergleichsweise
modern, die gleichzeitigen Bauten dagegen als grenzenlos
verschollen — eine Diskrepanz, die nur auf einem Miss-
verstindnis auf Seiten der Gegenwart beruht. Es war ein
seltsamer Eindruck, auf der Ausstellung «Le Décor de la
vie 1875—1900» im Musée des arts décoratifs in Paris 1935
Manets, Renoirs usw. im Rahmen zeitgenossischer Innen-
ausstattungen zu sehen, und es wire noch befremdlicher
gewesen, wenn noch mehr zeitgendssische Architektur ge-

zeigt worden wiire.

Symbolgehalt historisierender Formen
Die «Deutsche Renaissance» war zu ihrer Zeit modern,
liberal, fortschrittsparteilich, wagnerianisch. Sie enthielt
die Allusion auf die biirgerliche Freiheit Alt-Niirnbergs,
wie der Klassizismus die Anspielung auf romisch-republi-
kanische Biirgertugend enthalten hatte. Und man baute
auf Deutsche Renaissance, nicht um sich in jene Vergan-
genheit zuriickzuversetzen, sondern um sich ihrer starken-
den Erinnerungen fiir die Gegenwart zu versichern. In
diesem Sinn bedeuten auch historisierende Formen «Kom-
forty — con-forto — Bestirkung im genauen Sinn des
Wortes. Und weil es einzig auf diese Anspielung, diese
Symbolbeziehung ankommt, bedeutet es keinen Einwand,
wenn man solchen Bauten noch so viele Inkonsequenzen
zwischen Stilhaltung und Technik nachweisen kann. Wenn
jemand einen Klassiker zitiert, verlangt niemand, dass er
sich mit dessen sidmtlichen Werken identifizieren miisse;
historisiecrende Formen sind aber gewissermassen archi-
tektonische Zitale. Niemand, der in den Achtzigerjahren
in den Formen des gotischen, romanischen, maurischen
Stils oder in deulscher oder italienischer Renaissance
baute, dachte auch nur einen Augenblick daran, diese
Neubauten fiir cechty auszugeben:; und niemand, der sich

heute fiir seine elektrische Stehlampe einen auf antik

patinierten und craquelierten Pergamentlampenschirm
mit Abziehbildchen aus der Manessischen Minnesénger-
handschrift kauft, tut dies in der Meinung, damit ein Ob-
jekt aus dem XIV. Jahrhundert zu erwerben. Man weiss,
dass das Ding neu ist; und das gilt fiir alle diese Pseudo-
antiquititen. Alle moralische Eniriistung betreffend Un-
echtheit greift ins Leere, denn historische Echtheit wird
hier weder gefordert noch vorgegeben.

Das gleiche gilt fiir die technische Unaufrichtigkeit,
die der Materialismus in den historisierenden Formen zu
entlarven glaubte. Er fithrte als Beispiel gerne die ko-
rinthischen Kapitilchen aus Gusseisen an, die in alten
Veranden, Vordachern, Gartenpavillons in Eisenkonstruk-
tionen eingebaut sind, fiir deren statische Funktion sie in
der Tat vollig iiberfliissig sind. Aber die Naivitdt liegt
hier auf Seiten des Konstruktivismus, denn auch zu ihrer
Entstehungszeit hat niemand diese Kapitdlchen fiir sta-
tisch notwendig gehalten. Diese Formen sind {iberhaupt
nicht technisch-konstruktiv gemeint, sie markieren viel-
mehr — und dies nicht ohne Esprit — einen kulturellen
Zusammenhang; auch noch die damals neue Eisenkon-
struktion sollte in ein gegebenes isthetisches Wertsystem
eingegliedert werden. Das Technische wurde nicht so
ernst genommen, als dass es allein hiitte die Form be-
stimmen diirfen, es erscheint durch solche, aus anderen
Zusamenhéngen stammende zusilzliche Formen relativiert,
es wird sichtbar gemacht, dass es sich einer aussertech-
nischen Instanz unterzuordnen hat. Das mag im Einzeltfall
falsch sein, da némlich, wo das Technische gewolltermas-
sen im ersten Rang stehen soll: bei Fabriken und techni-
schen Konstruktionen; es ist aber sicher nicht weniger
falsch, die Technik unbesehen iiberall in den ersten Rang
zu stellen, als ob sie ein Ziel und letzter Wert wire, und
nicht bloss ein Mittel.

Die Stil-Imitationen und Stil-Anspielungen des Histo-
rismus sind fiir Einwinde von der technisch-rationalen
Seite her unangreitbar, denn sie liegen gar nicht aut die-
ser Ebene. Sie wollen weder wirkliche Antiquititen noch
technische Zweckformen sein, und wer feststellt, dass sie
beides nicht sind, stosst offene Tiiren ein. Der Sinn histori-
sierender Formen liegt in threr Symbolbeziehung zu einer
bestimmten Vergangenheit — oder zur Vergangenheit und
einer bestimmten Lebenshaltung iiberhaupt — genau so
wie jeder Serienstuhl um 1925 «internationale Architek-
tury symbolisierte — auch wenn er aus Riiti oder Horgen

stammte.

IV. Prognose

Der feste Grund fiir die Architektur, den manche Theo-
retiker vor zwanzig Jahren in der Parole der Zweckform
gefunden zu haben glaubten, hat sich insofern als nicht
tragfihig erwiesen, als die Architektur eben niemals

durch einen speziellen «Zweck» und die Mittel zu seiner

249



Realisierung allein determiniert ist; fasst man den
«Zweck»-Begritf aber so weit, dass auch die #dsthetischen
Absichten darin Raum finden, so verliert er seine Pri-
gnanz und wird zum Gemeinplatz, denn «Zweckarchitek-
tury in dem Sinn, dass der Bauherr schliesslich vom Ar-
chitekten das bekam, was er wollle, ist Architektur von
jeher gewesen.

Die materialistischen Schlagworter haben denn auch
heute ihre Zugkraft eingebiisst, ohne dass sie — gliick-
licherweise — durch neue Schlagworter ersetzt worden
wiren. Eine gewisse Ratlosigkeit ist unverkennbar, darum
moge es erlaubt sein, die wahrscheinliche Entwicklung
der néchsten Jahre zu skizzieren. Der Schreibende glaubt
dies wagen zu diirfen, da seine vor dreizehn Jahren er-
schienene Broschiire «Moderne Architektur und Tradi-
tion» zu den wenigen theoretischen Schriften aus der Zeit
der Weissenhofausstellung und der heftigen Parteikdmpte
gehort, die ihr Verfasser heute noch lesen kann, ohne sich
durch die seitherige Entwicklung widerlegt zu sehen. Eine
Abwigung der heutigen Situation ist auch darum nétig,
weil die Versteifung auf unhaltbaren Positionen zur Folge
hiitte, dass gerade jene Architekten, die durch ihren Ge-
schmack, ihre Sachkenntnis und ihr Bemiithen um begriff-
liche Klarheit zur Fithrerschaft auf dem Gebiet der Ar-
chitektur berufen wiren, auf eine abseitige Position ab-
gedringt werden, wihrend daneben die breite Masse der
Produktion um so ungepflegter anschwillt.

Die Entwicklung der Zukunft wird nicht eine immer
grossere Vereinheitlichung der Bautypen — etwa ihre
Konvergenz in der Richtung auf den Fabrikbau — brin-
gen, sondern im Gegenteil eine immer schiarfere Diffe-
renzierung der Typen. Fiir Monumentalbauten wird sich
eine neuer Klassizismus durchsetzen — nicht aus Resigna-
tion, sondern infolge der Erkenntnis, dass die unbegrenzt
nuancierungsfiihige klassische Formenfamilie allein im-
stande ist, die Tonart des KErhabenen und Festlichen auf
europiisch auszusprechen. Hier wird alles darauf an-
kommen, dass die klassische Idee auf eine aktive, leben-
dige Art neu durchdacht wird, wobei alle modernen tech-
nischen Maoglichkeiten nicht nur praktisch angewendet,
sondern auch #sthetisch verarbeitet werden, wie dies an
den Bauten z. B. von Auguste Perret geschieht — im Gegen-
salz zu dem sterilen, ich mochte sagen passiven
Klassizismus, der zur Zeii an deutschen Staatsbauten
iiblich ist, wo natiirlich auch alle technischen Neuerungen
verwendet, aber nicht ins édsthetische Kalkiil einbezogen
werden. Wie die Bauten von Perret zeigen, lasst sich ein
solcher essentiell moderner Klassizismus sehr weit bis in
die Nihe des Technisch-Profanen abdampfen, so dass die
hohere Tonart nur eben noch angedeutet ist — und ob
man das andere Extrem, nidmlich die klassische Formen-
sprache als Ausdruck der Macht, ja — wie z. B. bei Peter
Behrens — der baren Gewalt wiinschenswert oder ver-

250

meidenswert 'hidlt, das ist eine ethische und keine archi-
tektonische Frage; dass sich die klassischen Formen
auch hiezu gebrauchen lassen, ist kein Einwand gegen
ihren besseren Gebrauch (woriiber N#heres in meinem
Aufsatz in Heft 7 des «Werk», Seite 189).

Im ganz bewussten Gegensatz zu den Au:nahmebauten,
fiir die allein die klassische Tonart sinnvoll ist, wird die
dsthetisch durchgearbeitete funktionelle Form fiir alle
profanen Bauten und Gerite weiter ausgebildet werden,
die auf einen ganz bestimmten, eindeutigen Zweck hin
spezialisiert sind, also fiir Fabriken, Bureaugebiude, Spi-
tialer, Schulen, Sportbauten, Schiffe, Fahrzeuge und Ein-
richtungen fiir Kiiche, Bad, Werkstdatte und berufliche
Aufenthaltsrdume jeder Art. Denn bei jeder, auf ein be-
stimmtes Ziel ausgerichteten Tétigkeit bedeutet das Da-
zwischentreten autonomer Formen, die fiir sich selbst Auf-
merksamkeit beanspruchen, eine storende Ablenkung;
hier miissen die Gebrauchsgegenstéinde und -rdume sozu-
sagen formleer, nicht auf sich selbst, sondern auf ihre
Funktion bezogen sein.

«Wohnen» ist aber keine so eindeutig ausgerichtete Té-
tigkeit, dass es alle ihm zugehorigen Formen in den Strom
seiner funktionellen Dynamik hineinreissen miisste, wie
dies Flugzeug und Lokomotive mit Recht tun. Es war ein
krampfiges und einigermassen mafistabloses Bemiihen,
den komplexen Begriff des «Wohnens» in Teilfunktionen
zu zerfasern, um damit auch hier «funktionelle Formen»
zu rechtfertigen, die anders nicht dazu passen wollten. Die
modernen Architekten der nordischen Linder, die diese
Stufe iiberwunden haben, nennen diesen gesuchten Funk-
tionalismus mit gutmiitiger Ironie «Funkis». Fiir Kiiche,
Klosett und Bad sind betont funktionelle Formen am Platz,
aber «Wohnen» erschopft sich nicht in solchen Details, und
ist mehr als die blosse Summe von Teilfunktionen. Der
Bewohner verlangt von seinem Milieu Komfort auch im
hoheren Sinn, als «Bestirkung», als Stiitzung seines Le-
bensgefiihls ganz im allgemeinen, er sucht in ihm das
Gefiihl der Sicherheit, einer gegen aussen abgegrenzten
Geborgenheit, eine Betonung des Privaten und des Mensch-
lichen, das im Berufsleben missachtet wird. Zu Anfang der
Zwanzigerjahre hatte die revolutionire Geste fiir die noch
auf dem Boden einer gesicherten Biirgerlichkeit aufge-
wachsene intellektuelle Jugend den Reiz des Neuen und
des Gegensatzes zu den Vitern; in den faktisch revolu-
tiondren Zustinden der Gegenwart hat das biirgerliche
Milieu wieder an Reiz gewonnen, denn es ist nicht mehr
ein sicherer Besitz, den man wegen seiner Selbstverstind-
lichkeit gering schiitzt, sondern der zu verteidigende letzte
Rest an individueller privater Existenz, und darum darf
die heutige Architekturentwicklung nicht leicht genommen
werden. Wenn aber die Architektur dadurch nicht wieder
in einen neuen Historismus abgleiten soll ( — und mit
isolierten Elitebauten einer Avantgarde, hinter der kein



Gros nachfolgt, ist ihr nicht geholfen), so miissen die mo-
dernen Architekten von sich aus die Mittel bereitstellen,
dieses durch kein rationalistisches Raisonnement wegzu-
disputierende Bediirfnis nach Intimitiat zu befriedigen.
Die moderne Gartenkunst ist hierin der Architektur einen
Schritt voraus, und =ie beweist, dass das Problem mit
spezifisch modernen Milteln, und nur mit solchen, zu lésen
ist. Auch die Architektur muss ihre Errungenschaften
der letzten Jahrzehnte keineswegs verleugnen; sie ist von
selbst schon auf dem Weg nach dem menschlichen Mass-
stab, nach betonter Verfeinerung der Proportionen, so
dass neben den besten Bauten der letzten Zeit der Kisten-
kubismus der Zwanzigerjahre schon deutlich als die
«Menschenfresserarchitektur» erscheint, als die ihn Josef
Frank schon vor zehn Jahren bezeichnet hat. Das Spielen
mit japanischen Anregungen nicht nur bei Gérten, son-
dern auch in der Architektur, das weit iiber alle tech-
nische Notwendigkeit hinausgehende Raffinement in der
Verwendung schoner Materialien liegt in dieser Richtung,
und es ist wahrscheinlich nur die Angst vor einem Zuriick-
fallen in passiven Historismus und ein gewisser Snobis-
mus, der vorliufig noch davon abhilt, an Stelle der japa-
nischen Feinheiten solche der eigenen Vergangenheit im

Sinn der modernen Architektur zu verarbeiten.

Verhaltnis zur Historie

Es kommt hier alles darauf an, dass die kiinstlerisch
schopferischen Krifte die Vergangenheit nicht als eine fer-
tige, gegen die Gegenwart hin abgeschlossene Welt emp-
finden, sondern als den offenen Raum, in den alles Neue
hineingestellt wird, ohne dass dadurch das Alte im ganzen
entwertet wiirde. Eine Modernitdt ist nur lebensféhig,
insofern sie sich bewusst ist, nicht selbst Substanz, son-
dern Modifikation am vorhandenen Kulturkdrper zu
sein, dessen Existenz tiberhaupt nicht zur Diskussion steht,
weil sie die Voraussetzung jeder Diskussion ist — wie
anderseits eine Tradition nur so lange lebendig ist, als sie
Beweglichkeit genug besitzt, fortwihrend Neues in sich
autzunehmen.

Von Seilen der Architektenausbildung gibt es kein
sichereres Miltel gegen die Gefahr eines lediglich imitati-
ven Historismus, als griindliche kunsthistorische und kul-
turhistorische Bildung. Wer die Zusammenhénge zwischen
Kunstformen und Lebensformen durchschaut, wird nicht
in Versuchung kommen, die Kunstformen der Vergangen-
heit zu missbrauchen. Um dieses Verstindnis zu erreichen,
dafiir ist allerdings mehr und anderes nétig als die iib-
liche Kunsigeschichte, die das Vorhandene am Faden der
Stilentwicklung im grossen und der Kiinstlergeschichte
im einzelnen aufreiht: wohin man damit kommt, wird
durch die radikal ahistorische Einstellung gerade der be-
gabtesten und gewissenhaftesten Architekten der letzten

dreissig Jahre so biindig bewiesen, dass nur noch Hoch-

schulbehorden dariiber wegsehen und die Notwendigkeit
einer piddagogischen Neuorientierung verkennen konnen.

Dass die breite Masse ihre Bediirfnisse nach Biirger-
lichkeit stets im Gewand historisierender Formen befrie-
digen wird, ist unvermeidlich, denn es ist dies der direk-
teste Weg, der am wenigsten Geschmack und dsthetische
Erziehung erfordert; es hat also nicht viel Sinn, heftig da-
gegen zu polemisieren. Diejenigen Architekten und Bau-
herren aber, die den Sinn fiir die unverwechselbare Nuance
der Gegenwart besitzen, werden auch aus historisierenden
Stromungen eine spezifische Modernitit zu entwickeln
wissen, so dass man im grossen gesehen keine Angst vor
einem passiven Zuriickfallen in iiberholte Zustinde haben
muss. Es ist aufschlussreich, bessere historisierende Bau-
ten der Gegenwart mit solchen der Achtzigerjahre zu ver-
gleichen, um sofort zu sehen, wieviel spezifische Moderni-
tit sogar noch in solchen Baulen enthalten ist, die keines-
wegs eine Synthese zwischen alt und neu ausdriicklich
suchen — wir denken dabei an amerikanische Wohnhiu-
ser im «Colonial-style» (wohl das Beste, was zur Zeit an
historisierenden Bauten errichtet wird) — aber auch an
Wohnhéuser von Schmitthenner und Bonatz in Deutschland
-— wobei die amerikanischen frischer und gegen die Mo-
dernitit hin gewissermassen offen sind, withrend sich letz-
tere eher in einem betont reaktioniren Ressentiment ver-
hédrten. Alle haben aber eine unvergleichlich stirkere
Plastizitidt, ein bewusster geformtes Volumen als alles,
was in der zweilen Hilfte des vorigen Jahrhunderts gebaut
wurde, eine vorher unbekannte organische Beziehung der
Réume zueinander, ein lebendigeres Verhéltnis zur Land-
schaft und zum Garten und das spezifisch moderne Ratfine-
ment der Materialwahl und -behandlung, auch wo es sich
in historisierenden Formen #ussert.

Die Periode der sensationellen Experimente im Wohn-
hausbau ist vorbei, der Blick fiirs Ganze, der das frucht-
barste Ergebnis der neueren Architekturentwicklung ist,
ldsst auch die iiberbetonte Herausstellung von Teilwahr-
heiten gegeniiber dem Ganzen eines vorhandenen Orts-
bildes als Taktlosigkeit, als unsozialen Egoismus erschei-
nen — das Nur-Interessante interessiert nicht mehr. Das
Nebeneinander moderner Ausstellungsbauten, technischer
Spitzenleistungen und des «Dorfli» an der Landesaus-
stellung war mehr als eine ausstellungstechnische Pikan-
terie — es zeigte, in ausstellungsmissiger Zuspitzung, das
Programm der nichsten Zukunft: gegenseitige Vertrig-
lichkeit verschiedenartiger Bauten nicht durch <Anpas-
sung» des einen Typus an den anderen, nicht durch Ver-
mischung, sondern durch ésthetische Bezugnahme von rein

gehaltenen, spezifisch entwickelten Typen.

Peter Meyer

251



	Situation der Architektur 1940

