
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 27 (1940)

Heft: 9

Artikel: Situation der Architektur 1940

Autor: Meyer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-22271

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-22271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS WERK HEFT 9 SEPTEMBER 1940

Situation der Architektur 1940

Vorbemerkung
Es ist dem Redaktor gelegentlich bedeutet worden, seine Aufsätze

seien zu lang. Diese Länge bedauert niemand mehr als er selbst, aber

es gibt Gegenstände, über die sich nun einmal nur mit einer gewissen
Ausführlichkeit handeln lüsst. wenn die Kürze nicht zu Missverständnissen

führen soll. Und vielleicht ist es doch nötig, dass heute in dem

einzigen Land, in dem eine objektiv-theoretische Betrachtung der Architektur

in deutscher Sprache möglich ist, diese Bemühung um begriffliche

Klärung einer höchst komplexen Situation auch wirklich
unternommen wird. p. m.

I. «Reaktion»

Ueber Nacht ist das Gespenst des Historismus in der

Architektur und im Kunstgewerbe wieder aktuell geworden,

das viele endgültig in die hintersten Rumpelkammern

verjährten Aberglaubens verbannt glaubten. Aber

mit einer halb belustigten und halb entsetzten Brand-

markung dieser Reaktion-» ist nichts geholfen und nichts

erklärt. Ein Zurückdrehen der Zeit hat es nie gegeben:

was manchmal so aussieht, ist stets nur ein Nachholen

von Versäumtem, ein Wiederaufleben von Problemen,
die man mit Schlagwörtern betäubt, statt gelöst hatte.

Durch die gewaltsame Unterdrückung unliebsamer
Positionen wird aber die Verrechnung gegensätzlicher

Meinungen lediglieh abgedrängt vom Feld der Diskussion auf
das der Rache — soviel sollte man aus der neueren
Psychologie und aus der neuesten Weltgeschichte gelernt
haben. Man ist also durch das Schlagwort «Reaktion >

nicht davon dispensiert, zu prüfen, welche, wie ipso facto

erwiesen wird, lebendigen Kräfte hier eigentlich
reagieren, wogegen sie reagieren und in welcher Richtung.

Die historisierenden Regungen mögen noch so absurd

scheinen: wenn sie nicht ganz bestimmten Bedürfnissen

der Gegenwart entsprechen würden, fänden sie keinen

Anklang; das gilt heute so gut wie für den Historismus

der Achtzigerjahre. Man komme also nicht mit dem

Einwand, historisierende Formen seien schon darum Unsinn,

weil sie nicht <der Ausdruck der Gegenwart» seien: freilich

sind sie dies, denn wenn eine Epoche historisierend

baut, so ist eben dieser Historismus der Ausdruck der
betreffenden Epoche oder doch eine ihrer Ausdrucksmöglichkeiten,

neben der sie vielleicht noch ganz andere,

gegensätzliche Ausdrucksmöglichkeiten besitzt. Es ist

nämlich ein Vorurteil, zu glauben, jede Epoche könne nur
ein Gesicht haben und müsse nach einer Formel aufgehen.

Dass die Welle von Nationalismus, die durch unsere

Zeit geht, auch in der Architektur ihren Niederschlag finden

würde, versteht sich von selbst; es war in den

Zwanzigerjahren mit der Welle des Internationalismus nicht

anders, und was damals über die nötige Gegenwartsbezogenheit

der Künste gesagt wurde, gilt ebenso heute.

Und wenn die kulturelle und die davon nicht zu

trennende politische Entwicklung heute zu einer neuen

Betonung echter oder auch nur vermeintlicher Beziehungen

zur Vergangenheit führt, so ist daran jedenfalls vom
Boden der Architektur aus nichts zu ändern, denn die

Architektur war niemals eine autonome Kulturprovinz, die

sich auf die Dauer im Gegensatz zur öffentlichen

Meinung hätte entwickeln können.

Wenn die Architektur also nicht einfach mit schlechtem

Gewissen und in schlechter Laune hinter dem, was von

ihr gefordert wird, nachhinken will, muss sie sich

entschlossen mit dem Problem des Historismus auseinandersetzen

und zusehen, wo sie eigentlich steht.

241



Funktionalismus und Konstruktivismus
Die historisierenden Tendenzen der heutigen Architektur

sind die Gegenströmung gegen den ästhetischen

Materialismus der letzten Jahrzehnte, insoweit sich dieser

Materialismus, der stets eine notwendige Komponente
der Architektur ist, als allein massgeblich betrachtete.

Um Berechtigung und Grenzen dieser Gegenbewegung
abmessen zu können, muss man sich also die Absichten

der letzten Architekturjahrzehnte vergegenwärtigen. Sie

standen ihrerseits in Opposition zum Historismus der

Achtzigerjahre, zu dem in mehreren Wellen, in Deutschland

zuletzt von Ostendorf, erneuerten Klassizismus und
zugleich zum Individualismus der Jahrhundertwende.

Gegenüber diesen rasch wechselnden Stilparolen
glaubte man im Konstruktivismus und Funktionalismus
endlich den festen Boden gefunden zu haben, den man
schon lange suchte. Spätere Betrachter werden schwer

begreifen können, wie diese sich schroff widersprechenden
Parolen im ganzen friedlich nebeneinander existieren

konnten: das Gemeinsame, ihre vermeintliche Objektivität,

wurde offenbar stärker empfunden als der Gegensatz

dessen, was als objektive Grundlage für die Architektur

postuliert wurde.

Der Funktionalismus forderte für Architektur und Gerät

eine Formgebung, die sieh den biologischen Konstanten

des Benutzers und den Anforderungen des Gebrauchsvorgangs

anschmiegt; er bekämpfte alle konventionell

festgelegten, dem Benutzer in abgeschlossener Vollkommenheit

entgegentretenden Formen, vor allem die in
Axialsymmetrien erstarrten Raumkuben des Neuklassizismus.

Man tadelte mit Recht, dass diese Häuser und Räume

sozusagen Kunstwerke an sich seien, ohne Beziehung zu

den Lebensformen des Bewohners und schon gar des

heutigen Bewohners, für den die gesellschaftlichen
Repräsentationspflichten bei weitem nicht mehr die Bedeutung
haben wie im XVIII. Jahrhundert. Der Bewohner bewege

sich als lästiger Eindringling, als störendes Element der

Unordnung zwischen Ameublements, die schon für sich

allein Haltung und Stimmung — und zwar eine unzeit-

gemässe Haltung — vorschreiben. Im Gegensatz hiezu
forderte man «offene», formal und farbig akzentlose Bauten,
Räume und Gegenstände, die erst durch den Bewohner

Sinn bekommen, indem sie sich ohne eigene formale
Ambitionen dem Gebrauch dienend unterordnen, wie dies

etwa Maschinenteile tun. Um die Gebrauchsanforderungen

festzustellen, ging man an eine genaue Analyse der

Wohnbedürfnisse und, wie in der Hochblüte des Materialismus

nicht anders zu erwarten war, glaubte man diese

in den messbaren biologischen, technologischen und
ökonomischen Daten restlos ermittelt zu haben. Was sich

nicht auf Minimalmasse, Verkehrswege, bequeme Reinhaltung,

Dauerhaftigkeit, Preise umrechnen liess, galt als

romantische Unsachliehkeit und als nicht existenzberechtigt.

Diese Problemstellung hat zu einer ausserordentlichen

Intensivierung der praktischen Seiten der Architektur
geführt, und sie wird immer der wertvollste Beitrag dieser

Jahrzehnte bleiben, nur hat eich inzwischen gezeigt, dass

dieser Ansatz zu einseitig war.
Der «Konstruktivismus» war eine weitaus subalternere

Position, denn er bedeutete nichts anderes als die

Verabsolutierung des technischen Materialismus zum obersten

Prinzip der Architektur. Soweit man damit ein vertieftes
Ernstnehmen der Materialqualitäten und Konstruktionserfordernisse

meinte, war auch das sehr heilsam — man
dehnte damit eigentlich nur auf die Maschinenarbeit aus,

was Semper und die Engländer für die Handarbeit gefordert

hatten — sobald man aber den Konstruktivismus aus

der Ebene des Instrumentalen auf die der Zwecke

verschob, wurde er zum Unsinn. Der Buchtitel «Beton als

Gestalter» mag als typisch gelten für die Plattheit der

Schlagwörter, mit denen man vor der menschlichen Verantwortung

für die ästhetischen Entscheidungen auszuweichen

und letztere auf die aussermenschlichen, vermeintlich

«objektiven» Instanzen Material und Technik abzuwälzen

suchte. Wenn man aber z. B. aus der Stahlskelettkonstruktion

als formale Konsequenz gänzlich verglaste Aussenwände

ableitete und diese unterschiedslos auf Fabriken,
Geschäftshäuser, Wohnhäuser anwendete, so war dies ein

nicht minder schematiseher Formalismus, als das wahllos

angewendete Palastfenster des Klassizismus, und man

opferte einem zwar technisch raffinierten, ästhetisch aber

primitiven Schema die Differenzierungsmöglichkeiten der

Fenstergrössen und der Lichtführung, womit man weit

hinter die im «modern style» unter gelegentlich gotisierender

Verkleidung erworbene Freiheit zurückfiel, die Fenster

in Form und Grösse auf den jeweils dahinterliegen-
den Raum abzustimmen. Und wie hier, so musste der

konsequente Konstruktivismus immer wieder zu einer
Unterordnung der menschlichen Rücksichten unter die technischen

führen.

Durch das Abstellen der Architektur auf die scheinbar

objektiven, der ästhetischen Willkür entzogenen Gegebenheiten

«Zweck» und «Material» glaubten manche Theoretiker

allen Ernstes, aus der Abfolge der historischen
Stilarten herausgetreten zu sein auf eine absolute, für
Geschmacksschwankungen unberührbare Ebene, in der

es nur noch Formveränderungen auf Grund neuer
technischer Fortschritte geben würde. Heute ist die

Generationsgebundenheit auch dieser Ideologie offenkundig,
ungeachtet ihres Endgültigkeitsanspruches. «Neues Bauen»

wird in kurzem genau so als Stilbezeichnung für die

Modernität der Zwanziger- und Dreissigerjahre üblich sein,

wie «modern style» und «Jugendstil» für bestimmte Phasen

des XIX. Jahrhunderts. Konstruktivismus und
Funktionalismus als führende Schlagwörter haben den

Höhepunkt ihrer Geltung überschritten: nicht in ihren Resul-

242



taten, aber als Programm sind sie heute genau so überholt

wie die verschiedenen Spezialismen in der Malerei;
indem sie jeweils eine einzelne — freilich sehr wichtige —

Komponente des architektonischen Kalküls verabsolutierten

und an die Stelle des komplexen Ganzen setzten, haben

sie sich als unfähig erwiesen, dem Ganzen der Architektur

zur Grundlage zu dienen.

Modernität als geistige Anspannung
Das «Neue Bauen» betonte schon in seinem Namen

den Gegensatz zum Alten, Herkömmlichen, und der Titel
einer Propagandaschrift «Befreites Wohnen» zeigt, wie es

gemeint war. Diese Befreiung vom Herkömmlichen hatte

aber auch ihre Nachteile: sie machte vieles zum
Problem, was vorher selbstverständlich war. Modernität ist

immer anstrengend, sie erfordert angespannte Bewussfheit

und beständige Selbstkontrolle. Solche ästhetisch

gespannte Haltung war früher auf jene Gebiete konzentriert,

die ohnehin Brennpunkte geistiger Konzentration

waren: auf die Monumentalarchitektur der Kirche und

des Staates und auf die sozial und erotisch pointierte
Sphäre der Mode — nun wurde diese Konzentration
gefordert für ein Gebiet, das stets als die Domäne der

entspannten Haltung galt: für die private Wohnung, in der

bisher die grossen Stilströmungen nur ein gedämpftes
Echo gefunden hatten. Modern zu wohnen wurde zu einer

verpflichtenden Aufgabe, deren man sich nicht ohne
theoretische Studien und moralische Vorsätze entledigen konnte.

Und daraus ergab sich das Paradoxon, dass im Gegensatz

zu dieser Modernität das Herkömmliche ganz von
selbst den Charakter des Selbstverständlichen,
Unproblematischen, Entspannten annahm, obwohl seine Formen
die objektiv starren, festgelegteren sind, während die
betont entspannten und «befreiten» Formen in ihrer Programmatik

auf die Dauer anstrengend wirkten, wie jede
Modernität. Es gibt einen Punkt, wo die ausschliessliche

Beziehung aller Architektur- und Mobiliarformen auf die

Aktivität des Benutzers von diesem als Zumutung empfunden

wird, ungefähr so, wie wenn er auf Schritt und Tritt
von einer Schar Sklaven umgeben wäre, die auf seine
Befehle warten. Die relative Selbständigkeit eines formal in
sich selbst beruhenden, also auf keine Funktion schon in
der Form bezogenen Mobiliars herkömmlicher Art relativiert

den Bewohner, es entlastet ihn von der Pflicht, sich

andauernd als Mittelpunkt zu fühlen, und von der beständigen

Aufforderung zur Aktivität, die in den funktionellen
Formen liegt — und gibt ihm damit die Entspannung und
das Gefühl ruhiger Geborgenheit, die er hier sucht. Er
fühlt sich «zu Hause», aufgehoben in einer unproblematischen

Umgebung, die schon ohne ihn in der Selbständigkeit

ihrer Formen Halt und Haltung hat, so dass er sie

nicht beständig selbst halten muss, weil sie ganz auf ihn

bezogen ist und ohne ihn ins Leere fiele. Die Befreiung

des Wohnens von allen konventionellen Bindungen
entging nicht ganz der Gefahr jeder Emanzipation, zu

vergessen, dass die Befreiung von äusseren Bindungen die

Belastung mit neuer Selbstverantwortung bedeutet, wenn
sie nicht in die Libertinage gänzlicher Formlosigkeit zer-

fliessen soll.

Bedürfnis nach Geborgenheit
Nun ist aber gerade heute das Bedürfnis nach

Geborgenheit in der privaten Wohnung sehr stark, als natürliche

Kompensation zur Unsicherheit aller Lebensverhältnisse.

Der Zeitgenosse hat zuviel andere Sorgen, um auch

noch seine Wohnung, den letzten Rest relativer Geborgenheit,

als «Problem» sehen zu wollen. Und dieses Bedürfnis
sucht die ihm gemässen Formen, wo es sie findet: werden
sie ihm von der modernen Architektur nicht geboten, so

entlehnt es sie eben der historischen Architektur,
ungeachtet aller Einwände, die man sonst dagegen erheben

mag; denn die spontanen, komplexen Lebensbedürfnisse

sind immer stärker als alle noch so klugen und richtigen,
aber auf einem einzigen Kausalgeleise abrollenden
logischen Räsonnements. Was den Zeitgenossen gerade heute

an den historischen Formen reizt, ist ihre Festigkeit und

Totalität, im Gegensatz zur Funktionsbezogenheit und zur

instrumentalen, analytischen Spezialisierung der modernen

Formen. Die historischen Formen markieren eine

bestimmte Lebenshaltung, an die er erinnert sein will, er

sieht darin ein Gegengewicht gegen den heutigen technisierten

Lebensstil, der sich gefährlich weit von der menschlichen

Totalität ins Spezielle entwickelt hat.

Je entwurzelter die tatsächlichen Zustände sind, desto

stärker macht sich ein Bedürfnis nach «Bodenständigkeit»,
d. h. nach kultureller Legitimität geltend, und wenn diese

Bodenständigkeit noch so fiktiv wäre. Es ist dies die

genaue Parallele zur Naturbegeisterung und zum Sport des

Großstädters: Nicht der Landmann hat die Schönheit seiner

Landschaft und die Würde des Landlebens entdeckt,

sondern der Städter, der den Kontakt mit der Natur und

Handarbeit verloren hatte, und nun ist ihm Sport und

Wandern echtes Gegengift und Narkotikum zugleich

gegen die Einseitigkeit der Verstädterung.

Hieraus folgt, dass der Gegensatz zwischen den Formen

des privaten Wohnens und denen der Technik keineswegs

ein vorläufiger Zustand ist, der mit dem allgemeinen Sieg

der technischen Formen auch auf dem Feld des Wohnens

enden würde, wie dies die Theoretiker des Konstruktivismus

und des Funktionalismus als selbstverständlich
annahmen. Der Unterschied wird vielmehr bleiben und

bewusst vertieft und ausgebaut werden müssen, und zwar

wird dies nicht in einer Randzone der Kompromisse
geschehen, sondern im Zentrum der architektonischen

Problemstellung.

243



S p e zi a 1 m i 1 i e u und Privatmilieu
Aesthetisch interessierte Kreise können schwer begreifen,

wie die gleichen Leute, die für die elegante
Zweckform eines Sportgerätes, für die Präzision einer

sportlichen Leistung ein bis in die Nuance entwickeltes

Unterscheidungsvermögen besitzen, als Sportpreise
glückstrahlend den ausgemachten Kitsch nach Hause tragen,
ohne eine Ahnung zu haben, wie krass die ästhetische

Qualität dieser Trophäen der der sportlichen Leistung
widerspricht.

Man staunt immer von neuem, wie bedeutende
Musiker, Geschäftsleute, Gelehrte und Ingenieure, die
gewohnt sind, ihre Probleme bis zur Transparenz zu Ende

zu denken, sich in einem Privatmilieu voller Halbheiten,
missverstandener Reminiszenzen und hilfloser Anmassung
wohl fühlen können — wie also Persönlichkeiten mit

grossen Kenntnissen und höchst entwickeltem Qualitätsgefühl

innerhalb ihres Berufsbereiches in einem

Milieu leben können, das vom ästhetischen Standpunkt
als schlechthin barbarisch bezeichnet werden muss. Es

gibt Ausnahmen, aber jedenfalls ist die intellektuelle und

die ethische Qualität zur Zeit in keiner Weise an die ästhetische

Qualität gebunden (während umgekehrt hohe ästhetische

Qualität kaum ohne wenigstens eine der anderen

denkbar ist). In seinem '•'Aufstand der Massen»

unterstreicht Ortega y Gasset den mangelnden Willen zur
Synthese gerade beim Wissenschafter, den er einen «gelehrten

Ignoranten» nennt, und im gleichen Sinn ist heute

jeder Prominente ein Spezialist, der auf allen anderen

Gebieten als dem seines Faches ein Barbar sein kann.

Die ästhetischen Maßstäbe des Sportes oder eines

bestimmten technischen oder wissenschaftlichen Arbeitsmilieus

bleiben auf ihr Spezialgebiet beschränkt, sie haben

— immer Ausnahmen vorbehalten — keine Neigung, auch

auf das private Lebensinventar überzugreifen. Man
verbaut sich das Verständnis für diese Erscheinung, wenn
man im Festhalten an ästhetisch schlechten Formen für
das private Wohnungsinventar nichts weiter sehen will,
als ins Leere weiterlaufende Konventionen bestimmter

Bevölkerungsklassen, die im Komfort der führenden Schicht

von vorgestern eine Stütze ihrer gesellschaftlichen
Ambitionen suchen; dieser Zug ist auch darin enthalten und

läuft neben den tieferen Gründen her, wie anderseits in

jeder Modernität die Komponente des Snobismus

mitläuft. Entscheidend ist, dass die Milieux der Arbeit, des

Sportes usw. als Spezialmilieux aufgefasst werden, die

ihren eigenen ästhetischen Gesetzen gehorchen, und so

paradox es klingt: im Festhalten an einem davon total
verschiedenen Privatmilieu äussert sich ein Rest von

lebendigem Stilgefühl: gerade deshalb, weil man
bestimmte Formen als an ein bestimmtes Gebiet gebunden

empfindet, darum überträgt man sie nicht auf das

Gebiet des privaten Wohnens — selbst dann nicht, wenn sie

auch dort «praktisch» wären. In früheren Zeiten war
wissenschaftliche Betätigung eine Art Nebenbeschäftigung,

die man zu Hause ausübte, und die Werkstatt des kleinen
Handwerksmeisters war vom Milieu der Wohnung nicht
sehr verschieden — und dementsprechend bestand kein

Bedürfnis zur ausgesprochenen ästhetischen Differenzierung

der Milieux. Heute dagegen sind die Bereiche der

technischen Arbeit, der Wissenschaft, des Sportes usw.

derart bis ins Aeusserste spezialisiert, dass jeder, der sich

unreflektiert effektiv und regelmässig in einem solchen

Spezialmilieu aufhält — und nicht nur gelegentlich, wie
der betrachtende Kulturkritiker, der noch ausserdem

seine Eindrücke durch ihre Beschreibung begrifflich
objektiviert—um so stärker das Bedürfnis hat, die Einseitigkeiten

des Arbeitsbereiches im privaten Milieu zu

kompensieren. Und deshalb wohnt der amerikanische

Grosskaufmann, der im Wolkenkratzer arbeitet, privatim in

einer Villa im colonial style — und wohnen moderne

Architekten gerne in alten Häusern.

Es war ein Fehlschuss, aus der modemässigen Beliebtheit

der Strandbäder die Folgerung abzuleiten, auch die

Wohnung müsse durch totale Verglasung aller Räume nach

der Sonnenseite in eine Art permanentes Strandbad

verwandelt werden, oder wenn man aus der sehr berechtigten
ästhetischen Wertschätzung eines durchrationalisierten
Bureau- oder Fabrikbetriebes heraus nun auch noch die
private Wohnung des Arbeiters und Angestellten glaubte ä la

Fabrik stilisieren und rationalisieren zu müssen. Und

diese Reformideen gingen darum auch nicht von Arbeitern

aus, sondern von theoretisch interessierten Architekten

und anderen Intellektuellen, die die Situation des

Arbeiters unter ästhetischen und soziologischen Gesichtspunkten

von aussen betrachteten. Wäre man nicht von

vorgefassten Meinungen, sondern von der Untersuchung
der bestehenden Talbestände ausgegangen, wäre man

der wirklichen Sachlage rascher gerecht geworden; hier
aber verhinderten politisch-normative Voreingenommenheiten

die unbefangene Betrachtung.

I. Soziologie und Idealismus

Die Soziologie der Kultur setzte sich zum Ziel, die

Abhängigkeit aller Kulturformen und geschichtlichen

Formen überhaupt von der jeweiligen sozialen Struktur
und weiterhin vom Entwicklungsstand der Wirtschaft

nachzuweisen. Es sind dabei wertvolle Einsichten erschlossen

worden, nur wurde dieser Wissenschaft von Anfang

an durch politische Absichten und normative Ansprüche

erschwert, vorurteilslos an ihren Gegenstand heranzutreten.

So skeptisch die Kultursoziologie den geistigen Seiten

der historischen Tatbestände gegenüberstand, so naiv

glaubte sie im Wirtschaftlichen das primum movens aller

geschichtlichen Vorgänge gefunden zu haben, woraus

244



man folgerte, dass im Idealfall alle Kulturformen
gewissermassen der mimische Ausdruck der jeweiligen
Produktionsverhältnisse sein mussten. Da sich eine solche

Uebereinstimmung aber de facto nirgends rein nachweisen

liess, musste die Ursache dieser Unstimmigkeit
gefunden und von vornherein mit dem Akzent des Negativen

versehen werden. Sie fand sich in der menschlichen

Trägheit, die am Hergebrachten festhält, und im
Machtinteresse bestimmter Gesellschaftsklassen, die ihre auf
Grund veralteter Produktionsverhältnisse erworbenen

Privilegien auch unter veränderten Verhältnissen
beizubehalten suchen, zu welchem Zweck man sie mit dem

Nimbus geheiligter Traditionen und einem Ueberbau an

weltanschaulichen Ideologien ausstattet. Man war jeweils
rasch bereit, hier ethisch verwerfliche Unaufrichtigkeit
zu wittern, und so wurde die Attitüde des Entlarvers zur

typischen Haltung des Kultursoziologen.
Die engen Beziehungen zwischen der sozialen und

wirtschaftlichen Struktur eines Volkes einerseits und

seinen Kulturformen und Ideen anderseits wird niemand

bestreiten, aber sie sind bei weitem komplizierter, als

man das unter der Annahme eines unbedingten Primates
der Wirtschaft wahrhaben wollte. Und die in historischen
Zeiten nie fehlende Nichtübereinstimmung von
wirtschaftlicher Situation und idealer Forderung ist alles
andere als ein von vornherein negativ zu bewertender,

sozusagen illegitimer Zustand, sie ist nämlich die Ursache

schöpferischer Spannungen im grossen und fruchtbarer
Konflikte in jedem Einzelnen. Die Kultur hat gerade daraus

zu allen Zeiten ihre stärksten Impulse geschöpft, dass

das Leben auf ein Ideal hin stilisiert wurde, das zwar
unerreichbar, aber richtungsweisend blieb.

Das ist in letzter Zeit besonders für die griechische
Kultur der klassischen Zeit deutlich herausgearbeitet worden:

diese Kultur fusst auf der Fiktion eines heroischen

Daseins, die in einer seit Jahrhunderten verschollenen

mythischen Vorzeit, vielleicht in kretischen Verhältnissen
wurzelt. Dieses Ideal deckt sich in nichts mit der
Wirklichkeit des V. Jahrhunderts (Wilamowitz bemerkt, man

merke es den von Pindar besungenen Aegineten nicht an,
dass sie vom Handel lebten) — und gerade darum spornte
es zu den grössten Leistungen an. Und die ritterliche Fiktion

des Spätmittelalters wirkt, soziologisch gesehen,

sogar an den Fürstenhöfen, geschweige denn im zünftigen
Handwerk und beim handeltreibenden städtischen
Patriziat, als die bare Komödie, und doch hat gerade diese,

scheinbar unsinnige Uebertragung des Ritterideals auf
das Bürgertum den kulturell ungeheuer folgenreichen,
bis heute gültigen Typus des Gentleman geprägt.

Führte das alles mehr zu historischen Missverständnissen,

so wurde der falsche Ansatz vom Primat der
Wirtschaft unmittelbar verhängnisvoll, wo er auf die Gegenwart

bezogen wurde, denn hier führte er zur Konstruktion

eines fiktiven Trägers der Kulturentwicklung, nämlich des

nicht nur sozial, sondern auch kulturell klassenbewussten

Proletariers.

Kulturelles Klassenbewusstsein
Das Argumentieren mit materialistischen und soziologischen

Begriffen erweckte die Illusion besonderer

Realitätsnähe; man nahm das politische Postulat des seiner

Situation (und nicht nur seiner Macht) umfassend bewussten

Proletariers für eine Realität — und damit stand man

um nichts weniger im Irrealen als der als ästhetenhaft

verachtete Jugendstil. Im Gegenteil, jener hatte den Vorzug,
sich über seine Situation im klaren zu sein, er stand be-

wusstermassen zu seinem Aesthetentum, während die

soziologische Kunsttheorie der Zwanzigerjahre immer wieder

Wunschbilder mit Wirklichkeiten verwechselte.1 Seiner

Qualität nach kann aber das Klassenbewusstsein des

Proletariers nichts anderes sein, als Kollektivgefühl,
Ressentiment und Machtbewusstsein. Damit kann man
politische Revolutionen durchführen und versuchen, Staaten

zu gründen — aber keinen neuen Stil. Die Wortführer
des Konstruktivismus und Funktionalismus muteten dem

Proletarier aber auch noch eine kulturelle Bewusstheit

zu, wie sie nicht einmal das Bürgertum als Klasse erreicht,

trotz seinen unvergleichlich grösseren Bildungsmöglichkeiten

— abgesehen von mengenmässig verschwindend

wenigen Einzelindividuen, die für ein Bildungsideal
repräsentativ, nicht aber für den wirklichen Bildungsstand

typisch sind. Die Kreise, die das Postulat vom kulturell
klassenbewussten Proletarier aufstellten, transponierten
die eigene, intellektuelle Bewusstseinslage in die

ökonomische Situation des Proletariers und versuchten sich

vorzustellen, wie ein solcher sein Leben und Lebensinventar

nun eigentlich zu stilisieren hätte, wenn er seiner Situation

vollkommen bewusst wäre. Nun wäre aber gerade

diese Art von Einsicht in die eigene historische Situation

- wenn überhaupt — nur auf Grund einer umfassenden

Bildung möglich und der Kenntnis auch der anderen
möglichen Positionen, von denen sich die eigene abhebt;
sie ist also beim Proletarier von vornherein ausgeschlossen,

und auch sonst können, wie gesagt, bestenfalls
einzelne Individuen, niemals «Klassen» zu diesem Bewusstsein

vordringen. Und so bleibt der bürgerliche Lebensstil

für den Proletarier massgebend, so unerreichbar er sein

mag, und so wenig er ihm wirklich zu bieten hätte.

«Zweck form» als asketische Haltung
Ausserdem war es ein naives Unternehmen, dem

Proletariat den Besitz der Macht und den Genuss aller ihm

1 Ueber die völlig analoge Entwicklung der politischen Ideologie
vergleiche Valentin Gitermann »Die historische Tragik der sozialistischen
Idee.. Verlag Oprecht, ZUrich 1939, besonders Seite 97.

245



bisher unzugänglichen Genüsse des «schönen Lebens» als

begehrenswertes und erreichbares Ziel vor den Augen
funkeln zu lassen und gleichzeitig die sinnenfälligen
Erscheinungsformen dieser Macht und dieses schönen

Lebens» als bekämpfenswert hinzustellen. Die «gehobenen

Lebensformen» mögen so unpraktisch und so geschmacklos

sein, wie sie wollen — dem, der sie nicht besitzt,
erscheinen sie trotzdem begehrenswert, auch wenn er weiter

nichts damit anfangen kann — er fordert sie nicht, weil
er sie schön oder nützlich fände, sondern als die äusseren

Zeichen der Macht und des Reichtums. Und in diesem

Sinn hat ja auch das siegreiche Bürgertum vor hundertfünfzig

Jahren zugleich mit der staatlichen Macht die

Monumentalbauformen der höfischen Gesellschaft auf

seine eigenen bürgerlichen Profanbauten übertragen —

als die äusseren Zeichen der Macht, wodurch dieser

architektonische Widersinn zum Ausgangspunkt der ganzen

Architekturkatastrophe der zweiten Hälfte des XIX.
Jahrhunderts wurde.

Die Parolen von der Zweckform und der Form ohne

Ornament und den Wänden ohne Bilder forderten eine

bewusst asketische Haltung für den äusseren Lebensrahmen.

Aber Askese ist stets eine essentiell aristokratische

Haltung, sie hat nur ethischen Wert, wo man auf etwas

verzichtet, das man hat oder haben könnte — auch der heilige
Franziskus war eines Ritters Sohn. Einer Askese im Aesthetischen

hätte ein Machtverzicht im Politischen vorangehen
oder nebenhergehen müssen, nicht aber eine Machtforderung.

Als die frühen Christen in ihrer Lebenshaltung
weitgehend auf das antike Kulturinventar verzichteten bis in

die gewollte Vernachlässigung des vorher mit so viel
Aufwand gepflegten Körpers, da war dies keine Frage des

Geschmacks, sondern es geschah im Zug der radikalen

Weltverneinung und Apolitie — und auch da hatte natürlich

nur die Askese derjenigen beispielhafte Bedeutung, die

wirklich gesellschaftliche Stellung und Reichtum preiszugeben

hatten. Das gleiche gilt für die asketischen

Strömungen des Mittelalters, für die Minoriten, für Savonarola,

die Beguinen usw., und nur aus dieser asketischen

Gesamthaltung liess sich auch ein Stil von bewusst gepflegter

ästhetischer Einfachheit entwickeln, wofür die
mittelalterlichen Minoritenkirchen Beispiele sind und der mit
einer gewissen mystischen Intensität sublimierte Profanbaustil

der niederländischen Beguinagen.

Es gibt einen Spruch von Oskar Wilde: «Die einfachen

Genüsse sind die letzte Zuflucht komplizierter Menschen».

Die als Kunstform gepflegte Prosa ist jünger als die Poesie,

und der Profanbau wird erst in unseren Tagen als

ästhetisches Problem bewusst.

Die bewusste ästhetische Wertschätzung des

Einfachen ist stets das Zeichen hoher kultureller Reife: Es

macht die spezifische Würde der «Biedermaier»-Zeit aus,

dass das erfolgreiche Bürgertum damals eine Zeitlang die

klassischen Formen bis ins wirklich Bürgerliche abdämpfte,
bis zur blossen Markierung ihres Monumentalgehaltes,
und dies geschah aus echtem, noch aus dem Dixhuitieme
stammenden Klassen-B e wu ss t s e i n — im Gegensatz

zur blossen Klassen-B egehrlichkeit, die nach der

Jahrhundertmitte diese Diskretion überschwemmte. In
Russland stürzte sich das erfolgreiche Proletariat sogleich
ohne Hemmung ins Monumentale, weil eben ein kulturelles

Klassenbewusstsein, das eine bestimmte Kulturhöhe

schon zur Voraussetzung hätte, dort nicht vorhanden

war und entsprechend den halbbarbarischen
Zuständen gar nicht vorhanden sein konnte. Die

Wertschätzung des Einfachen kann den primitivsten
Bevölkerungsschichten am allerwenigsten zugemutet werden.

In der Tat wurde denn auch die Schönheit des Schmucklosen,

die edle, intensive Einfachheit der Zweckform und

die Schönheit sachgemäss bearbeiteter Materialien, also

dieser ganze ins Aesthetische sublimierte Materialismus,
wie er vor allem von den Werkbünden propagiert wurde,

auch nur von einer Elite von erzogenem Geschmack goü-

tiert, bei der er dann mit einer nicht minder esoterischen

Vorliebe für ostasiatische Kunst zusammenfloss. Das

Bürgertum — im ganzen gesehen — und erst recht das

Proletariat hatte für diese Lehren taube Ohren und strebte

nach massiveren Genüssen. Dagegen entstanden Inseln

von ästhetisch bis ins Feinste durchgebildeten Formen

ohne alle theoretischen Behelfe auf ganz bestimmten,

scharf umrissenen Spezialgebieten, wo sich meist quer
durch verschiedene Klassen «Eliten» bilden konnten mit

einer auf ein bestimmtes Gebiet spezialisierten Erziehung
des Auges; gegenüber Werkzeug und Maschine, Waffe

und Sportgerät ist bei zahlreichen Vertretern der

verschiedensten Gesellschaftsschichten ein lebendiges und

präzis erzogenes ästhetisches Urteilsvermögen vorhanden

(ohne dass die meisten eine Ahnung davon hätten, dass

dies «ästhetisches Urteilsvermögen» ist). Hinsichtlich ihrer

speziellen Kennerschaft einer Berufsmaterie gehören

eben Arbeiter, Ingenieur und Fabrikdirektor, Mechaniker

und Rennbotbesitzer, Matrose und Admiral den gleichen

Eliten an, ohne dass sie sich darüber hinaus verpflichtet

fühlten, auch ihren sonstigen Lebensstil auf den gleichen

Nenner zu bringen.

Romantische Komponenten
Der Glaube, im Proletarier den Träger einer neuen

Kultur begrüssen zu dürfen, war eine neue Aeusserungs-

form der romantischen Sehnsucht des modernen Intellektuellen

nach Resonanz im Elementaren, Volksmässigen,

Kollektiven. Wenn der junge Rilke in den Neunzigerjahren
seine «Wegwarten» gratis an Lesestuben und Spitäler
verschenkte, um seine Gedichte dem Volke darzubringen,

246



so liegt darin das gleiche edle Bemühen wie in den

Versuchen der jungen Architekten der Zwanzigerjahre, die

Wohnung für das Existenzminimum ästhetisch durchzu-

stilisieren, oder in den städtebaulichen Utopien dieser

Zeit, und die gleiche Abgelöstheit von der realen Gesellschaft,

die man von aussen betrachtet und zum Objekt
intellektueller Spekulationen macht.1 Die allumfassende

Gebärde dieser Spekulation und ihr Endgültigkeits-
anspruch standen in einem seltsamen Missverhältnis zur
effektiven Resonanz, die sie fanden: je grosszügiger die

Ideen waren, desto kleiner der Kreis, der sich davon

angesprochen fühlte. Noch der Historismus des XIX.
Jahrhunderts hatte ohne viel theoretische Propaganda spontan

die weitesten Kreise erfasst — schon der Jugendstil
war esoterisch. Immerhin hat er etwa fünfzehn Jahre lang
als herrschende Mode ins Breite gewirkt, und seine

englischen Frühformen, die starke historisierende
Formenkomplexe einschlössen, sind in England bis fast zur

Gegenwart stilbildend geblieben. Alle seitherigen
Stilparolen sind immer nur auf kleine Kreise beschränkt

geblieben, ihre Argumente wurden immer rationaler und

damit scheinbar beweiskräftiger — zugleich aber dünner.
Noch der Jugendstil war durch seinen Symbolismus, seine

historisierenden Anspielungen und seine Sentimentalität

ungleich kategorienreicher als der zwar hochgezüchtete,
aber plane Materialismus der «Z\veckform»-Zeit. In dieser

Feststellung liegt kein Einwand gegen die Leistungen
dieser Epoche, sondern lediglich eine Präzisierung ihres

Standortes innerhalb der Stilgeschichte und eine Kon-

turierung ihres Wirkungsbereiches.
Der Intellektuelle antwortete auf die mangelnde

Resonanz seiner Umwelt mit der Verdammung dieser
Umwelt: «der Bürger» wurde zum Sinnbild entwicklungsunfähiger

Geistlosigkeit, demgegenüber man den Proletarier

zum Träger der Zukunftskultur ernannte — weniger

weil er Proben besonderer Befähigung für diese Rolle

abgelegt hätte, als weil er — im Gegensatz zum Bürger —

noch keine Gelegenheit gehabt hatte, das Gegenteil zu

beweisen. Solange man dann in Russland aus Propagandagründen

die Intellektuellen an der Oberfläche agieren

liess, schien sich alles nach Programm zu entwickeln, und

so wurde Ru6sland die grosse Hoffnung vieler moderner

Architekten der Zwanzigerjähre, und es schienen nur
Rückstände kleinbürgerlicher Vorurteile zu sein, wenn
sich die Linksparteien der westlichen Länder den neuen

Kunst- und Architekturlehren gegenüber zurückhaltend

verhielten. Die führenden Parteikreise haben damit, auch

wirklich geringes Kunstverständnis bewiesen — aber

gesunden politischen Instinkt, denn auch in Russland war

1 Die poetischen Belege für diese geistige Situation sind höchst
aufschlussreich zusammengestellt und kommentiert in der Schrift von
Dr. H. W. Rosenhaupt: «Der deutsche Dichter um die Jahrhundertwende
und seine Abgelöstheit von der Gesellschaft». Paul Haupt, Verlag,
Bern 1939.

es bald mit der Fata Morgana der neuen Kultur zu Ende,

zur grenzenlosen Enttäuschung ihrer westlichen Bewunderer.

Heute fordert das russische Proletariat den klassischen

Formapparat in möglichster Häufung seiner
Effekte nicht nur für Staatsbauten, sondern sogar für seine

Mietkasernen — ein architektonischer Unsinn, aber in

entsprechend massiverer Form genau der gleiche
Unsinn wie die Monumentalisierung der gesamten bürgerlichen

Architektur Europas im Gefolge der Französischen

Revolution, und wie damals, so hat dieser Vorgang auch

heute seine zureichenden kulturgeschichtlich-psychologischen

Gründe.

Gescheiterte Illusionen
Die russische Hoffnung hat sich damit als neue Nuance

des romantischen Exotismus erwiesen, der schon zu

Rousseaus Zeiten aus Missvergnügen an den europäischen
Zuständen seine Zuflucht zu den Wilden nahm, die man

aus der Distanz zu Idealmenschen verklärte, als Flucht

junger Idealisten vor den verpflichtenden Traditionen des

Westens ins radikal unbelastete Neue — ein Verrat an

Europa, wenn auch aus den achtenswertesten Motiven.

Heute ist die Naivität dieser Hoffnungen durch den Gang

der Geschichte selbst so eindeutig klargelegt, dass es

sich schon gar nicht mehr lohnt, davon zu reden, bevor

es sich nur gelohnt hätte, die Diskussion mit den «Freunden

des neuen Russland» aller Spielarten aufzunehmen.

Die Konsequenzen dieser Klarstellung sind noch nicht
abzusehen, aber jedenfalls ist damit eine ideologische
Position liquidiert, die dem Verständnis der wirklichen
Kultursituation und der kulturellen Kontinuität am stärksten

im Wege stand.

Aber nicht nur die speziellen russischen Illusionen sind

zusammengebrochen, sondern der Glaube an die

kulturschöpferischen Möglichkeiten des Materialismus
überhaupt ist durch die historische Entwicklung widerlegt.

Die intellektuellen Amateure des Materialismus lebten

auf Grund ihrer sorgfältigen bürgerlichen Erziehung in
der Illusion, die von ihnen mit Eifer geförderte Entwicklung

liesse sich irgendwo auf der Ebene des humanitären

Wohlfahrtsstaates zum Stehen bringen und dort

ästhetisch stilisieren; gemäss ihrer eigenen Konsequenz

lief die Entwicklung aber weiter zum totalen Staat und zum

totalen Krieg. Aus einem schönen Drang nach intellektueller

Sauberkeit war man bemüht, alle idealistischen

Positionen, wie die historischen Traditionen, romantischen

Gefühle, die nationalen, religiösen und sonstigen «unsachlichen»

Rücksichten als soziologisch bedingte Vorurteile
zugunsten bestimmter Klassenprivilegien zu entlarven und

die Architektur auf die Technik und die biologischen
Erfordernisse allein zu gründen — mit dem gleichen idealistischen

Missionseifer, mit dem in den Neunzigerjahren die

Freidenker gegen den lieben Gott zu Felde gezogen waren.

247



Dabei blieben unsere theoretischen Materialisten aber

selbst in dem Vorurteil bürgerlicher Wohlanständigkeit

befangen, auch der Materialismus sei verpflichtet, sich an

die Konvention einer logischen Argumentierung zu halten.

Erst dies aber ist der konsequente und integrale
Materialismus, alle die genannten Positionen stehen zu lassen,

um sie als mögliche Mittel der Macht zu handhaben.

Heimatliebe, Nationalstolz, Klassenressentiment usw. sind für
ihn mögliche und bei aller Gegensätzlichkeit untereinander

beliebig vertauschbare Ansatzpunkte einer Demagogie,

die sich weder an die Logik und Kohärenz ihrer
Argumente gebunden hält, noch an irgendwelche andere

intellektuelle Konventionen. Erst dies ist der vollkommene,
radikal desillusionierte Materialismus, der seine eigene

Ideologie als solche durchschaut und sie und zugleich jede

mögliche Gegenposition als Propagandamittel in Rechnung

stellt; der Nihilismus der baren Gewalt, in den jeder
konsequent zu Ende praktizierte Materialismus notwendig

mündet. Damit fällt aber auch seine Bindung an ein

bestimmtes Kulturinventar dahin, denn historisierende

Formen können genau so wirksam wie Maschinenformen

in den Dienst des absoluten Pragmatismus gestellt werden.

III. Tradition und Historismus

Der schillernde Begriff der Tradition, der in der
Diskussion über Architektur von Freunden und Gegnern
verwendet wird, wie wenn er einen feststehenden Inhalt hätte,

bedarf einer näheren Betrachtung.
Man kann Traditionen leben, d. h. sich in Formenreihen

und Denkweisen bewegen und sie weiterspinnen, ohne

sich darüber in bewusster Reflexion Gedanken zu machen.

Es ist dies die im Grund einzig legitime, naive Art von

Traditionalismus — unendlich ehrwürdig und unendlich

verletzlich wie jede Art von Legitimität, dem modernen

Rationalisums und jedem intellektuellen Räsonnement

überhaupt steht sie fremd und wehrlos gegenüber.

Man kann Traditionen aber auch bewusst handhaben

im Dienst irgendwelcher Absichten ganz anderer Art, ohne

dass der, der sich ihrer bedient, sich selbst an sie gebunden

fühlt. Dies ist z. B. der Fall beim Fabrikanten, der

sich auf Grund bestimmter Tendenzen im Publikum, die

als «Nachfrage» in Erscheinung treten, heute diese und

morgen jene Formen nachahmt, oder auch verschiedene,

die sich eigentlich widersprechen, gleichzeitig nebeneinander.

Es hat keinen Sinn, dies «charakterlos» zu nennen,

denn auch die Technik stellt sich in den Dienst jeder
beliebigen Absicht, und im grösseren Zusammenhang
gesehen sind auch solche Zwiespältigkeiten der Ausdruck

ihrer Epoche, und als solcher richtig. Der Fabrikant stellt

gewissermassen als neutraler Vermittler für die verschiedenen

Traditionsreihen und historisierenden Vorlieben
die Mittel zur Konkretisierung bereit, ohne dazu Stellung

zu nehmen, wozu er, jedenfalls von seinem Berufsethos

her, auch nicht verpflichtet ist. Das Ergebnis sind schlimmstenfalls

Geschmacklosigkeiten, die man bekämpfen, aber

nicht gar zu tragisch nehmen muss.

Dagegen wird die historische Substanz selbst zerlöst

durch die objektive Handhabung traditioneller
Gefühlspositionen, wie sie in der Politik der Gegenwart betrieben

wird. Man macht von diesen Positionen Gebrauch wie von

irgendwelchen Rohstoffen, Waren oder Kapitalien, die

sich für politische Zwecke liquidieren lassen, man spricht
von «Blut und Boden-% weil man weiss, dass sich ein
bestimmter Teil der Bevölkerung mit diesen

traditionsgegebenen Vorstellungen verbunden fühlt, der nun von

hier aus aktiviert werden kann, wie andere Bevölkerungsteile

von anderen Ansatzpunkten her, ohne dass dabei diese

Positionen selbst als Werte ernst genommen würden. Wer
sich ernstlich um die Erhaltung echter Traditionen
bemüht, muss vor allem eines bedenken: dass heimatliche
Gebräuche und Bauformen und Trachten genau so weit
und so lang lebendig sind, als hinter den malerischen
Verschiedenheiten der Erscheinung wirkliche Verschiedenheiten

der einzelnen Volksgruppen stehen. Man kann nicht

gleichzeitig durch politische Zentralisierung und
Gleichmacherei den lebendigen Kern der Verschiedenheiten

aushöhlen, das regionale Selbständigkeitsbewusstsein ersticken

und doch die bunte äussere Schale pflegen wollen. Wer die

Formen erhalten will, muss wirklichen Respekt auch vor

den überlieferten Freiheiten der Bevölkerungsgruppen
haben und diesen Einheiten soviel Selbstregierung, soviel

echte Selbstverantwortung als immer möglich übertragen,
sonst zerflattert alles in Maskenspuk und Ausstattungsrevue,

und man profaniert das, was man schützen wollte.

Der Historismus des XIX. Jahrhunderts
Der Historismus der zweiten Hälfte des XIX.

Jahrhunderts war alles andere als konservativ oder gar
rückständig (was keineswegs das gleiche ist). Konservativ

waren die in aristokratischen Häusern bis gegen das

Jahrhundertende welterlebenden direkten Ausläufer der Kultur

des Dixhuitieme und die des Klassizismus im gebildeten

Grossbürgertum. Selbst innerhalb der höfischen

Sphäre des Ancien Regime hatte sich zwar bereits der

Style Regence und noch ausgesprochener der Style

Louis XVI in der Richtung auf den Klassizismus hin
entwickelt; nachdem dieser aber in den Revolutionsjahrzehnten

zum symbolischen Ausdruck der Republik und des

Empire gestempelt worden war, erschien nun das Rokoko

als Ausdruck der Legitimität. Und so erschien ein neues

Rokoko als Style Louis Philippe in Paris, als early Vic-

torian in England, als zweites Rokoko in Wien etwa
zwischen 1830—1860 und zuletzt noch an der Schwelle der

Achtzigerjahre in unheimlicher, pathologischer Ueber-

steigerung in den Bauten Ludwigs II. von Bayern.

248



Konservativ ist da"s Beharren und Weiterschreiten in

einer gegebenen Tradition, mit der man sich unlöslich

verbunden fühlt, weil man nicht anders kann. Der
Historismus ist das genaue Gegenteil: er sieht die historischen

Formen von aussen, als eine Auswahl von Möglichkeiten,
die man nach Belieben ergreift oder liegen lässt, als etwas

Objektives, und darum geht der Historismus in der Architektur

parallel dem Materialismus der Technik und der

Wissenschaft; der Historismus war die begriffliche
Eroberung der Vergangenheit, wie Technik und Wissenschaft

die begriffliche Eroberung der Natur und der

Naturkräfte bedeuteten, und wie der Impressionismus eine

quasi wissenschaftliche Rationalisierung des

optischästhetischen Aspektes der Erscheinungswelt bedeutete.

Darum hat sich unseres Wissens auch kein Maler des

Impressionismus über die historisierende Architektur seiner

Zeit aufgeregt, so schwer sich auch der heutige Betrachter
beides zusammenreimen kann; denn die Malerei des

Impressionismus empfinden wir noch als vergleichsweise

modern, die gleichzeitigen Bauten dagegen als grenzenlos

verschollen — eine Diskrepanz, die nur auf einem

Missverständnis auf Seiten der Gegenwart beruht. Es war ein

seltsamer Eindruck, auf der Ausstellung «Le Decor de la

vie 1875—1900» im Musee des arts decoratifs in Paris 1935

Manets, Renoirs usw. im Rahmen zeitgenössischer

Innenausstattungen zu sehen, und es wäre noch befremdlicher

gewesen, wenn noch mehr zeitgenössische Architektur
gezeigt worden wäre.

Symbolgehalt historisierender Formen
Die «Deutsche Renaissance» war zu ihrer Zeit modern,

liberal, fortschrittsparteilich, wagnerianisch. Sie enthielt
die Allusion auf die bürgerliche Freiheit Alt-Nürnbergs,
wie der Klassizismus die Anspielung auf römisch-republikanische

Bürgertugend enthalten hatte. Und man baute

auf Deutsche Renaissance, nicht um sich in jene Vergangenheit

zurückzuversetzen, sondern um sich ihrer stärkenden

Erinnerungen für die Gegenwart zu versichern. In
diesem Sinn bedeuten auch historisierende Formen «Komfort»

— con-forto Bestärkung im genauen Sinn des

Wortes. Und weil es einzig auf diese Anspielung, diese

Symbolbeziehung ankommt, bedeutet es keinen Einwand,

wenn man solchen Bauten noch so viele Inkonsequenzen
zwischen Stilhaltung und Technik nachweisen kann. Wenn

jemand einen Klassiker zitiert, verlangt niemand, dass er
sich mit dessen sämtlichen Werken identifizieren müsse;

historisierende Formen sind aber gewissermassen
architektonische Zitate. Niemand, der in den Achtzigerjahren
in den Formen des gotischen, romanischen, maurischen
Stils oder in deutscher oder italienischer Renaissance

baute, dachte auch nur einen Augenblick daran, diese

Neubauten für «echt» auszugeben; und niemand, der sich

heute für seine elektrische Stehlampe einen auf antik

patinierten und craquelierten Pergamentlampenschirm
mit Abziehbildchen aus der Manessischen Minnesängerhandschrift

kauft, tut dies in der Meinung, damit ein

Objekt aus dem XIV. Jahrhundert zu erwerben. Man weiss,

dass das Ding neu ist; und das gilt für alle diese Pseudo-

antiquitäten. Alle moralische Entrüstung betreffend Un-

echtheit greift ins Leere, denn historische Echtheit wird
hier weder gefordert noch vorgegeben.

Das gleiche gilt für die technische Unaufrichtigkeit,
die der Materialismus in den historisierenden Formen zu

entlarven glaubte. Er führte als Beispiel gerne die

korinthischen Kapitälchen aus Gusseisen an, die in alten

Veranden, Vordächern, Gartenpavillons in Eisenkonstruktionen

eingebaut sind, für deren statische Funktion sie in

der Tat völlig überflüssig sind. Aber die Naivität liegt
hier auf Seiten des Konstruktivismus, denn auch zu ihrer

Entstehungszeit hat niemand diese Kapitälchen für
statisch notwendig gehalten. Diese Formen sind überhaupt
nicht technisch-konstruktiv gemeint, sie markieren
vielmehr — und dies nicht ohne Esprit — einen kulturellen

Zusammenhang; auch noch die damals neue Eisenkonstruktion

sollte in ein gegebenes ästhetisches Wertsystem

eingegliedert werden. Das Technische wurde nicht so

ernst genommen, als dass es allein hätte die Form
bestimmen dürfen, es erscheint durch solche, aus anderen

Zusamenhängen stammende zusätzliche Formen relativiert,
es wird sichtbar gemacht, dass es sieh einer aussertech-

nischen Instanz unterzuordnen hat. Das mag im Einzelfall
falsch sein, da nämlich, wo das Technische gewolltermas-
sen im ersten Rang stehen soll: bei Fabriken und technischen

Konstruktionen; es ist aber sicher nicht weniger

falsch, die Technik unbesehen überall in den ersten Rang

zu stellen, als ob sie ein Ziel und letzter Wert wäre, und

nicht bloss ein Mittel.
Die Stil-Imitationen und Stil-Anspielungen des

Historismus sind für Einwände von der technisch-rationalen

Seite her unangreifbar, denn sie liegen gar nicht auf dieser

Ebene. Sie wollen weder wirkliche Antiquitäten noch

technische Zweckformen sein, und wer feststellt, dass sie

beides nicht sind, stösst offene Türen ein. Der Sinn
historisierender Formen liegt in ihrer Symbolbeziehung zu einer
bestimmten Vergangenheil — oder zur Vergangenheit und

einer bestimmten Lebenshaltung überhaupt — genau so

wie jeder Serienstuhl um 1925 'internationale Architektur»

symbolisierte — auch wenn er aus Rüti oder Horgen
stammte.

IV. Prognose

Der feste Grund für die Architektur, den manche
Theoretiker vor zwanzig Jahren in der Parole der Zweckform

gefunden zu haben glaubten, hat sich insofern als nicht

tragfällig erwiesen, als die Architektur eben niemals
durch einen speziellen «Zweck» und die Mittel zu seiner

249



Realisierung allein determiniert ist; fasst man den

«Zweck»-Begriff aber so weit, dass auch die ästhetischen

Absichten darin Raum finden, so verliert er seine

Prägnanz und wird zum Gemeinplatz, denn "Zweckarchitektur»

in dem Sinn, dass der Bauherr schliesslich vom
Architekten das bekam, was er wollte, ist Architektur von

jeher gewesen.

Die materialistischen Schlagwörter haben denn auch

heute ihre Zugkraft eingebüsst, ohne dass sie —

glücklicherweise — durch neue Schlagwörter ersetzt worden

wären. Eine gewisse Ratlosigkeit ist unverkennbar, darum

möge es erlaubt sein, die wahrscheinliche Entwicklung
der nächsten Jahre zu skizzieren. Der Schreibende glaubt
dies wagen zu dürfen, da seine vor dreizehn Jahren
erschienene Broschüre "Moderne Architektur und Tradition»

zu den wenigen theoretischen Schriften aus der Zeit

der Weissenhofausstellung und der heftigen Parteikämpfe

gehört, die ihr Verfasser heute noch lesen kann, ohne sich

durch die seitherige Entwicklung widerlegt zu sehen. Eine

Abwägung der heutigen Situation ist auch darum nötig,

weil die Versteifung auf unhaltbaren Positionen zur Folge

hätte, dass gerade jene Architekten, die durch ihren
Geschmack, ihre Sachkenntnis und ihr Bemühen um begriffliche

Klarheit zur Führerschaft auf dem Gebiet der

Architektur berufen wären, auf eine abseitige Position

abgedrängt werden, wählend daneben die breite Masse der

Produktion um so ungepflegter anschwillt.

Die Entwicklung der Zukunft wird nicht eine immer

grössere Vereinheitlichung der Bautypen — etwa ihre

Konvergenz in der Richtung auf den Fabrikbau — bringen,

sondern im Gegenteil eine immer schärfere

Differenzierung der Typen. Für Monumentalbauten wird sich

eine neuer Klassizismus durchsetzen — nicht aus Resignation,

sondern infolge der Erkenntnis, dass die unbegrenzt

nuancierungsfäliige klassische Formenfamilie allein
imstande ist, die Tonart des Erhabenen und Festlichen auf

europäisch auszusprechen. Hier wird alles darauf

ankommen, dass die klassische Idee auf eine aktive, lebendige

Art neu durchdacht wird, wobei alle modernen
technischen Möglichkeiten nicht nur praktisch angewendet,

sondern auch ästhetisch verarbeitet werden, wie dies an

den Bauten z. B. von Auguste Perret geschieht — im Gegensatz

zu dem sterilen, ich möchte sagen passiven

Klassizismus, der zur Zeit an deutschen Staatsbauten

üblich ist, wo natürlich auch alle technischen Neuerungen

verwendet, aber nicht ins ästhetische Kalkül einbezogen

werden. Wie die Bauten von Perret zeigen, lässt sich ein

solcher essentiell moderner Klassizismus sehr weit bis in

die Nähe des Technisch-Profanen abdämpfen, so dass die

höhere Tonart nur eben noch angedeutet ist — und ob

man das andere Extrem, nämlich die klassische Formensprache

als Ausdruck der Macht, ja — wie z. B. bei Peter

Behrens — der baren Gewalt wünschenswert oder ver-

meidenswert hält, das ist eine ethische und keine
architektonische Frage; dass sich die klassischen Formen

auch hiezu gebrauchen lassen, ist kein Einwand gegen
ihren besseren Gebrauch (worüber Näheres in meinem

Aufsatz in Heft 7 des «Werk», Seite 189).

Im ganz bewussten Gegensatz zu den Au=nahmebauten,

für die allein die klassische Tonart sinnvoll ist, wird die

ästhetisch durchgearbeitete funktionelle Form für alle

profanen Bauten und Geräte weiter ausgebildet werden,
die auf einen ganz bestimmten, eindeutigen Zweck hin

spezialisiert sind, also für Fabriken, Bureaugebäude,
Spitäler, Schulen, Sportbauten, Schiffe, Fahrzeuge und

Einrichtungen für Küche, Bad, Werkstätte und berufliche

Aufenthaltsräume jeder Art. Denn bei jeder, auf ein

bestimmtes Ziel ausgerichteten Tätigkeit bedeutet das

Dazwischentreten autonomer Formen, die für sich selbst

Aufmerksamkeit beanspruchen, eine störende Ablenkung;
hier müssen die Gebrauchsgegenstände und -räume

sozusagen formleer, nicht auf sich selbst, sondern auf ihre

Funktion bezogen sein.

«Wohnen» ist aber keine so eindeutig ausgerichtete
Tätigkeit, dass es alle ihm zugehörigen Formen in den Strom

seiner funktionellen Dynamik hineinreissen musste, wie
dies Flugzeug und Lokomotive mit Recht tun. Es war ein

krampfiges und einigermassen maßstabloses Bemühen,

den komplexen Begriff des «Wohnens» in Teilfunktionen
zu zerfasern, um damit auch hier «funktionelle Formen»

zu rechtfertigen, die anders nicht dazu passen wollten. Die

modernen Architekten der nordischen Länder, die diese

Stufe überwunden haben, nennen diesen gesuchten
Funktionalismus mit gutmütiger Ironie «Funkis». Für Küche,

Klosett und Bad sind betont funktionelle Formen am Platz,

aber «Wohnen» erschöpft sich nicht in solchen Details, und

ist mehr als die blosse Summe von Teilfunktionen. Der

Bewohner verlangt von seinem Milieu Komfort auch im

höheren Sinn, als «Bestärkung», als Stützung seines

Lebensgefühls ganz im allgemeinen, er sucht in ihm das

Gefühl der Sicherheit, einer gegen aussen abgegrenzten

Geborgenheit, eine Betonung des Privaten und des Menschlichen,

das im Berufsleben missachtet wird. Zu Anfang der

Zwanzigerjahre hatte die revolutionäre Geste für die noch

auf dem Boden einer gesicherten Bürgerlichkeit
aufgewachsene intellektuelle Jugend den Reiz des Neuen und

des Gegensatzes zu den Vätern; in den faktisch

revolutionären Zuständen der Gegenwart hat das bürgerliche
Milieu wieder an Reiz gewonnen, denn es ist nicht mehr

ein sicherer Besitz, den man wegen seiner Selbstverständlichkeit

gering schätzt, sondern der zu verteidigende letzte

Rest an individueller privater Existenz, und darum darf

die heutige Architekturentwicklung nicht leicht genommen
werden. Wenn aber die Architektur dadurch nicht wieder

in einen neuen Historismus abgleiten soll — und mit

isolierten Elitebauten einer Avantgarde, hinter der kein

250



Gros nachfolgt, ist ihr nicht geholfen), so müssen die

modernen Architekten von sich aus die Mittel bereitstellen,
dieses durch kein rationalistisches Raisonnement

wegzudisputierende Bedürfnis nach Intimität zu befriedigen.
Die moderne Gartenkunst ist hierin der Architektur einen

Schritt voraus, und sie beweist, dass das Problem mit

spezifisch modernen Mitteln, und nur mit solchen, zu lösen

ist. Auch die Architektur muss ihre Errungenschaften
der letzten Jahrzehnte keineswegs verleugnen; sie ist von
selbst schon auf dem Weg nach dem menschlichen Massstab,

nach betonter Verfeinerung der Proportionen, so

dass neben den besten Bauten der letzten Zeit der Kisten-
kubismus der Zwanzigerjahre schon deutlich als die

«Menschenfresserarchitektur» erscheint, als die ihn Josef

Frank schon vor zehn Jahren bezeichnet hat. Das Spielen

mit japanischen Anregungen nicht nur bei Gärten,
sondern auch in der Architektur, das weit über alle
technische Notwendigkeit hinausgehende Raffinement in der

Verwendung schöner Materialien liegt in dieser Richtung,
und es ist wahrscheinlich nur die Angst vor einem Zurückfallen

in passiven Historismus und ein gewisser Snobismus,

der vorläufig noch davon abhält, an Stelle der
japanischen Feinheiten solche der eigenen Vergangenheit im

Sinn der modernen Architektur zu verarbeiten.

Verhältnis zur Historie
Es kommt hier alles darauf an, dass die künstlerisch

schöpferischen Kräfte die Vergangenheit nicht als eine

fertige, gegen die Gegenwart hin abgeschlossene Welt
empfinden, sondern als den offenen Raum, in den alles Neue

hineingestellt wird, ohne dass dadurch das Alte im ganzen
entwertet würde. Eine Modernität ist nur lebensfähig,
insofern sie sich bewusst ist, nicht selbst Substanz,
sondern Modifikation am vorhandenen Kulturkörper zu

sein, dessen Existenz überhaupt nicht zur Diskussion steht,

weil sie die Voraussetzung jeder Diskussion ist -- wie

anderseits eine Tradition nur so lange lebendig ist, als sie

Beweglichkeit genug besitzt, fortwährend Neues in sich

aufzunehmen.

Von Seiten der Architektenausbildung gibt es kein

sichereres Mittel gegen die Gefahr eines lediglich imitativen

Historismus, als gründliche kunsthi.stori.sche und
kulturhistorische Bildung. Wer die Zusammenhänge zwischen

Kunstformen und Lebensformen durchschaut, wird nicht
in Versuchung kommen, die Kunst formen der Vergangenheit

zu missbrauchen. Um dieses Verständnis zu erreichen,
dafür ist allerdings mehr und anderes nötig als die
übliche Kunstgeschichte, die das Vorhandene am Faden der

Stilentwicklung im grossen und der Künstlergeschichte
im einzelnen aufreiht: wohin man damit kommt, wird
durch die radikal ahistorische Einstellung gerade der

begabtesten und gewissenhaftesten Architekten der letzten

dreissig Jahre so bündig bewiesen, dass nur noch Hoch¬

schulbehörden darüber wegsehen und die Notwendigkeit
einer pädagogischen Neuorientierung verkennen können.

Dass die breite Masse ihre Bedürfnisse nach Bürgerlichkeit

stets im Gewand historisierender Formen befriedigen

wird, ist unvermeidlich, denn es ist dies der direkteste

Weg, der am wenigsten Geschmack und ästhetische

Erziehung erfordert; es hat also nicht viel Sinn, heftig
dagegen zu polemisieren. Diejenigen Architekten und
Bauherren aber, die den Sinn für die unverwechselbare Nuance

der Gegenwart besitzen, werden auch aus historisierenden

Strömlingen eine spezifische Modernität zu entwickeln

wissen, so dass man im grossen gesehen keine Angst vor
einem passiven Zurückfallen in überholte Zustände haben

muss. Es ist aufschlussreich, bessere historisierende Bauten

der Gegenwart mit solchen der Achtzigerjahre zu

vergleichen, um sofort zu sehen, wieviel spezifische Modernität

sogar noch in solchen Bauten enthalten ist, die keineswegs

eine Synthese zwischen alt und neu ausdrücklich
suchen — wir denken dabei an amerikanische Wohnhäuser

im <Colonial-style» (wohl das Beste, was zur Zeit an

historisierenden Bauten errichtet wird) — aber auch an

Wohnhäuser von Schmitthenner und Bonatz in Deutschland

- wobei die amerikanischen frischer und gegen die

Modernität hin gewissermassen offen sind, während sich letztere

eher in einem betont reaktionären Ressentiment
verhärten. Alle haben aber eine unvergleichlich stärkere

Plastizität, ein bewusster geformtes Volumen als alles,

was in der zweiten Hälfte des vorigen Jahrhunderts gebaut

wurde, eine vorher unbekannte organische Beziehung der

Räume zueinander, ein lebendigeres Verhältnis zur Landschaft

und zum Garten und das spezifisch moderne Raffinement

der Materialwahl und -behandlung, auch wo es sich

in historisierenden Formen äussert.

Die Periode der sensationellen Experimente im Wohn-

hausbau ist vorbei, der Blick fürs Ganze, der das fruchtbarste

Ergebnis der neueren Architekturentwicklung ist,
lässt auch die überbetonte Herausstellung von Teilwahrheiten

gegenüber dem Ganzen eines vorhandenen
Ortsbildes als Taktlosigkeit, als unsozialen Egoismus erscheinen

— das Nur-Interessante interessiert nicht mehr. Das

Nebeneinander moderner Ausstellungsbauten, technischer

Spitzenleistungen und des Dörfli» an der Landesausstellung

war mehr als eine ausstellungstechniselie Pikan-
terie — es zeigte, in ausstellt!ngsmässiger Zuspitzung, das

Programm der nächsten Zukunft: gegenseitige Verträglichkeit

verschiedenartiger Bauten nicht durch Anpassung»

des einen Typus an den anderen, nicht durch

Vermischung, sondern durch ästhetische Bezugnahme von rein

gehaltenen, spezifisch entwickelten Typen.

Peter Meyer

251


	Situation der Architektur 1940

