
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 27 (1940)

Heft: 7

Artikel: Diskussion über Monumentalität

Autor: Meyer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-22262

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-22262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


*%>A i -

zy.-
y

m\
X*v**

%&

'i
LL •*¦ ¦» Tl., ._i Ulip i

I*
3ilr4 :

¦MMMtHttliil niJÜiiiiiiiiiuti' mm iiiii iiil>:liiill>..iiVHMiu.il42kl L .T-WWlIiUlllllt) 'UIIIU*

J«:ii

Louvre-Colonnade, Paris
Claude Perrault, 1667—74

Diskussion über Monumentalität
Die schwedische Zeitschrift «Byggmästaren» widmet ihre Nummer 22

des Jahrgangs 193!) einem Aufsatz «Monumentalität» von Architekt
Gunnar Sundhärg in Götebourg, worin der Verfasser Ausführungen des
-Werk »-Redaktors P. M. zum Ausgangspunkt nimmt, um sich eingehend
mit dem Problem der Monumentalität auseinanderzusetzen. Die Gelegenheiten

für sachliche Diskussionen sind so selten, und es geht hier um
eine so wichtige Grundfrage der Architektur, die von jeder Architektengeneration

von neuem überprüft werden muss, dass wir trotz der seit
dem Erscheinen des Aufsatzes von G. S. verstrichenen Zeit den Anlass
benützen, das Thema aufzugreifen. Für die Uebersetzung des schwedischen

Artikels ist der Verfasser Fräulein Lisbeth Sachs, dipl. Arch.,
Baden, und Herrn Emil Jauch, dipl. Arch., Luzern, zu Dank verpflichtet.

I. «Staatspathos»

Die Frage nach der Möglichkeit einer modernen Monu-

mentalarehitektur ist zur Zeit wohl das wichtigste
Anliegen geistiger Ordnung, mit dem sich die Architektur
der Gegenwart zu befassen hat. Hierüber, und über die

Notwendigkeit einer möglichst sauberen Grenzziehung
zwischen monumentaler und profaner Architektur ist G. S.

mit P. M. einig. Dagegen vermisst G. S. eine nähere
Definition dessen, was P. M. unter <Staatspathos» versteht,

wenn er sagt, ausser dem eigentlich Sakralen sei auch das

Pathos des Staates zu monumentalem Auftreten in seinen

Bauten berechtigt. Die Frage nach dem Inhalt dieses

Begriffes bleibt bei P. M. in der Tat offen — und zwar mit

Absicht.

Denn diese Frage, von der die weitere abhängt, ob

der heutige Staat überhaupt berechtigt sei, von seinen

Bauten monumentale Haltung zu fordern, ist nicht von

der Ebene der Architektur her zu beantworten — sie

liegt oberhalb aller fachlichen Spezialisierung im

Metaphysischen. Selbstverständlich wird sieh jeder Architekt
mit diesen Grundfragen abgeben, aber er tut dies dann

im umfassenden Sinn als Mensch und Staatsbürger, und

nicht in seiner speziellen Eigenschaft als Fachmann. Und

darum habe ich diese übergeordneten Fragen in allen

Aufsätzen und Vorträgen absichtlich zurückgestellt; sie

überschreiten den Rahmen einer fachlichen Diskussion

und führen unmittelbar ins Politische und Weltanschauliche,

wo Ueberzeugung gegen Ueberzeugung steht. Es

scheint mir nun aber aus praktischen, sozusagen
pädagogischen Gründen nötig, weltanschauliche Ueberzeugung

und fachliches Können so sauber als möglich
auseinanderzuhalten — denn jedenfalls in unserem Lande ist es

so, dass die weltanschaulichen Ideologien der Zwanziger-

jahre gerade auf diejenigen Architekten lähmend gewirkt
haben, die es mit ihrem Beruf am ernstesten nahmen.

II. Weltanschauliche Hemmungen

Die materialistische Ideologie jener Zeit hatte zur Folge,
dass sich die verantwortungsbewussten Architekten so

einseitig den Problemen der Industrialisierung, der

Standardisierung, der Wohnung für das Existenzminimum,
des Fabrikbaus usw. widmeten, dass daneben das Gebiet

des Monumentalen und Festlichen, überhaupt die irrationale

und die ästhetische Seite der Architektur vernachlässigt

wurde, wie wenn sie etwas Unseriöses wäre, dessen

man sich schämen musste. Man hatte das Gefühl, das alles

läge nicht im Sinn der Zeit, und so schob man es ins

Negative ab, ins <Nichtexistenzberechtigte>.

Aber Monumentalaufgaben wurden nach wie vor
gestellt, wie alle Aufgaben eines Faches nicht von diesem

her, sondern von aussen her gestellt werden, und das

Ergebnis der weltanschaulichen Hemmungen war, dass die

Monumentalaufgaben auf eine uneigentliche, gezwungene
Art gelöst wurden, indem man auch sie auf f'abrikmässige

189



JETZT: T~i l i i i i i~i—r~i—r~

€
nu

TX iL i—r—r—i' ;~i i r \.v i ~i—;~ ; i i i i i~r \_ i i i i-i—r~~r~r~nOB
m.

- ¦.' *-*¦-.:- ' " • 1

.1 3 S;|fi
II fiflfl

UM kkiL L:m
¦

'
i

i fffiB 3

'1 i ; I

Li
r

I

Marine-Bauamt, Paris
Auguste und G. Perret, Paris 1930

«Zweckarchitektur» hin zu stilisieren suchte, oder dass nun

die in Verruf geratenen Monumentalaufgaben in die

Hände solcher Architekten fielen, deren Gewissen weniger

von Weltanschauungsskrupeln belastet war, so dass nun
das ganze Gebiet erst recht suspekt wurde.

Nichts liegt mir ferner, als Charakterlosigkeit zu

predigen, was nur aller nötig scheint, ist eine objektivere,
ausgesprochener professionelle Einstellung des Architekten
seinem Beruf gegenüber. Es wäre zu wünschen, dass

der Architekt sein Können nicht nur auf die unmittelbare

Aeusserung seiner privaten Ueberzeugungen und

Stimmungen anwenden würde, sondern als eine hohe

Kunstfertigkeit, die man mit gutem Gewissen auch in den

Dienst von Aufgaben stellen kann, mit denen man sich

gefühlsmä.-sig nicht weiter verbunden fühlt. Banale

Beispiele sind immer am deutlichsten: man sagt, es gebe

Zuckerbäcker, denen durch den ständigen Umgang mit

Süssigkeiten alles Süsse verleidet sei. Trotzdem sie also

für ihre Person vielleicht das Gesalzene vorziehen, ja
sogar von der schädlichen Wirkung von zuviel Süssigkeiten

überzeugt sind, wird sie das nicht hindern, ihren ganzen
beruflichen Ehrgeiz an die Herstellung ihrer Süssigkeiten

zu wenden, ohne dass sie dabei ein schlechtes Gewissen

haben mussten. Oder wird ein Meister der Haute couture,
der ein Familienglied verloren hat, sieh nun verpflichtet
fühlen, für seine Kunden ausschliesslich Trauerkleider
zu entwerfen? Er wird die Aufträge vielmehr als objektive
Aufgaben betrachten und als Künstler lösen, auch wenn
es Festkleider und Masken wären, die seiner augenblicklichen

Stimmung fernstehen, und diese Objektivität gegenüber

dem eigenen Beruf hätte nichts mit Charakterlosigkeit

zu tun. Man möchte unseren Architekten etwas von

dieser professionellen Objektivität wünschen: man musste

zur inneren Freiheit kommen, jede einzelne Aufgabe als

solche ernst nehmen zu können, ohne von Anfang an ihre

Berechtigung durch weltanschauliche Bedenken
grundsätzlich in Zweifel zu ziehen. Aus diesem Grund scheint

es mir wichtig, den Begriff des Monumentalen zunächst in
bewusster Einseitigkeit von seiner rein artistischen,
professionellen Seite her klarzustellen hinsichtlich der ästhe¬

tischen Massnahmen, die zur Erzielung des Monumentaleffekts

oder zu seiner Vermeidung nötig sind. Wenn wir
so die genaue Grenze zwischen weltanschaulicher Berechtigung

zur Monumentalität und der Pflicht zur
profanen Haltung unentschieden lassen, so wäre doch

schon viel gewonnen, wenn wir uns über die
unverwechselbaren Kerngebiete der beiden architektonischen

Gattungen des Monumentalen und des Profanen im klaren

wären, denn die Architektur-Misere des XX. Jahrhunderts
kommt daher, dass im XIX. Jahrhundert das Unterschei-

dungsvermögen für den grundsätzlichen Unterschied

selbst verloren gegangen ist — und dieser Abklärung wollen

meine Ausführungen dienen, bei aller bewussten

Beschränkung auf das Nächstliegende.

Trotz unseren Bedenken wollen wir für einen Augenblick

auf das eingehen, was G. S. mit «Staatspathos»

bezeichnet, obschon diese Frage auf politischem Gebiet liegt:
-Der Staat ist, objektiv gesehen, nichts Mystisches. Der Staat ist ein

Machtapparat, dessen Funktion es ist, den Bestand der herrschenden
Gesellschaftsordnung sicherzustellen. Wo dies ohne Schwierigkeiten
möglich ist, hat es der Staat nicht nötig, sich stark mit Mystik zu
umgeben ; wo die Schwierigkeiten grösser sind, ist eine stärkere Staatsmystik

nötig, und dementsprechend entsteht dort ein gesteigertes
Staatspathos.>•

Und am Schluss seines Artikels meint Sundbärg
zusammenfassend:

«Zur Zeit ist Monumentalität eine der mystischen Ausdrucksformen,

die die Welt in ihren heutigen Widersprüchen nicht entbehren
kann. Aber wenn es den Staaten einmal gelingt, eine Form zu finden, in
der sich die Produktionsverhältnisse im gemeinsamen Interesse aller
Menschen harmonisch entwickeln können, dann hat der Staat aufgehört
mystisch zu sein. Jedes Ding, jedes Bauwerk ist dann im Grund gleich
bedeutungsvoll, ob es einem öffentlichen oder privaten Zweck dient, und
der Unterschied zwischen monumental und nichtmonumental wird
allmählich verschwinden. Die Gemeinschaftsbauten, die das Volk sich selbst
errichtet, sind die eigentlichen, echten Monumentalaufgaben der Gegenwart.

Sinnbilder des gemeinsamen Strebens der Volksmassen, also
Volkshäuser, Volksparke, Volksbibliotheken, Sportanlagen, Monumente des

Willens des Volkes, sich selbst höher zu bringen durch eigene Kraft.-

Wir wollen nicht fragen, wieviel Mythisches auch noch

in diesem Zukunftsbild enthalten ist, und ob man in den

nordischen Staaten auch heute noch den Staat als blosses

Wohlfahrtsinstilut gelten lassen will, sondern nur mit

Bezug auf die zur Zeit existierenden Staaten feststellen,
dass G. S. den Begriff des Staates entschieden zu eng fasst,

190



' "

-I .1 Z^Z. I1 I - -l.rX-l I I. - 4. ¦ ¦ - - 1-4 1 ^TT~l-t-h-=
fl

:

LU" -
:

:
I

mn. —j-y r=j :-.-.¦ :

EHEi.1m
:.i

IHM wncwjEM

i ' ' IM

11 11 11,11,1

¦ ¦ ¦ irhH III«
v- II

i: n: ii tl iiM

Marine-Bauamt, Paris Bvd. Victor
Auguste und G. Perret, Paris 1930. Südseite

Ansichten sind erschienen im -Werk" 1937, S. 85—89

wenn er darin lediglich ein Machtinstrument sieht. Das

ist er auch, aber er hat daneben noch sehr viele andere

Seiten, wie es denn überhaupt leicht zu schiefen Schlüssen

führt, wenn man so komplizierte historische Erscheinungen

auf eine einfache Formel bringen will, statt ihre

ganze Kompliziertheit als das Wesentliche daran

anzuerkennen. Und so wird man nicht leugnen können, dass

der Staat de facto von den meisten seiner Angehörigen
eben doch als ein Metaphysicum empfunden wird — selbst

wenn er das eigentlich nicht sein sollte, als ein Symbol,
in dem sich das Zusammengehörigkeitsbewusstsein seiner

Angehörigen in einer spontanen und unreflektierten Art
bewusst wird. Dieses Staatsbewußtsein braucht gar nicht

primär maehtbetont zu sein, es kann sich auf jede Art von

Andersartigkeil gegenüber den Nachbarn aufbauen, auf
Gemeinsamkeit der Sprache, des Herkommens, der

geographischen Lage, der Religion usw. Für eine blosse «Or-

ganisationsform der Macht» hätten sich die Finnen schwerlich

so heldenhaft geschlagen.

Staatspathos das sich in Monumentalbauten äussert,

braucht deshalb gar nicht immer, wie G. S. auf Grund

seiner zu einseitigen Definition des Staates annimmt, auf

Zerknirschung, Einschüchterung, kurz auf stilisierte
Brutalität hinauszulaufen - obschon es das oft genug tut —

sondern es enthält auch die Möglichkeiten des Erhebenden,

Festlichen, der Vergeistigung und Formung des

Kollektivgefühls. Eine Unterscheidung zwischen Staatspathos

und Volkspathos, wie sie Sundbärg vorschlägt, scheint mir

von Fall zu Fall vielleicht möglich, nicht aber grundsätzlich

nötig zu sein.

III. Die klassischen Formen unabhängig von ihren technischen

und sozialen Voraussetzungen

Sundbärg wundert sich, «wieso gerade die Formen der

griechischen Antike das merkwürdige Privileg haben
sollen, als allgemeingültige Symbole fortzubestehen, darum,

weil der antike Staat und seine Kultur im wesentlichen

von gleichartiger Struktur gewesen sein soll, wie der heutige

Staat und seine Kultur, nur in idealisierter Form»,

und er findet, die Antike mit ihrer auf Sklavenarbeit
beruhenden Wirtschaftsordnung sei vom heutigen
demokratischen Ideal doch recht verschieden.

Dem ist entgegenzuhalten, dass die klassischen
Baufornien als Formbegriffe grundsätzlich unabhängig sind

sowohl von den sozialen Verhältnissen, wie auch von den

technischen Voraussetzungen ihrer Entstehungszeit. Es ist

ganz interessant, diese Voraussetzungen zu kennen, aber

es ist nicht nötig, sie zu kennen, um die Formen zu

verstehen und sinnvoll anzuwenden, und tatsächlich haben

sich die grossen Architekten, die sie im Lauf von zweieinhalb

Jahrtausenden gehandhabt haben, über diese

Voraussetzungen nie Gedanken gemacht. Dass die griechische

Gesellschaft das Institut der Sklaverei kannte, beweist

nichts gegen die griechische Säule, zudem wird die

Bedeutung dieser Sklaverei nur schon auf ihrem eigenen

wirtschaftlichen Feld überschätzt. Man weiss heute, dass

die wirtschaftlichen Verhältnisse der archaischen und

frühklassischen Zeit in Griechenland — also in der

entscheidenden Entstehungszeit der klassischen Formen —

viel primitiver waren, als man eine Zeitlang annahm; in

dieser Zeit vorherrschender Agrarwirtschaft geht die

Sklaverei in Griechenland nirgends über ein bescheidenes

landwirtschaftliches Dienstbotenwesen hinaus; es gibt

keinen Grossgrundbesitz (am wenigsten in Athen), und

die Stellung des Sklaven entwickelt sich keineswegs, wie

theoretisch zu erwarten wäre, in der Richtung fortschreitender

Proletarisierung, sie nähert sich im Gegenteil in

hellenistischer Zeit derjenigen des unteren Mittelstandes

der freien Bürger; der Sklave hat eigenen Besitz, eigene

Familie, oft eigenes Gewerbe. Ganz anders liegen die

Verhältnisse in Unteritalien: dort unterhalten Plantagenbesitzer

wie Cato ausgesprochene Sklaven-Stutereien, nur
dort gibt es Sklavenmassen mit Kollektivbewusstsein und

Sklavenrevolten, aber das alles betrifft erst die Zeit der

ausgehenden römischen Republik und hat auf die

Ausbildung der klassischen Formenwelt keinen Einfluss. Und

weder im frühen Mittelalter, als die Nordvölker die antiken

Formen halb unbewusst aufnahmen, um sie auf ihre

191



f^wnom '.-,

irrrn l 1i:

li'l

n- ¦Amm

m B VI—'
inih i, in iit m m i-->'. -""",¦i "
iPW F"^l ¦¦' RS noro

n n i n null] *»¦=ii Hill!

iL

Krankenpflegerinnenschule
Montrouge, Paris
Architekten Vetter und Imbert

Strassenseite, Ei sen beton-Skelettbau
Inneres: Diskrete Monumentalwirkung
unter Verwendung der konstruktiven Glieder
im Sinne der Gebrüder Perret

Weise zu verwenden, noch in der Renaissance, als man

sie bewusster ergriff, sah irgend jemand darin den

Ausdruck bestimmter sozialer Zustände.

Was das Verhältnis der klassischen Kunstformen zur
Balitechnik ihrer Entstehungszeit betrifft, so werden

konstruktive Notwendigkeiten und Möglichkeiten sicher vieles

zum Entstehen dieser Formen beigetragen haben. Aber

schon im VI. Jahrhundert — also in archaischer Zeit —

lösen sich die Baufornien von diesen Grundlagen los, wofür

nur schon ein Beispiel ist, dass man die Triglyphen
auf den Steitibau übertrug, wo sie den technischen Sinn

eines Balkenkopfes oder seiner Verkleidung radikal
verloren, den sie in einer prähistorischen Holzarchitektur
gehabt haben mochten. Hätte man den technisch-materiellen

Sinn der Form als ihren semantischen Kern empfunden,

so hätte man sie ganz gewiss nicht in den Steinbau

übertragen, wo sie gerade diesen Sinn nicht mehr hat.

Auch kann man die klassischen Baufornien nicht
einfach als Repräsentanten für das Prestige des Staates

ansprechen : diesen Zug mögen sie eine Zeitlang in der

römischen Kaiserzeit gegenüber den Barbaren gehabt

haben, aber beim entscheidenden Uebergang der griechischen

Formen auf die Diadochen-Reiche und auf die

Römer hat dies die geringste Rolle gespielt, denn als Maeht-

faktor war Griechenland erledigt — und gerade das dürfte
die Uebemahme der griechischen Formen durch politisch
weit mächtigere Staaten erleichtert haben: sie waren
gerade nicht der Ausdruck politischer Macht — sondern

einer bestimmten Bewusstseinslage und kulturellen Höhe.

Seit dem fünften vorchristlichen Jahrhundert haben

sich die klassischen Kunstformen von den materiellen

Voraussetzungen ihrer Entstehung abgelöst, von da an

werden sie als freischwebende, abstrakte ästhetische

Begriffe gehandhabt, und eben das gibt die Möglichkeit ihrer

unbegrenzten Verwendung und Variabilität im Dienst

der allerversehiedensten Absichten. Die Formen als solche

liegen gar nicht mehr in der Ebene der technischen und

sozialen Bedingtheiten — davon werden nur jeweils ihre

einzelnen Realisierungen affiziert — und deshalb sind

sie auch von dieser Ebene aus nicht zu erschüttern.

192



IV. Die historische Komponente in der Monumentalität

Wenn die europäische Monumentalarchitektur immer

von neuem auf die klassischen Formen zurückgegriffen
hat — und sogar das Mittelalter hat dies getan, wennschon

dabei etwas ganz anderes herauskam als ein Klassizismus

— nämlich der romanische und der gotische Stil — so

müssen wir die Gründe dafür auf der geistigen Ebene,

im Wesen des Monumentalen selbst suchen.

Dass diese Formen jahrhundertelang als Träger des

Monumentalen gedient haben, wäre, wie G. S. meint, wirklich

kein Grund, dass sie dies auch weiterhin tun mussten

— wenn nicht im Wesen des Monumentalen selbst ein

Bedürfnis nach historischer Legitimität enthalten wäre.

Monumentum» kommt von monere, mahnen, erinnern,
es enthält also eine Beziehung zur Dimension der Zeit
schon im Namen. Das Monumentum soll aus dem

vergänglichen Strom der Zeit herausragen, es soll sich

vereinzeln, in Gegensatz stellen zum profanen Alltag,
Monumentalität hat ihrem ganzen Wesen nach stets den

Zug ins Ewige, Absolute, es charakterisiert die Idee, der

es dient, als erhaben, als zeitlos-gültig, als gleichgeordnet
den Werten der (stets mehr oder weniger heroisierten)
Vorzeit — und eben deshalb nimmt es in seinen Formen

auf die Formen dieser Vergangenheit Bezug. Es wird als

so wesentlich empfunden, dass das Neue als Rechtsnachfolger

oder Ueberwinder des Früheren erscheint, dass

mau die offensichtlichste architektonische Unlogik in Kauf
nimmt, um es auszusprechen. Wenn wir heute die Architektur

des XIX. Jahrhunderts im grossen überblicken, so

kommt die ganze Fehlentwicklung daher, dass die Monu-

mentalbauformen des Absolutismus gleichsam im Triumph
auf alle Aufgaben der bürgerlichen Baukunst übertragen
wurden als die äusseren Zeichen der Macht, die in Politik,
Wirtschaft und Kultur auf das Bürgertum übergegangen

war. In diesem Punkt dürfte das soziologische Raisonne-

ment seine Gültigkeit haben, nur darf man den Teil nicht

fürs Ganze setzen, und neben der Bindung der Formen

an die Staatsverfassung, die hier deutlich ist, die auf die

Dauer wichtigere an die kulturelle Tradition schlechthin

vergessen. Vom architektonischen Gesichtspunkt aus war
die wahllose Monuinentalisierung aller Bauaufgaben ein

Unglück und Unsinn — kulturgeschichtlich betrachtet
hatte sie ihre guten Gründe — und wenn wir heute die

Reinigung der Profanarchitektur von unberechtigten Monu-

mentalansprüchen als eine der Hauptaufgaben der
modernen Architektur betrachten, so wird sich diese Reinigung

nur dann durchführen lassen, wenn man gleichzeitig
den berechtigten Monumentalansprüchen ein Feld zur
legitimen Betätigung zuweisen kann.

Die Bindung an die Lebensformen der Vergangenheit
wurzelt gar nicht ausschliesslich im Staatlichen und

Gesellschaftlichen, wie G. S. in seiner grundsätzlich ähistori-
schen Einstelluno wahrhaben will. Nach ihm wäre die Ar-

^^<

m zi
¦!

Imm lli
1

il *^it

Miethaus rue Raynouard
51-55, Paris, 16=

A. und G. Perret, Paris 1931

Zu den Abbildungen Seiten 190—195:
Relative Feingliedrigkeit trotz grosser Volumen durch bewusste ästhetische

Verwendung der Skelettkonstruktion und absichtliche Zer-
teilung der kubischen Masse; "klassische» Gesamthaltung ohne
Verwendung historisierender Einzelformen

chitektur wie jede andere kulturelle Form von Rechts

wegen nicht mehr als der sozusagen mimische Ausdruck

der jeweiligen Gesellschafts- und Wirtschaftsstruktur —

nur ist diese einfache Beziehung de facto getrübt durch

den Ballast historischer Traditionen, die teils aus

Gedankenträgheit, vor allem aber darum weitergeschleppt

werden, weil sich mit ihnen ebenso überalterte Standes-

und Wirtschaftsprivilegien bestimmter Klassen ideologisch

stützen lassen. Diese begriffliche Konstruktion wird aber

durch die historische Entwicklung selbst widerlegt: Wie
sollten sich Formen haben halten können, wenn sie nichts

weiter als Oberflächen-Erscheinungen sozialer Strukturen

wären, nachdem sich diese Strukturen im Lauf von mehr

als 2000 Jahren mehrere Male radikal verändert haben?

193



s*
\.,-

WBBIibbi

'

ssy

Haus B. R., Paris
J. Ch. Moreux, Paris

\m

K

4

.-.-¦

Wo für ein Gebäude repräsentative Haltung gefordert wird,
wird diese Forderung durch klassische Haltung auf direkterem
Weg befriedigt, als durch Uebersteigerung oder Häufung
«ländlicher» oder technischer Effekte

Wenn Sundbärg feststellt, dass die antiken Formen

in eine durchindustrialisierte Bauproduktion, wie er sie

für die Zukunft voraussieht, äusserst schlecht passen, so

hat er recht — aber sie sollen ja auch gar nicht dazu

passen. Denn als Monumentalformen werden sie

ausschliesslich an Monumentalbauten angewendet werden,
und dies sind par definition die seltenen Ausnahmebauten,

und diese sollen gerade als Gegensatz zum profan-Industriellen

wirken. Es ist ein Irrtum, zu glauben, das Zeitalter

der Industrialisierung müsse sich ästhetisch darin

äussern, dass sämtliche Bauaufgaben auf den Typus des

Fabrikmässigen gleichgeschaltet werden. Es war die naive

Freude an der neuen, zum erstenmal bewusst als ästhetischer

Wert erlebten industriellen Massenproduktion, die

in den Zwanzigerjahren zu den übertechnisierten

Wohnungseinrichtungen geführt hat; weil sich der Architekt
(mit Recht) an der Klarheit des Technischen begeisterte,

glaubte er, die Menschheit des Industriezeitalters musste

sich glücklich schätzen, zu Hause auch nochmal ungefähr
im gleichen Milieu zu leben wie in der wohlgeordneten
Fabrik. Man vergass, dass die Spezialisierung nach der

technischen Seite logischer- und organischerweise ihre

Kompensation nach der Seite des Privaten und Geistigen
nach sich ziehen muss. Man kann nicht oenuo vor dem

Missverständnis warnen, in dem heutigen Bedürfnis nach

Geborgenheit, Gemütlichkeit, nach Anlehnung an das

Historische und Volkstümliche in der Wohnungsausstat-

tung nichts als «Reaktion» zu sehen: dieser Zug ist im

Gegenteil das natürliche Komplement der Technisierung
und also durchaus zeitgemäss. Solange die handwerkliche

Produktion im Maßstab der Heimarbeit vor sich ging,
bestand kein Bedürfnis nach ausdrücklicher architektonischer

Differenzierung zwischen Wohnung und Werkstatt, je

stärker sich das Milieu der Berufsarbeit von dem der

privaten Wohnung unterscheidet, desto weiter treten auch

die Bautypen Fabrik und Wohnung auseinander. Und

ganz im gleichen Sinn kommt es nicht auf die Angleichung
des Monumentalen an das Technische an, sondern an die

spezifische Unterscheidung beider Bautenfamilien.

V. Poesie und Prosa

Monumentalität ist darum keineswegs lediglich der

Ausdruck der Macht, wo sie sich auf den Staat oder eine

andere Persönlichkeit höherer Ordnung bezieht, sondern

ein Ausdruck der höheren Ordnung, des Metaphysischen

schlechthin. Pointiert gesagt: Monumentalgebäude sind

immer nur nebenbei und ausserdem auch noch für diesen

oder jenen Zweck brauchbar, Monumentalität ist stets in

194



Villa in Garches
Arch. A. und G. Perret, Paris

Klassisch-monumentale Haltung ohne
historisierendes Detail

[AA

rmssi ir? : üi

-ir*

letzter Instanz sakral, und sie umfasst neben den Gefühls-

nuancen des Imposanten, Ehrfurchterweckenden,
Einschüchternden, die G. S. allein darin sehen will, auch die

des Geistigen, Ideellen jeder Art. Monumentalität ist in

keiner Weise lediglich eine Steigerung des Gewöhnlichen,

Nichtmonumentalen, die etwa überall da von selbst

eintreten würde, wo die verfügbaren Mittel erlauben, über
ein Minimum an Aufwand hinauszugehen. Die monumentale

Architektur verhält sich zur profanen vielmehr so, wie

im Bereich des Wortes Poesie zur Prosa. Es handelt sich

beidemal um zwei grundsätzlich verschiedene Gattungen,

die von Anfang an nebeneinander existieren, von denen

jede ihre eigene Würde, ihre eigenen Maßstäbe und eigenen

Vervollkommnungsmöglichkeiten besitzt. Die Poesie

hat sich niemals aus der Prosa '--entwickelt» (sie ist

sogar die ältere literarische Form), ganz analog beginnt die

«Architektur» mit Monumentalbauten, und erst am Ende

langer Entwicklungen gibt es Grenzverwischungen und

beginnt man das Profane auch artistisch zu würdigen. Die

Poesie ist die Ausdrueksform des Aussergewöhnlichen,

Gesteigerten, Erlesenen. Rhythmus und Reim, die die

Wörter in einer anderen als der inhaltlich logischen

Ordnung binden, in der sie sonst gebraucht werden, sind in

ihrer betonten Irrationalität Mittel der Abstraktion, der

Idealisierung. Demgegenüber ist die Prosa die Form der

alltäglichen, sachlichen Mitteilung ohne Affektbetonung.
Ihrem Anspruch nach ist die Poesie die «höhere» Gattung,
aber eben deshalb ist sie für die Bedürfnisse des täglichen
Verkehrs ungeeignet. Selbst die wichtigsten Staatsprokla-

niationen, Rechnungsablagen, Todesurteile werden in

Prosa abgefasst; es würde komisch wirken, wollte man

sie poetisch formulieren. Sogar an künstlerischer Qualität
steht em vollkommen durchgearbeitetes Stück Prosa um

nichts zurück hinter einem guten Gedicht: es ist nur der

Gattung nach, nicht aber als Einzelleistung geringer. Der

Tonart nach bleibt aber Prosa Prosa bei noch so hoher

Vollendung, und Poesie bleibt Posie, selbst wo sie im

Einzelfall schlecht ist.

Genau so liegt der Unterschied zwischen Monumental-

architektur und Profanarchitektur. Monumentalität ist

die Tonart des Erhabenen, Feierlichen, Festlichen, sie

entspricht der Poesie. Sie kommt darum nur den Ausnahmebauten

zu, die eine Idee vertreten; die Profanbaukunst
ist die Prosa, die Tonart der alltäglichen Aufgaben. Mit
den äusseren Dimensionen hat die Unterscheidung
grundsätzlich nichts zu tun; ein Grabstein, ein Tafelaufsatz, ja
ein Briefbeschw'erer — also auch kleine Objekte — können

monumental wirken, während technische Zweckbauten

selbst bei gewaltigen Dimensionen noch nicht
monumental wirken, sofern sie diese Wirkung nicht ausdrücklich

suchen. Allerdings besteht bei grossen Dimensionen

die Gefahr, dass der Architekt der Versuchung erliegt, das

ohnehin schon Imposante auch gleich noch in die Tonart
des Monumentalen zu transponieren, was sehr leicht möglich

ist, aber dieses aus der Tonart-Fallen ist genau so

verfehlt, wie wenn man einen noch so wichtigen
Friedensvertrag oder Jahresbericht in Versen abfassen wollte.

Ich halte es darum für einen grundsätzlichen Irrtum, wenn

Sundbärg glaubt, aus modernen Brücken, Stadien usw.

liesse sich eine neue Monumentalität entwickeln — gewiss

hat er recht, wenn er in ihnen «unerhörte Entwicklungs-

möglichkeiten» sieht — aber es sind Entwicklungsmöglichkeiten

für eine moderne Profanarchitektur, und es

wäre meiner Ueberzeugung nach das grösste Unglück,

wenn man hier wieder versuchen wollte, was man schon

oft versucht hat, profane Aufgaben ins Monumentale zu

steigern, während sie ihre eigene Schönheit und Würde

gerade darin haben, dass sie ihre profane Tonart zur
Vollkommenheit ausbilden.

Peter Meyer

195


	Diskussion über Monumentalität

