
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 25 (1938)

Heft: 11

Artikel: Zur Methode des Kunst-Unterrichts an Schulen und Hochschulen

Autor: Meyer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86736

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86736
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Materials nur schon im Sinne einer Vollständigkeit der

Stilepochen ausgeht. Man reiht die Kunstwerke höchster

Qualität aneinander von Gipfel zu Gipfel, ohne zu zeigen,

auf welcher Grundlage diese Gipfel fussen, und eben

hieraus entsteht diese verhängnisvolle Abspaltung der

Kunst vom übrigen Leben. «Die Kunst erscheint so als

eine sich selbst genügende und sich in sich fortzeugende
Welt der Illusion, während es gerade wichtig wäre,

ihre Verwurzelung in der Realität aufzudecken, sobald

man das Kunstwerk überhaupt historisch und nicht
ausschliesslich ästhetisch betrachten will.

Die Folgen dieser Erziehung liegen offen vor aller

Augen: dem einseitigen Wissen um die historischen

Gipfelleistungen der Kunst entspricht die vollständige
Barbarei in allen praktischen, alltäglichen Lebensäusserungen

und Gestaltungsaufgaben; die Durchformung
der eigenen Existenz, die allein ein Maßstab für Kultur
ist, isl beim Gebildelen durchschnittlich noch ärger
zerrüttet als beim Ungebildeten, dem vielleicht noch

die unbewussten Reste alter Kastentraditionen eine

gewisse F'asson geben. ¦

Durch die Isolierung des Begriffes der Kunst), wie
sie im Unterricht in Kunstgeschichte» von vornherein

gesetzt wird, wird das Bewusstsein des Schülers so

einseitig auf das Ausserordentliche gelenkt, dass jeder
Instinkt für die Würde des Ordentlichen verlorengeht, und

gerade hieraus stammt unser ganzes formales Chaos, ob es

sich um Gemälde. Architektur, Gebrauchsgegenstände oder

Umgangsformen handelt. Wenn irgendwo ein Haus mit
einem netten geschnitzten Erker abgebrochen oder eine

Telegraphenstange am falschen Ort aufgestellt wird, so

lässt sich verhältnismässig leicht eine "öffentliche Mei¬

nung) dagegen mobilisieren. Wenn es aber um grosse
städtebauliche Situationen geht, die im ganzen viel wichtiger

sind, deren Einzelteile aber nicht durch Detail-
reichtum kunstgeschichtlich interessant sind, dann

interessiert sich fast niemand ernstlich dafür, weil der

Blick nicht für die Erfassung von Zusammenhängen und

lür die Schönheit des Normalen, des Typischen, des

Nichtsensationellen geschult ist.

Nun bilden wir uns gewiss nicht ein, eine solche

Situation liesse sich von der Schule her entscheidend
bessern: unser masslos überschätzter und überorganisierter

Bildlingsbetrieb aller Stufen gleicht einer
menschenfressenden Maschine mit riesigen Schwungrädern,

die, einmal angetrieben, blindlings ins Unabsehbare

weiterlaufen. Alte, längst widerlegte Vorurteile
bekommen den Rang heiliger Traditionen, und nur schon

um sich nicht selbst zu desavouieren, vererbt eine
Generation ihre falschen Lehrmethoden auf die nächste.

Das mag sich sehr pietätvoll ausnehmen, aber jene
Wissenschaftlichkeit die sich vor der Verpflichtung zur

Stellungnahme im Wichtigen so gerne ins antiquarische
Detail flüchtet, wo man sich von einer Unterscheidung
von Bedeutend und Unbedeutend im Namen wissenschaftlicher

Akribie dispensiert fühlt, hat heute ihren Nimbus

verloren. Für den Forscher, der sich selbst ein Urteil
über eine bestimmte Epoche erarbeiten will, ist freilich
jede Kleinigkeit als Symptom wichtig, wenn er aber diesen

seinen privaten Standpunkt auch seinen Zuhörern

zumutet, so antworten diese mit passiver Resistenz, d. h.

sie bleiben weg — und das mit Recht, denn der Dozent

muss zwischen Forschung und Lehre unterscheiden

können.

II. Zur Methode des Kunst-Unterrichts an Schulen und Hochschulen

S t i 11 e h r e

Kann man heute bei einem durchschnittlich
Gebildeten, sagen wir beim Absolventen einer Mittelschule,

voraussetzen, dass er weiss, was ein Kunstwerk ist, das?

er Kunst und Kitsch unterscheiden kann, dass er eine

Ahnung vom Aufbau, von den Formbeziehungen innerhalb

eines Kunstwerks hat? Nein, das kann man nicht;
nicht einmal bei einem Hochschulabsolventen, und auch

nicht bei den Architekturstudenten. Das mag betrüblich,

ja entsetzlich klingen, aber es ist nun einmal so,

und man soll sich keine Illusionen machen. Das

pädagogische Programm hat sich nach diesem Durchschnitt

zu richten, nicht nach den einzelnen Ausnahmen. Vor
einem solchen Publikum das historisch geordnete Ma¬

terial der Kunstgeschichte auszubreiten, ist schlechthin

Unsinn - denn was sollen die Zuhörer mit diesem

Material anfangen? Zueist musste ihnen, wie eingangs

gesagt, klar gemacht werden, was überhaupt ein Kunstwerk

ist und wie es sich zu den sonstigen Lebensäusserungen

verhält. Das hat mit ¦ Kunstgeschichte» freilich

nicht viel zu tun. aber es ist die unerlässliche

Voraussetzung, die erst zur Beschäftigung mit Kunstgeschichte

legitimiert. Der Einblick in die ästhetische

Struktur eines Kunstwerkes ist wichtiger als die

historische Aufreihung von Kunstwerken, die man nicht
versteht.

Diesen Einblick zu vermitteln, gab es früher das

Fach der «Stillehre». Es war ein für seine Langweilig-

324



keit verrufenes Fach: man kopierte Vorlagenblätter über

die dorische Ordnung die ionische Ordnung etwas

Gotisches, ein Renaissanceportal usw. Es ist kein
Unglück, dass das Fach in dieser Form abgeschafft wurde,
aber nun musste das, was das Fach hätte vermitteln
sollen — und das es nicht vermittelte — nämlich den

Einblick in die Homogenität der ästhetischen Aeusse-

iungen einer Zeit und die Untersuchung der artistischen

Massnahmen ihrer Realisierung — von einem

andern Fach übernommen werden. Dafür kommt natürlich

nur die Kunstgeschichte in Betracht — denn wer
sollte es sonst übernehmen — heute, wo wir so weit
sind, dass die Architektlirdozenten schon selbst jeden
fundierten historischen und theoretischen Boden unter
den Füssen verloren haben?

Erst wenn jemand zur Einsicht gekommen ist, was ihm

historische Kunstwerke überhaupt zu sagen haben, erst

wenn er ein einzelnes Bauwerk, eine engbegrenzte

Epoche als ästhetischen Organismus im Ineinanderspie-
len aller einzelnen Teile durchschaut, erst dann wird
er sich dafür interessieren, wie solche Stilorganismen
entstanden sind und wie sie sich wandeln. Es ist sinnlos,

Ordnungsprinzipien vorzutragen, bevor ein zu

ordnendes Material vorliegt, ein Interesse zweiter Stufe

zu fordern, bevor das Interesse erster Stufe auch nur
geweckt ist.

Es gibt Kunsthistoriker, die finden, so was sei eben

Stillehre und gehöre nicht in ihr < Fach», aber im Mittelpunkt

einer akademischen Lehrtätigkeit hat der Studierende

zu stellen, und auf ihn hat sich das Fach

einzustellen.

Uebrigens wäre es nur vom guten, wenn auch an

den Universitäten mehr Stillehre» und weniger
«Geschichte getrieben würde, — hinsichtlich des grösseren

kunstliebenden Publikums aus den gleichen Gründen

wie oben und hinsichtlich der angehenden Kunsthistoriker

erst recht, vielleicht würde dann der Typus des

Kunsthistorikers seltener, der mangels eines sicheren

Urteils einen weiten Bogen um alle Fragen der
zeitgenössischen Kunst macht — denn man kann nie wissen! —

(i r undbegriffe >

Wölfflins Grundbegriffe» haben das Verdienst,
objektive Maßstäbe in die Beurteilung von Kunstwerken

gebracht zu haben; seine Gegensatzpaare sind als

Ordnungsprinzip unschätzbar. Aber Ordnungsprinzipien
entfalten ihre segensreiche Wirkung nur da, wo schon ein zu

ordnender Stoff vorliegt, und nicht in abstracto.

Grundbegriffe als Einleitung, auf Vorrat sozusagen sind sinnlos,

denn sie sind selbst aus der Erfahrung
hervorgegangen, aus dem Bedürfnis, ein schwer überschaubares

Tatsachenmaterial zu sichten, und so erscheinen

sie dem Schüler nur dann plausibel, wenn man sie

fortlaufend gerade in dem Augenblick aus der Betrachtung
der Kunstwerke entwickelt, wo sie sich als notwendig
erweisen. Erst wenn schon ein tüchtiges Quantum

Anschauung vorliegt, meldet sich das Bedürfnis nach

Klassifizierung und erst dann bleiben die Ordnungsprinzi-

pien haften, weil sie ihre Nützlichkeit erwiesen haben.

.Grundbegriffe) als Einleitung zur Kunstgeschichte

vorzutragen ist ungefähr so, wie wenn man Oel und

Essig als eigenen Gang servieren wollte, und nachher

den Salat, zu dem sie gehören.

'Tradition
L. B. fühlt sich vor allem verpflichtet, die Traditionen

seiner Vorgänger Rahn und Zemp fortzusetzen - er

sagt das in seinem programmatischen Expose selbst.

Aber man darf es nicht bei den sympathischen

Gefühlsregungen bewenden lassen, die solche Pietät weckt,

sondern es ist zu fragen, was das für Traditionen sind.

Wissenschaftliche Traditionen bilden sich da, wo eine

Gelehrtenpersönlichkeit Gelegenheit hat, Nachwuchs

heranzubilden und in seine Art zu forschen einzuführen.

Solche Traditionen können darum ausschliesslich an

Universitäten entstehen, und auch dort nicht im Kolleg,
sondern in den Forschungsinstituten und Seminarien -

auf der Produzenten- und nicht auf der Konsumen-

tenseite der Wissenschaft, wenn man so sagen darf. Daraus

ergibt sich ohne weiteres, dass von «wissenschaftlicher

Tradition) im Fach der Kunstgeschichte an einer

technischen Hochschule überhaupt nicht gesprochen

werden kann, denn hier ist Kunstgeschichte ausschliesslich

eine pädagogische Angelegenheit und nicht

Forschungsgebiet. Die Professoren Rahn und Zemp haben

also allenfalls eine "Tradition» gegründet, insofern sie

an der Universität Zürich Kunsthistoriker herangebildet

haben, nicht aber dadurch, dass sie ihre Kenntnisse

ausserdem auch noch den Studenten der E. T. H.

vermittelt haben, die — als reine «Konsumenten» — ihrerseits

für eine Fortsetzung wissenschaftlicher Traditionen

im Fach der Kunstgeschichte gar nicht in Frage

kommen.

Wollte man aber den Begriff der Tradition» auf das

bescheidene Teilgebiet der pädagogischen Vermittlung
kunsthistorischer Kenntnisse an die Studenten der E. T. H.

einengen, so würden sich hier sehr ernsthafte
Fragezeichen erheben. Denn für die Methoden gilt noch viel
mehr als für Einzelpersönlichkeiten das Wort An ihren

Früchten sollt ihr sie erkennen». Wie stehen die

Architekten, die auf Grund jener Lehrtradition in
Kunsthistorie unterrichtet wurden, zur Kunstgeschichte?
Gerade die besten, begabtesten, die Idealisten stehen oder

standen im Lager der radikalen Gegner und Verächter

alles Historischen, sie haben mit jeder Tradition ge-

325



brochen und sind oder waren stolz darauf, nichts mehr
davon zu wissen, weil sie dieses Wissen als Belastung,
als toten, lähmenden Ballast empfanden.

Wenn je eine Tradition) offenen, weithin sichtbaren

Schiffbruch gelitten hat, so die, auf die sich L. B.

in geradezu erschütternder Blindheit stützen möchte:

das wird durch die ganze heutige Architektengeneration
zur Evidenz bewiesen. Wo ist denn das Verständnis für
die Historie, das organische Verhältnis und lebendige
Interesse, das der Unterricht hätte pflanzen sollen, wo

sind auch nur die allerbescheidensten Ansätze dazu?

Haben die heutigen Architekturdiplomanden das

Gefühl, zu wissen, wo sie stehen, wie sich ihre eigenen

Aufgaben und Möglichkeiten zu den Lösungen der

Vergangenheit verhalten? Nein, sie stehen im absolut
Bodenlosen und Richtungsloseii — und es hilft ihnen

nichts, wenn sie die Namen der Schule von Ferrara

hersagen können!

In unserer Feststellung des Zusammenbruchs der

kunstgesehichtlichen Tradition liegt nicht der geringste
Vorwurf an die Professoren Rahn und Zemp.

Sie durften mit gutem Gewissen eine Art der

Darstellung pflegen, die zu ihrer Zeil allgemein als die

richtige anerkannt war. Sie durften es um so mehr, als

es zu ihren Zeiten auch noch das Fach der Stillehre

gab, die — ob gut oder schlecht, steht in diesem Augenblick

dahin — versuchte, das Verständnis für die ästhetische

Struktur von Kunstwerken zu erschliessen, und sie

durften es, weil sie noch wie alle ihre Zeitgenossen in der

Atmosphäre schöner humanistischer Illusionen aufwachsen

durften, die durch den Krieg des grausamsten enttäuscht

wurden. Wirklich — seit den Traditionen, die L. B.

fortsetzen möchte, ist ja nicht nur die Stillehre weggefallen,

sondern es hat auch noch ein Weltkrieg
stattgefunden. Und auf den kulturellen Trümmern dieses Krieges

haben wir aufzubauen.

sprächspartner und nach der gegebenen Situation sehr

verschiedene Argumente und Methoden anwenden müssen

— ähnlich wie der Arzt, um ein und dasselbe Ziel

zu erreichen, nämlich den Patienten wieder gesund zu

machen, sehr verschiedene Mittel anwenden muss, je
nachdem er beschleunigten oder herabgesetzten Puls,

Durchfall oder Verstopfung zu kurieren hat. So wird
auch ein Unterricht, dem es darum zu tun ist, die
Gesundheit des historischen Bewusstseins bei jungen Leuten

zu pflegen — also das organische Gleichgewicht
zwischen Modernität und Tradition, von dem der Bestand

der Kultur abhängt - ganz verschiedene Methoden

anwenden müssen, je nach den Störungen, die er bei

seinen Patienten vorfindet.
Im Mittelpunkt des Unterrichts steht der Student

und nichl die Methode des Dozenten. Mit einem einseitig

traditionalistisch eingestellten Auditorium wird man
anders reden müssen, als mit revolutionären Modernisten.

Das gilt auch für die Epochen im allgemeinen:
Das Klima der Architektur ist heute ein anderes als

1920, ein anderes als 1913 oder gar zu Professor Rahns

Zeiten im vorigen Jahrhundert.

Wir können also einer von Grund aus veränderten
geistigen Situation nicht mit den gleichen Methoden

gegenübertreten, mit denen Rahn und Zemp ihrer Vorkriegs-
situation gegeilübertraten — gerade dann nicht, wenn

wir heute das gleiche — nämlich ein organisches
Verhältnis zur Vergangenheit — erreichen wollen. Wir sind

also von aussen her zur Reaktion gezwungen — zum

Experiment, wenn man so sagen will — die veränderte

Situation mit neuen Methoden zu meistern. Unser

geistiges Gleichgewicht hängt davon ab, dass wir geistige

Beweglichkeit genug haben, die neue Lage zu parieren —

sonst gleichen wir dem guten Pater Heribert in Scheffels

Ekkehard, der sich auch zur Wahrung ehrwürdiger
Traditionen verpflichtet hielt!

•Experimente»
L. B. betont, der kunsthistorische Lehrstuhl der

E. T. H. sei kein Ort für Experimente. Kommt darauf

an. was man darunter verstellt. Jede Art von Erziehung
bedeutet das Durchsetzen eines normativen Anspruchs

gegenüber einer Umwelt, die sicli aus anders gerichteten

Interessen, oder auch bloss aus Bequemlichkeit
diesem Anspruch zu entziehen sucht. Jeder Unterricht
bedeutet, die Aufrichtung einer bestimmten geistigen
Position unter den andern, vorhandenen Positionen.

Jeder Unterricht steht also nicht isoliert im

Beziehungslosen, sondern er ist eine fortwährende
Auseinandersetzung mit der geistigen Gegenwartssituation, er

muss sich beständig ausbalanzieren im organischen
Verhältnis zum jeweiligen kulturellen Ganzen. Um ein und
dasselbe Ziel zu erreichen, wird man je nach dem Ge-

Die «historische Methode»
Selbstverständlich wird man wohl auf ewige Zeiten

die Entwicklung des Stils in der Reihenfolge vortragen,

in der sie effektiv abgelaufen ist. Darüber sind

keine Worte zu verlieren. Immerhin: Einige Ueberlegung

ist auch hier vonnöten. Beispielsweise die, dass

für uns die ganze prähistorische, altasiatische und
exotische Kunst nur von der klassisch-griechischen her er-

schliessbar ist — als ihr spezifischer Gegensatz, weil

unsere ganze Denkstruktur und Begriffsbildung ein für
allemal durch die mit der griechischen Kunst

korrespondierende griechische Philosophie geprägt ist. Woraus

folgt, dass es ein Unsinn wäre, zuerst mit den Sumerern

und Aegyptern anfangen zu wollen, bevor durch eine

vorläufige Betrachtung der griechischen Kunst die

Beurteilungsmaßstäbe dafür "vermittelt sind. Und woraus fer-

326



ner folgt, dass man in einem allgemein orientierenden

Kolleg von beschränkter Stundenzahl den ganzen alten
Orient überhaupt weglassen kann, und Aegypten nur
so weit zu streifen braucht, als es als Quelle von Einzel-

motiven und als spezifischer Gegensatz zum Verständnis
des Griechischen beiträgt. Denn die europäische
Kunstgeschichte und Kulturgeschichte überhaupt geht mit
den Griechen an — alles andere ist Prähistorie, und
sie hat als Haupt- und Kernthema die ununterbrochene

Auseinandersetzung mit der klassischen Formenwelt --
in Form der bewussten Uebemahme oder bewussten

Ablehnung — bis auf den heutigen Tag. Dies
herauszuarbeiten wäre die Hauptaufgabe einer historischen

Uebersicht über die Kunstentwicklung Europas, und
dass man dabei von den Griechen an chronologisch
vorgehen wird, ist gar keine besondere «historische Methode»,

sondern eine Selbstverständlichkeit.

Das auszubreitende Material
Damit ist auch schon unsere Meinung über das im

Kolleg darzubietende Material präzisiert. Was soll
man zeigen? So weni g w i e möglich! Nur

gerade so viel, als zum Beweis der grossen
Entwicklungslinie nötig ist. Dieses Wenige aber ist intensiv
durchzunehmen.

Hier hat sich seit Rahns Tagen die Situation
grundsätzlich geändert. Damals gab es noch kaum kunstge-
sehichtliche Bilderbücher, man musste im Kolleg
Material zeigen, das sonst nicht zugänglich und jedenfalls
nicht in guten und billigen Publikationen zugänglich

war. Anderseits konnte man damals ein gewisses kulturelles

Interesse an Kunstwerken aus der allgemeinen

Bildungssituation voraussetzen. Heute liegt beides

umgekehrt: die allgemeine Bildung» ist zerfallen — es

kommt also nicht darauf an, Detailwissen zu vermitteln,
sondern Fundamente zu legen, Gesichtspunkte zu

zeigen; anderseits gibt es so viele gute und billige Kunst-

publikationen, dass jeder Zuhörer, der sich für ein

Teilgebiet speziell interessiert, darüber leicht alles Wissensund

Sehenswerte findet — es braucht darum nicht schon

im Kolleg in extenso ausgebreitet zu werden, wo es

die andern Zuhörer nur belastet, die sich nicht speziell
dafür interessieren, und wo es denjenigen die Entdecker-

freude verdirbt, die eine Spur aktiv weiter verfolgen
wollen. Man sollte den geistig Beweglichen unter den

Studenten diese Möglichkeit zu Entdeckungen lassen, es

ist nicht nötig, dass sie alles schon im Lichtbild
gesehen haben, und man sollte denen, die ein nur
peripherisches Interesse an Kunstgeschichte haben, das Fach

nicht verleiden, indem man sie mit Material
überschwemmt, das sie weder aufnehmen können noch wollen,

wogegen auch sie vielleicht für ordnende Gesichtspunkte

noch empfänglich wären. Alles Detail — soweit

es nicht zur Systematik unentbehrlich ist — gehört in

fakultative Vorlesungen, nicht in das für die Architekten

obligatorische Hauptkolleg. Es ist ja gewiss sehr

nett, wenn ein Architekt weiss, welche Maler zur Schule

von Ferrara gehören — wie es sehr nett ist, wenn er

beispielsweise die Vögel der Heimat oder unsere schönen

Alpenpflanzen kennt. Und von jedem solchen Interesse

kann der Weg in unbegrenzte Tiefen führen. Aber

deswegen kann man solche Kenntnisse doch nicht in den

Lehrplan als Pflichtfach aufnehmen — denn in diesen

Lehrplan gehört nur das allgemein Unentbehrliche, nicht

das ausserdem wünschenswerte Spezielle.

Die Kunstdenkmäler der Heimat
Welchen Platz sollen diese Kunstdenkmäler im

Kunstgeschichtsunterrieht innehaben? Wäre es nicht ein

sympathischer, verlockender Gedanke, diese einheimischen

Denkmäler zum Ausgangspunkt der Kunsterziehung

zu machen? Darüber, dass jeder Gebildete und

der angehende Architekt erst recht darüber Bescheid

wissen sollte, sind wir uns ja wohl einig.

Fraglich ist nur der Ort, wo sie im Lehrplan
unterzubringen sind. Hier darf man sich die Ueberlegung

nicht durch patriotische Stimmungen trüben lassen:

alles an seinem Ort. In das systematische Kolleg über

Kunstgeschichte gehören diese Denkmäler nämlich nicht,

oder doch nur sehr nebenbei und anhangsweise, mit
Ausnahme der ganz wenigen Bauten von überlokaler

Bedeutung, die wir haben. Kunstgeschichte kann nur
an Hand der stilistisch führenden Bauten doziert werden,

und hiefür kommt kein Land nur mit seinem eigenen

Denkinälervorrat aus, und unseres schon gar nicht.

Soweit unsere Bauten überhaupt etwas spezifisch
Schweizersiches — und nicht nur Provinzielles —

haben, ist dieses die Nuance einer Nuance, die erst als

solche wahrgenommen wird, wenn der Blick des

Betrachtenden an den führenden Werken des Auslandes

geschult ist — und oft kommt diese Nuance an Werken

zweiten Ranges stärker zum Ausdruck, oder in Dorf-

bildern, Wohnhäusern uswr., die überhaupt nicht in die

eigentliche «Kunstgeschichte» gehören, weil sie keinen

Anspruch auf «Kunst» erheben. Wenn man sich aber

das Ziel setzt, in einer Vorlesung die grossen
Zusammenhänge der europäischen Kunstentwicklung zu zeigen

— und das ist doch wohl die Aufgabe eines solchen

Kollegs — so soll man sich die ohnehin schwere Aufgabe
nicht noch durch Rücksichten nach ganz anderer Richtung

komplizieren.
Die Betrachtung dieser Denkmäler hat ihren Platz

vielmehr vor und n a c h der systematischen Kunstgeschichte.

Vor ihr: denn von ihnen her musste das

historische Gefühl und die Anhänglichkeit an die örtliche

Tradition bei den Kindern der obern Primär-, der Se-

327



kundar- und Mittelschulklassen geweckt werden, ohne

jede wissenschaftlich- ;luinsthislorische Ambition. Und

dann musste dem Hochschüler in einem besondern

fakultativen Kolleg Gelegenheit geboten werden, die
heimatlichen Kunstdenkmäler im Zusammenhang mit der

grossen. Kunsthistorie zu sehen, also die Maßstäbe des

systematischen Kollegs auf sie anzuwenden. Aber
vielleicht könnte man das auch der Volkshochschule
überlassen.

«Kritiker»
L. B. unterstreicht — vielleicht nicht ohne einen

Seitenblick auf den Schreibenden — daß es nicht die

Aufgabe des Kunstgeschichtsunterrichts an einer technischen

Hochschule sei, Kritiker zu erziehen.

Ich staune — freilich, gerade dies wäre die erste,

ja die einzige Aufgabe dieses Unterrichts!

Aber vielleicht verstehen wir unter Kritiker) nicht

ganz das gleiche? Denn so, wie ich den Begriff des

Kritikers fasse, ist jeder Kunsthistoriker gerade in den

intensivsten Stücken seiner Arbeit ein Kritiker, ein

Betrachter nämlich, der nicht nur kritiklos Wissensstoff

anhäuft und Kunstwerke registriert, sondern der

sie hinsichtlieh ihrer stilgeschichtlichen Verwandtschaft

und artistischen Qualität prüft, beurteilt, einordnet. Ein

Betrachter, der sich ein Vergnügen, eine Leidenschaft

und schliesslich vielleicht einen Beruf daraus macht, sein

Unterscheiduugsvermögen durch beständiges Vergleichen

zu schärfen, der sicli bemüht, einen Ueberblick über ein

bestimmtes Gebiet zu gewinnen, Wesentliches vom

Unwesentlichen zu sondern, bestimmte Qualitätsmaßstäbe

aufrecht zu erhalten. Ein Betrachter, der sich nicht mit
den ungefähren Stimmungen des Beifalls oder des

Mißfallens zufrieden gibt, der vielmehr versucht, sich

darüber klar zu werden und andern mitzuteilen, an was

sein Wohlgefallen oder seine Missbilligung haftet, und

warum das Bild oder Bauwerk gerade so und nicht

anders isl.

Jede Stellungnahme eines Kunsthistorikers, die über

das blosse Anhäufen von Tatsachen hinausgeht, ist essen-

tell Kritik, und für den angehenden Kunsthistoriker, und

erst recht für den jungen Architekten kann es gar nichts

Wichtigeres geben, als zu dieser aktiven, kritischen
Stellung gegenüber Bauten und Kunstwerken überhaupt
angeregt und angeleitel zu werden. Welchen anderen

Sinn könnte Kunstgeschichte als Bildungsfach überhaupt
haben, wenn nicht diesen, dem Studierenden Maßstäbe

zur Beurteilung an die Hand zu geben und sein Unter-

scheidungsvermögen gegenüber den äusseren Eindrücken

— und ebensosehr gegenüber seiner eigenen Arbeit zu

wecken! Unterscheidungsvermögeii ist aber nichts anderes

als die Uebersetzung des griechischen Wortes «Kritik».

Und auch der ausübende Architekt sollte sich klar
sein, dass seine Tätigkeit in grossen, entscheidenden Teilen

eine kritische Tätigkeit ist. Nur schon im Praktischen:
welcher Architekt könnte eine Wasserleitung eigenhändig

montieren? eine Zentralheizung? oder gar einen

Boiler aus seinen Teilen zusammensetzen, einen Tele-

phonapparat oder eine Glühbirne herstellen? Er muss

sich begnügen, die Arbeit des Spezialisten und die fertig

aus der F'abrik gelieferten Apparate vergleichen und

beurteilen zu können — er ist gegenüber den Lieferanten

Kritiker. Er ist Kritiker aber selbst im Entwurf,
denn was ist das Probieren und Verwerfen immer neuer
Skizzen anderes als Kritik, als immer geschärftere

Unterscheidung von richtig und unrichtig, passend und

unpassend, bis in die letzte Nuance von gut und besser —

und derjenige Architekt wird schliesslich den besten

Entwurf liefern, der seiner eigenen Arbeit gegenüber

— und den Forderungen des Bauherrn gegenüber —

der anspruchsvollste, am schwersten zu befriedigende
Kritiker war.

Es gibt keine wichtigere Aufgabe für den

Kunstgeschichtsunterricht, als bei den Zuhörern das

Unterscheiduugsvermögen und das bewusste Qualitätsgefühl zu

wecken, und damit zugleich die F'ähigkeit, die Eindrücke

vor künstlerischen Objekten und ästhetische Tatbestände

überhaupt zu formulieren, also sich und anderen klar zu

machen. Das ist ganz besonders wichtig für den

angehenden Architekten, der zur kritischen Haltung seiner

eigenen Arbeit gegenüber, wie auch gegenüber den

Werken der Vergangenheit erzogen werden muss, denn

nur wenn er beides unter dem gleichen Gesichtswinkel

zu beurteilen gelernt hat, gewinnt er die innere Sicherheit

und die Kompetenz, in den Denkmälerbestand

einzugreifen, wie er das mit jedem Neubau tut. Nur wer

gelernt hat, auf das Neue wie das Alte die gleichen
Kriterien der künstlerischen Qualität und des kulturellen

Zusammenhangs anzuwenden, wird unterscheiden können

zwischen erhaltenswert und zerstörenswert,
zwischen lebendiger Tradition und gedankenlos

mitgeschlepptem Ballast, zwischen echter Modernität und

eitlem Modernismus: er wird den Willen und den Mut

haben, hinter die Schlagwortfassaden zu schauen, seine

Sympathien und Antipathien zu begründen, und den

Takt, auch seine Neubauten von vonherein im

Zusammenhang ihres örtlich-historischen Milieus zu planen.

Also zusammenfassend: es gibt gar keine wichtigere

Aufgabe für den Kunstgeschichtsunterricht im allgemeinen,

und für den an technischen Hochschulen im besondern,

als "Kritiker) zu erziehen. Und ob der Student

daneben auch noch weiss, welche Maler zur Schule von

Ferrara gehört haben, ist vergleichsweise nebensächlich.

Peter Meyer

328


	Zur Methode des Kunst-Unterrichts an Schulen und Hochschulen

