
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 25 (1938)

Heft: 11

Artikel: Kunst-Geschichte oder Kunst-Verständnis?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86735

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS WERK HEFT 11 NOVEMBER 1938

I. Kunst-Geschichte oder Kunst-Verständnis?

-Die Kluge, dass die Kunstgeschichte uns nicht mehr das sei, was sie noch einer Generation der Burckhardt, Thode,
Lichtwark gewesen ist, will nichl verstummen. Ihr Strom liegt vor uns, aber er scheint wie eingefroren. Schuld an dieser
prekären Lage hat kaum das hereitwillige Publikum, sie ist bei den Vertretern der Kunstgeschichte zu suchen. Eine nur
noch t'achwissenschaftliche Spezialisierung vergass den Lebenssinn der ihr gestellten Aufgabe, den die eigentliche Historie
längst wiederentdeckte; sie erstickte in eigener Detailfülle, die auch von höchst mittelmassigen Köpfen mit guter Foto-
sammlung und emsig verzettelter Literatur weiter vermehrt werden kann. Solch Handwerksbetrieb interessiert weitere
Kreise nicht mehr, nicht einmal eine strebsame Studentenschaft, die statt Geröll Brot haben will.»

Diese Zeilen begegnen uns als Einleitungssätze eines soeben erschienenen Buches von Professor A. E. Brinckmann,
••Geist der Nationen-, während wir die Korrekturfahnen der folgenden Aufsätze vor uns haben. Sie bestätigen aufs erfreulichste

die Notwendigkeit, sich mit diesem Thema zu befassen. p. m.

Die Umrisse des Vorigen waren schon entworfen, als
die Festschrift der E. T. II. aus Anlass der Jahrhundertfeier
des Schweizerischen Ingenieur- und Architekten-Vereins erschien,
in der der Inhalier der kunstgesehichtlichen Professur, Herr
Prof. Di-. Linus Birchler, sich seinerseits über «Kunstgeschichte
an der Architektenschule- programmatisch äussert.

Bei dein so bedauerlich geringen Kontakt, der im allgemeinen

zwischen der Oeffentlichkeit — seihst der qualifizierten
Oeffentlichkeit des SIA — und der Arehitektenschule der E. T. H.
besteht, ist eine solche Aeusserung doppelt dankenswert, denn
sie stellt ein Gebiet zur Diskussion, das bisher dem öffentlichen
Einblick sogar durch besondere Massnahmen verschlossen war.

Wir machen von der durch die Initiative von Herrn
Professor Birchler (im folgenden üblicherweise mit den Initialen
L. B. bezeichnet) gebotenen Möglichkeit eines Wechselgesprächs

gerne Gehrauch — ohne uns immerhin daran zu binden, da uns
verschiedene Punkte wichtig scheinen, die in seinem Aufsatz
nicht berührt werden.

1. Grundfragen
Das Fach heisst Kuasi-Geschichte. Die erste Frage, die

sich stellt, nmss nach dem Sinn dieser Spezifizierung

gehen, denn das Hauptziel dieses Unterrichtes ist doch

zweifellos, zunächst bei seinen Zuhörern Sinn und

Verständnis für Kunst schlechthin zu wecken, bevor man

daran geht, die interne Struktur der Kunstentwicklung
historisch zu behandeln. Oder, wenn wir dieses historische

Moment einmal stehen lassen: wie weit kann das primäre

Ziel des Kunstverständnisses durch einen Unterricht in

Kunst-Geschichte erreicht werden? Das ist die Frage.

Kunst-Geschichte hat nur Sinn in einer Gesellschaft,

für die die Kunst überhaupt ein wichtiges
AnHegen bedeutet, für die sie als kulturelle Position
vorhanden ist. Trifft das für unsere heutige Situation zu?

Wer wagt es, mit Ja zu antworten?

Es liegt mir fern, für die generelle Kunstfremdheit der

Gegenwart den Kunstgeschichtsunterricht an den

verschiedenen Schulen und Hochschulen verantwortlich zu

machen, oder von dieser Seite her eine entscheidende

Besserung zu erwarten: das wäre eine Ueberschätzung

der Wirkungsmöglichkeiten der Schule überhaupt. Aber

immerhin: ihres bescheidenen — meist weit überschätzten

— Ortes kann die Schule und mit ihr der

Kunstgeschichtsunterricht wenigstens dazu beitragen, diese

Entfremdung zu lindern — oder zu vertiefen. Würde

man ihm nicht wenigstens diese bescheidene Wirkungs-
mögliehkeit zutrauen, würde es sich nicht verantworten

lassen, die Schüler damit zu belasten.

Es ist leider meine Ueberzeugung, dass der

Kunstgeschichtsunterricht in seiner heutigen Form die Kunst-

fremdheit seiner Zuhörer viel öfter vertieft als lindert
— das ist nicht als Vorwurf gemeint, sondern als

Feststellung auf Grund von Erfahrungen.

321



Nur schon das Programm, eine Geschichte der Kunst»

zu geben, ist gefährlich — denn es setzt stillschweigend
etwas voraus, was effektiv gar nicht vorhanden ist: nämlich

das Bewusstsein vom Verhältnis der künstlerischen

zu allen übrigen Lebensäusserungen. Dann, aber nur
dann, wenn dieses Verhältnis für die Bedeutung und die

Bolle der Kunst vorhanden ist, für ihren geometrischen
Ort sozusagen, kann der Blick ohne Gefahr auf das

interne Detail, also z. B. auf die «Geschichte» der

Kunst eingeengt werden, ohne dass die Beziehung zum

Ganzen verlorengeht, die dem Detail erst Sinn gibt.
Ohne dieses Bewusstsein von der Einheit der kulturellen

Aeusserungen wird die Kunst zur Kuriosität, zu einer

nicht weiter ernst zu nehmenden irrealen Sonntagswelt,
deren einzige Beziehung zur sonstigen Realität die ist,

dass sie sie zum Werktag, degradiert. Wenn L. B. in

seinem Expose schreibt, die Kunstgeschichte nötigt den

Studenten, in einer anderen Himmelsrichtung als in der

seines wissenschaftlichen Werktags durchs Fenster zu

blicken., so scheint mir die.-er Ansatz grundsätzlich falsch,

denn es käme gerade darauf an zu zeigen, dass die Kunst

die Krönung und Sublhnierung des Alltäglichen ist, aus

ihm herausgewachsen und mit ihm verbunden und durch

das Alltägliche hindurch errungen, so dass jede anständig

gelöste banale Alltagsaufgabe zwar noch lange nicht

Kunst ist, aber doch in der Richtung auf die Kunst hin

liegt — nicht im Himmel, aber essentiell in der gleichen,
und gerade n i c h t in der entgegengesetzten Himmels-

r i c h t u n g

Lebensve r b u n'denheit de r K u n s t

Dass die Gegenwart das Bewusstsein von der organischen

Funktion der Kunst verloren hat, wird niemand

bestreiten wollen, und ebensowenig, dass es eben

deshalb die nächstliegende Aufgabe jedes Kunstunterrichts
sein musste, dieses Bewusstsein nach Möglichkeit
wiederherzustellen. Ein Kunstgeschichtsunterricht aber, der

sich das Programm stellt, eine Geschichte der Kunst»

zu geben, nimmt ipso facto die Isolierung der Kunst,
ihre Abspaltung von den übrigen Lebensäusserungen

als eine gegebene Tatsache, die damit von

Anfang an in der Vorstellung der Schüler befestigt wird.
Es käme aber gerade darauf an, zu /.eigen, von welcher

geistigen Situation und von welchen realen Bed ii r f-

n i s s e n her der Kunst die Aufgaben gestellt werden,
die dann in Gestalt der grossen Kunstwerke ihre Erfüllung

finden.

Der Schüler einer Mittelschule und Hochschule —

soweit er sich nicht selbst zum Kunsthistoriker ausbilden

will — hat aber gar keine Veranlassung, sich auf den

Standpunkt des Spezialisten zu stellen, denn für ihn ist

die Kenntnis der Kui <t nicht Selbstzweck, sondern Teil
eines Bildungsgebäudes, bei dem es auf die Homogeni¬

tät des Ganzen und nicht auf die Hypertrophie des

Einzelfaches ankäme. Es ging so lange an, das Augenmerk

nur auf das Einzelfach zu richten, als man das

Bildungsgebäude im Ganzen als unverletzt voraussetzen

durfte, wie dies der Bildungsoptimismus der letzten

hundert Jahre tat, aus dem alle unsere heutigen Mittelschul-

und Hochschultypen, mit Ausnahme der Univer-
sitäten, stammen. Seither laufen diese Schulen im grossen

und ganzen weiter, als ob nichts passiert wäre, als

ob sich dieser Optimismus nicht im Krieg des grausamsten

als Illusion erwiesen hätte, mau reformiert am

Detail und will nicht wahrhaben, dass längst die Fundamente

unterspült sind. Man sollte die Scheuklappen
dieses wissenschaftlichen Spezialistentums endlich so

weit lockern, um den Blick dafür freizubekommen, dass

sich die Frage der ..Wissenschaftlichkeit» überhaupt

nur da stellt, wo es sich darum handelt, die Methoden

der Forschung zu vermitteln, also von neuem Spezialisten

heranzubilden, in allen anderen Fällen — also in der

weitaus grössten Mehrzahl — ist der Unterricht in
Kunstgeschichte, Literaturgeschichte und allen verwandten
Fächern kein fachwissenschaftliches, sondern ein

pädagogisches Problem.

B i 1 d u n g s f ä c h e r >

Als Einzelfach — so wie es heute betrieben wird —

bedeutet Kunstgeschichte wie jedes ähnliche Fach eine

Belastung des Schülers mit unfruchtbarem Wissensstoff,
an dem er vielleicht Spass hat, mit dem er aber weiter
nichts anfangen kann, weil sich dieser Stoff nicht mit
seiner sonstigen Existenz verbindet. Die Kunst erscheint
auch von dieser Seite her als Luxus, als eine schöne,

aber irreale Sonntagswelt jenseits der Realitäten der

täglichen Existenz; das kunstgeschichtliche Wissen ist

eine schöne Pfauenfeder der Bildung statt dass es

ein nicht wegzudenkender organischer Bestandteil der

Persönlichkeit würde.

Mit tiefem innerem Recht sind die auf diese Art
betriebenen «Bildungsfächer von den Realfächern» an

die Wand gedrückt worden: man denke nur etwa an

ihre wahrhaft unwürdige Stellung an der Technischen

Hochschule (wie an allen technischen Hochschulen). Sie

führen dort ein ornamentales Dasein am Rand des

Lehrprogramms, ohne jede Verbindung mit den übrigen
Fächern und — was noch viel schlimmer ist — ohne jeden

Bezug auf ein zentrales pädagogisches Bildungsziel.

Vom Spezialfall der Kunstgeschichte als Pflichtfach

für Architekten abgesehen, stehen diese Freifächer

derart beziehungslos beiseite, dass vor Jahren allen

Ernstes der konsequente Vorschlag gemacht werden

konnte, die Freifächer überhaupt abzutrennen und in den

Tessin zu verlegen — ein Symptom von dankenswerter

322



Deutlichkeit! Die Situation des Studierenden gegenüber

diesen Fächern ist genau die gleiche, wie die des

Publikums gegenüber der Kunst, woraus ersichtlich ist, wie

beides zusammengehört. Dort die Verlegenheitsdevise
'•'Tun Sie auch mal was für die Kunst» und hier "Junger

Mann, tun Sie was für Ihre Bildung» — für jene
"künstlerische Allgemeinbildung, die man^ (wir zitieren

L. B.) «vom Architekten im Gegensatz zum blossen

Bautechniker erwartet Also ungefähr so, wie

man '"erwarten» darf, dass einer anständig angezogen ist.

Wenn man sich damit begnügen will, so ist ja alles in

bester Ordnung, unser Aufsatz richtet sich aber nur an

solche, die sich mit dieser Rolle der Kunst und des

Kunstverständnisses nicht begnügen — und solche gibt es

glücklicherweise sogar schon unter den Studenten. Es ist

nämlich durchaus nicht so, dass man jungen Leuten kein
Interesse für umfassendere Gesichtspunkte zutrauen und

keine diesbezüglichen Ueberlegungen zumuten darf: ganz

im Gegenteil. Gerade der junge Mann, auf den die
Eindrücke von allen Seiten stückweise niederprasseln, hat das

dringendste Bedürfnis nach Ordnung, nach Gesichtspunkten
— Materialien hat er schon mehr als er verarbeiten kann.

Wir reden natürlich von den Intelligenteren — den

einzigen, auf die es ankommt.

Aesthetische und historische
Betrachtungsweise

Es gibt grundsätzlich zwei Arten der Betrachtung

von Kunstwerken, die für den Betrachtenden fruchtbar
werden können. Das ist erstens die ästhetische Betrachtung,

die darauf ausgeht, das Ineinanderspielen aller
einzelnen Formelemente und überhaupt Wirkungsfaktoren
eines Bildes, einer Plastik, eines Bauwerks im Beschauer

bewust zu machen, um die Einheit des Kunstwerkes einen

Augenblick lang dialektisch zu zerlegen, um damit einen

tiefern Grad von Innewerden eben dieser organischen

Einheit zu ermöglichen. Der entwicklungsgeschichtliche

Zusammenhang und die sonstigen historischen Beziehungen

spielen dabei überhaupt keine Rolle. Das Kunstwerk,

aus welcher Zeit und Gegend es stammen mag,
erscheint als die endgültige, in sich geschlossene und auf

keine andern Voraussetzungen angewiesene Monade, die

es seinem ästhetischen Wesen nach ist. Diese Art der

Betrachtung ist die wichtigste, weil sie allein den Begriff
des Kunstwerks erschliesst und zeigt, warum es sich

lohnt, sich mit Kunstwerken überhaupt zu befassen und

welchen Sinn es hat, sich nicht nur gefühlsmässig,
sondern auch intellektuell damit zu befassen: ein höchst

wichtiger Punkt, der den Zusammenhang zwischen dem

Bereich des Aesthetischen und dem des Verstandes

blosslegt die sonst oft als unüberbrückbare Gegensätze

erscheinen. Als Beispiel dieser Betrachtungsart habe ich

im Augustheft des «Werk» meinen Aufsatz über die

Kathedrale von Reims publiziert.
Diese Betrachtungsart hat aber zur Voraussetzung,

dass das Wesen des Kunstwerkes im ganzen als bekannt

vorausgesetzt werden darf, dass man sieh mit dem innersten

— und also verletzlichsten — ästhetischen Kern
befassen darf, ohne Gefahr zu laufen, dass seine Wichtigkeit

jeden Augenblick vom Zuhörer mit dem Zweifel in

Frage gezogen wird, ob das alles überhaupt wichtig sei

und ihn etwas angehe.

Es ist darum nötig, zuerst dieses Fundament zu legen

und die Kunstwerke auch noch von einem ganz andern

Standpunkt aus zu betrachten, eben vom Standpunkt
des historischen Lebenszusammenhangs, aus dem sie

entstanden sind. Es ist dies zugegebenermassen eine

subalternere Art der Betrachtung, aber wenn sich zeigt, dass

das Verständnis gerade für diese Zusammenhänge
erloschen ist, so ist eben gerade diese Art neben der

andern unentbehrlich. Die ästhetische Betrachtung muss

immer die Hauptsache bleiben. Sie zeigt das Kunstwerk

in seinem letzten Sinn, soweit dieser überhaupt mit

Worten umschrieben werden kann. Die andere,

historisch-kulturgeschichtliche Betrachtung, zeigt den Weg

dazu, sie schlägt die Brücke aus der alltäglichen
Existenz zum Kunstwerk. Dass diese Betrachtung ihre
Gefahren hat, dass sie vor allem nicht in materialistischsoziologischen

Determinismus ausarten darf, ist
selbstverständlich. Das Kunstwerk muss Schwerpunkt der

Betrachtung bleiben, es darf nicht zum Demonstrationsmaterial

für Soziologie missbraucht werden.

Materialien stall Gesichtspunkte
Pädagogisch wirkungslos, ja direkt schädlich ist aber

jene dritte Art kunstgesehichtlichen Unterrichts, wie
sie an allen unsern Schulen und Hochschulen gehandhabt

wird. Sie geht darauf aus, eine möglichst grosse
Summe von Tatsachen und Anschauungsmaterial zu

vermitteln und dieses Material in historische Abstammungsreihen

zu ordnen. Man bemüht sich, dem Schüler einen

Ueberblick) über die Erscheinungsformen der Kunst zu

geben von den Sumerern bis zur Gegenwart — aber

es ist sinnlos diesen unheimlichen Berg von Material und

seine komplizierte innere Struktur vor Schülern
auszubreiten, die gar nicht wissen können, inwiefern sie das

alles etwas angeht, inwiefern das alles mit ihrer realen

Existenz verknüpft ist. Man handhabt die Kunstwerke
als Bausteine für ein «wissenschaftliches» Gebäude, ohne

dass der Schüler im mindesten in den ästhetischen Sinn

des Kunstwerks eingeführt würde — dazu fehlt
schlechterdings die Zeit, wenn man auf Vollständigkeit des

323



Materials nur schon im Sinne einer Vollständigkeit der

Stilepochen ausgeht. Man reiht die Kunstwerke höchster

Qualität aneinander von Gipfel zu Gipfel, ohne zu zeigen,

auf welcher Grundlage diese Gipfel fussen, und eben

hieraus entsteht diese verhängnisvolle Abspaltung der

Kunst vom übrigen Leben. «Die Kunst erscheint so als

eine sich selbst genügende und sich in sich fortzeugende
Welt der Illusion, während es gerade wichtig wäre,

ihre Verwurzelung in der Realität aufzudecken, sobald

man das Kunstwerk überhaupt historisch und nicht
ausschliesslich ästhetisch betrachten will.

Die Folgen dieser Erziehung liegen offen vor aller

Augen: dem einseitigen Wissen um die historischen

Gipfelleistungen der Kunst entspricht die vollständige
Barbarei in allen praktischen, alltäglichen Lebensäusserungen

und Gestaltungsaufgaben; die Durchformung
der eigenen Existenz, die allein ein Maßstab für Kultur
ist, isl beim Gebildelen durchschnittlich noch ärger
zerrüttet als beim Ungebildeten, dem vielleicht noch

die unbewussten Reste alter Kastentraditionen eine

gewisse F'asson geben. ¦

Durch die Isolierung des Begriffes der Kunst), wie
sie im Unterricht in Kunstgeschichte» von vornherein

gesetzt wird, wird das Bewusstsein des Schülers so

einseitig auf das Ausserordentliche gelenkt, dass jeder
Instinkt für die Würde des Ordentlichen verlorengeht, und

gerade hieraus stammt unser ganzes formales Chaos, ob es

sich um Gemälde. Architektur, Gebrauchsgegenstände oder

Umgangsformen handelt. Wenn irgendwo ein Haus mit
einem netten geschnitzten Erker abgebrochen oder eine

Telegraphenstange am falschen Ort aufgestellt wird, so

lässt sich verhältnismässig leicht eine "öffentliche Mei¬

nung) dagegen mobilisieren. Wenn es aber um grosse
städtebauliche Situationen geht, die im ganzen viel wichtiger

sind, deren Einzelteile aber nicht durch Detail-
reichtum kunstgeschichtlich interessant sind, dann

interessiert sich fast niemand ernstlich dafür, weil der

Blick nicht für die Erfassung von Zusammenhängen und

lür die Schönheit des Normalen, des Typischen, des

Nichtsensationellen geschult ist.

Nun bilden wir uns gewiss nicht ein, eine solche

Situation liesse sich von der Schule her entscheidend
bessern: unser masslos überschätzter und überorganisierter

Bildlingsbetrieb aller Stufen gleicht einer
menschenfressenden Maschine mit riesigen Schwungrädern,

die, einmal angetrieben, blindlings ins Unabsehbare

weiterlaufen. Alte, längst widerlegte Vorurteile
bekommen den Rang heiliger Traditionen, und nur schon

um sich nicht selbst zu desavouieren, vererbt eine
Generation ihre falschen Lehrmethoden auf die nächste.

Das mag sich sehr pietätvoll ausnehmen, aber jene
Wissenschaftlichkeit die sich vor der Verpflichtung zur

Stellungnahme im Wichtigen so gerne ins antiquarische
Detail flüchtet, wo man sich von einer Unterscheidung
von Bedeutend und Unbedeutend im Namen wissenschaftlicher

Akribie dispensiert fühlt, hat heute ihren Nimbus

verloren. Für den Forscher, der sich selbst ein Urteil
über eine bestimmte Epoche erarbeiten will, ist freilich
jede Kleinigkeit als Symptom wichtig, wenn er aber diesen

seinen privaten Standpunkt auch seinen Zuhörern

zumutet, so antworten diese mit passiver Resistenz, d. h.

sie bleiben weg — und das mit Recht, denn der Dozent

muss zwischen Forschung und Lehre unterscheiden

können.

II. Zur Methode des Kunst-Unterrichts an Schulen und Hochschulen

S t i 11 e h r e

Kann man heute bei einem durchschnittlich
Gebildeten, sagen wir beim Absolventen einer Mittelschule,

voraussetzen, dass er weiss, was ein Kunstwerk ist, das?

er Kunst und Kitsch unterscheiden kann, dass er eine

Ahnung vom Aufbau, von den Formbeziehungen innerhalb

eines Kunstwerks hat? Nein, das kann man nicht;
nicht einmal bei einem Hochschulabsolventen, und auch

nicht bei den Architekturstudenten. Das mag betrüblich,

ja entsetzlich klingen, aber es ist nun einmal so,

und man soll sich keine Illusionen machen. Das

pädagogische Programm hat sich nach diesem Durchschnitt

zu richten, nicht nach den einzelnen Ausnahmen. Vor
einem solchen Publikum das historisch geordnete Ma¬

terial der Kunstgeschichte auszubreiten, ist schlechthin

Unsinn - denn was sollen die Zuhörer mit diesem

Material anfangen? Zueist musste ihnen, wie eingangs

gesagt, klar gemacht werden, was überhaupt ein Kunstwerk

ist und wie es sich zu den sonstigen Lebensäusserungen

verhält. Das hat mit ¦ Kunstgeschichte» freilich

nicht viel zu tun. aber es ist die unerlässliche

Voraussetzung, die erst zur Beschäftigung mit Kunstgeschichte

legitimiert. Der Einblick in die ästhetische

Struktur eines Kunstwerkes ist wichtiger als die

historische Aufreihung von Kunstwerken, die man nicht
versteht.

Diesen Einblick zu vermitteln, gab es früher das

Fach der «Stillehre». Es war ein für seine Langweilig-

324


	Kunst-Geschichte oder Kunst-Verständnis?

