Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 25 (1938)

Heft: 10

Artikel: Bemerkungen zur bildenden Kunst
Autor: Banninger, Konrad

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-86733

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-86733
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bemerkungen zur bildenden Kunst

I. Das Bild eine Denkform

Den Meislen schwebt beim Worte «Kunsty die Mal-
kunst oder allgemein die Bildkunst vor, erst nachher
erinnern sie sich auch der Musik als einer Kunst. Dich-
lung als Kunst ist noch weniger nah. Jedentalls gehort
der ecchte Gebrauch des Bildbegriffes, soweit er
die Kiinste betrifft, durchaus den bildenden Kiinsten zu,
daher haben sie ihren Namen. Die Redensart: Du kannst
dir ein Bild machen.. . scheint daran zu erinnern,
dass die Allen die geistigen Bilder, was wir so kalt «Vor-
stellungen» nennen, erst verstanden, wenn sie auf den
Stein oder eine Haut gerilzt waren, das Denken driickte
sich in Bildern aus. Vielleichl zeichnen und bauen auch
Kinder darum so rastlos, weil sie nur so bildhaftt und
formenhaft denken konnen. Ebenso muss das Schaffen des
bildenden Kiinstlers ganz diesem Denken durch das
Bild gleich sein, das wir hier ahnen. Im Bild tiberhaupt,
und zwar im handlich, sichtbar geschaffenen, wird allen
Menschen zuerst das Geislige sichtbar, es ordnet sich
der greifbaren und dinghaften Welt am néchsten ein und
hat sie doch iiberwunden. Vor Bildern beginnen die Men-
schen iiber die Welt als Wesen nachzudenken, sie fragen:
Ach, so sieht das aus? so ist das...? Das Denken mittels
ceschaffener Bilder ist offenbar der Kern des kiinstleri-
schen Schaffens iiberhaupt und stellt sich allem Denken in
Worten gegeniiber. Die innige Verbindung von Denken
und Schaifen zeichnet die Kiinste vor allem andern Tun
des Menschen aus, und natiirlich wieder an der Spitze die
bildenden. Sie sind auch am volkstiimlichsten, weil ihr
Tun offener daliegt als das der andern, anders gesagt,

weil sie mit allem Stofflichen eng verbunden sind.

II. Was ist dieses Bildschaffen?

Es ist dem Menschen wohl schon frith klar geworden,
dass er zwar allerlei Geriite und Werkzeuge schaffen
kann, nicht aber die Elementarwelt, der er selbst
angehort. An ihr kaun er teilhaben, sie beniitzen, da er
in ihr verflochten ist — aber er kann sie nicht erzeugen,
sowenig er {iber sein eigenes Leben gebietet. Wohl aber
kann er Abbilder der Geschopfe und Dinge herstel-
len... Da ihre Erscheinung und Gestalt wenigstens ein
Teil ihres Wesens ist, wenn auch nicht das Ganze, so doch
das, woran die Elementarwesen erkannt werden, wird
dieses blitzartice Aufleuchten, die Art dieser Erkennbar-
keit durch ein Bild festgehalten und ihm damit ein Ge-
heimnis entrissen... Der magische Charakter primitiver
Bildkunst ist bekannl, aber ist dieser primitive Triumph
der Bannung fremden Wesens nicht bis heute unge-
brochen im Schaffenden, ja treibt ihn wesentlich ans
Werk? Was sonst sollte es sein? Allem Bildschaften ist ge-

meinsam dieser hochst sonderbare Trieb, als Bild festzu-

318

halten, was wirklich, urspriinglich zu schatfen dem Men-
schen verwehrt ist — zu versuchen, dem objektiven Schaf-
fen der Welt, des Lebens die nur subjektive, wir konnen
auch sagen, nur geistig giiltige Erinnerungswelt der Bil-

der gegeniiberzustellen.

III. Bild und Dingwelt

Was also sind die Werke des Malers und Plastikers?
Was ist das Bild in unserer Welt? Offenbar, wie wir
sahen, ein Gegensatz zum Dinglichen, Welthaften oder
Lebendigen, auch sein Entstehen und Vergehen ist ein
anderes. Das Bild erinnert uns, in seiner sinnlichen Wir-
kung, an die Dingwelt und an alle Wesen, es steht aber
ausserhalb, kann nicht mit ihnen verglichen werden,
nach der Art ihres Seins. Bilder scheinen alles andere zu
bedeuten, vonihm herzukommen, aber sie sind es nicht,
sie hiingen nicht wirklich, nur ideal, geistig mit allem zu-
sammen. Bilder sind zwar kein Schein, denn was sie uns
zeigen, empfinden wir als wirklich und wahr, aber wir
wissen auch, dass sie fiir immer von der Welt der Dinge
und uns selber getrennt sind. Sie scheinen keine eigene
Gestalt, sozusagen keinen eigenen Daseinsgrund zu
haben, und doch vermdgen sie das Unbegreifliche, durch
Striche, Farben, geballte Massen unser Auge zu reizen
oder sich unter unserer Hand zu runden, als ein Stiick
Welt, ja als sie ganz — aber es ist immer driiben. Das
Bild ist nie hier, es 1st immer dort, wo wir nicht sind.
Selbst die Plastik, der wir dicht Leib an Leib stehen
konnen, stosst uns aus ihrem Raum, wihrend wir am
rohen Fels vertraulich lehnen! Bildwerke, wenn wir sie
als solche achten und erfassen, haben immer Geisterluft
um sich. Wann nennen wir ein Bild schoén ? Wenn es
dieses Jenseits in vollkommener Weise herstellt, uns
seine besondere Welt unvergesslich macht und uns um so
bestimmter von ihr ausschliesst. Das Schone der Kunst ist
das vollkommen Vertraute und doch von uns fiir immer

Getrennte, konnten wir sagen.

IV. Innen und aussen

Diese Wesensbestimmung des Bildes scheint uns die
umfassendste: dass hier eine Vorstellung, ein Geschautes
aus dem geistigen Bezirk, dem inneren Gesicht zuriick-
kehrt in den Stoff. Das Vermdgen, so Geschautes stoff-
haft wiederzugeben, ist kiinstlerisches oder bildnerisches
Schaffen. Andere sehen auch, konnen aber nicht zeichnen
oder malen! Maler schaffen mit stofflichen Mitteln, wo
andere nur sehen, reden oder empfinden. Die Rede vom
Schaffen des Kiinstlers meint rein formal das Vermogen,
Ideelles material zu gestalten, ihm zum Unterschied von
der fliichtigen, verborgenen, subjektiven Vorstellung Aus-

senheit, Dauer und Allgemeinheit zu verleihen. Die allen



Menschen gemeinsame Gabe des innern Bildes, sei es als
Erinnerung, sei es vorschauend als Wunschbild oder frei
quellend im Gedankenlauf, ist auch dem bildenden Kiinst-
ler eigen, bei ihm aber kommt dazu die IFdahigkeit und Lust,
diese Bilderflucht in den Stoff zu bannen; es ist schlicht

und klar eine Wirkenskraft der Hand, durch das Schauen

gefiihrt (und dies ist so innen wie aussen), die allen
Menschen im Schauen Vorschwebendes ins Aeussere wirlt.
Wir begreifen die Kiinstler, dass sie unter sich nur das
Technische verhandeln, nur fragen, wie es gemacht sei,
ob gut oder schlecht, ob dabei eine Gestalt sich bildet;
auf dieses M achen kommt es an, dies zeichnet sie aus
vor den andern — denn Gesichte haben gar manche, die
nicht Maler sind. Wir wissen nicht, was sich zwischen das
Sehen oder Vorstellen (da ja beides zugrunde liegen
kann) und den schaffenden Akt des Malers einschiebt.
Wir diirfen nicht einmal fragen, ob der Maler das, was
jetzt auf der Leinwand steht, so gesehen hat. Vielleicht
ist bei ihm Sehen und Schaffen eines. Vielleicht sieht er
sein Bild erst, wenn es vor ihm in Farben sleht, darum

eben sind ihm die technischen Probleme so wichtig.

V. Das Erlebnis der Schwere

Fragen wir nach den Grunderlebnissen, die hier und
dort Vorausselzung des Bildschatfens sind, so scheint der
Plastiker die Theorie des reinen Bildes zunéchst zu
widerlegen. Denn es ist offenbar die Schwere, das Erleb-
nis der Krde mit ihren tausendfiltigen Massen, die ihn
beschiiitigen. Wir sehen ihn gleichsam an ihrem Leibe
tasten, um das Geheimnis ihres Schaffens zu erfahren.
Alles was ihm aussen irdisch-menschlich begegnet, ist
massig schwer; so muss in dieser Masse sein Geheimnis
sein. Neben die Erfahrung des Massigen iiberhaupt tritt
die Mannigfaltigkeit der Masse, soweit sie sich mit der

Hand fassen lisst, jedoch ist es nicht diese oder jene na-

tirliche oder technische Zweckform, sondern nur etwa die
Grundgestalt des Runden und Langen, die hier Erlebnis
werden. Rund ist die Masse iiberhaupt, sie rundet sich von
selbst in unserer Hand, lang ist dann alles, was aus dem

blossen Massigen zu einer Eigenform strebt, die aber ei-

igen

gentlich Auflehnung ist. Die Grunderfahrung des Ma
ist von der Erde, vielleicht auch von den Gestirnen, obwohl
sie sich unserer Iland enlziehen — fiir das Gestreckte,
Lange sind zahllose Arten zu finden; die wichtigsten lie-
fert wohl der Mensch selbst. Dass alle grosse Plastik immer
den Menschen darstellt, wo im Schidel die Rundung und
im  Leib die Erstreckung erscheint, das beweist klar
genug, dass die primitiven Erfahrungen von rund und
lang die wesentlichen des Plastikers sind: man kann frei-
lich auch sagen, nein. es sei eben der menschliche Leib,
rund und lang seien davon nur abstrahiert. — Nicht die
Mannigfaltigkeit der Masse, sondern ihre Einformigkeit

zieht ihn an, oder das Einférmige im Mannigfaltigen.

VI.Plastisches Schaffen

Was isl nun, dementsprechend, die wesentliche Hand-
lung des Plastikers? Lr dringt selber Stoff zusammen,
er ballt Erde und Lehm oder, was schon kunstvoller ist,
er formt die feste Steinmasse durch Beschrinkung. Er
schaffl selber neue, individuelle Massen, und da er das
Werk der Naturdinge nicht von innen wiederholen kann,
resigniert er sich auf die Form. Beinahe jede Form der
Masse hat Giiltigkeil, wenn sie nur zusammenhilt —
darum ist die Rundung die hochste Form, alles Eckige in
der Plastik isl eme Schwiichung, ein Abfall. Was erreicht
er nun bei der eigenen Massenformung? Oder, um ein-
facher zu fragen: Was formt er? Er formt Gestalten der
Natur, vor allem Menschen, Tiere, selten Pflanzen (den
Stein und die Erde kann er nicht mehr formen, die
braucht er selber) und er erreicht dies durch einfache
Ballung der Massen, auf die wir dann wie auf Menschen
oder liere zeigen, dank der grossartigen Beschriankung,
dass er von aussen die Masse formt, wie sie im Natur-
wesen vom Kerne her gewachsen ist. Aber warum erin-
nert uns eine griechische Plastik, etwa eine Demeter, an
Menschliches, ja an das Weib? Weil der Kiinstler eine
Seite des Welterlebnisses, die mannigtaltice und doch
einfache Ballung der Masse in den verschiedenen Arten
in die Mitte riickt: auch der Mensch ist solche Masse,
in ihrer wechselvollen Verbindung des Runden und Lan-
gen, er wird hier ganz als Leib begriffen. Und dann geht
es bis ans Extrem, aus der blossen Massenballung wird
eine genaue, unerschiitterliche Formung, die Masse wird
gegliedert, als miisste sie leben. Daher ist die Plastik in
allen ihren Teilen schén (viel mehr als ein Flachenbild),
das Wunder der Gestaltung scheint im Teil sogar noch
grosser als im Ganzen, da wir hier vom reinen Erlebnis

der geformlen Masse wieder abgelenkt werden.

VII. Masse oder Form?

Wozu stelll eigentlich der Plastiker seine geballten
oder geschlossenen Massen hin? Sicher nicht zuerst, um
dieses oder jenes darzustellen (das wiire eine grob-tech-
nische Auffassung seines Werkes), sondern um die T'ra g -
fihigkeit der Masse zu erproben, wie weit sie
nimlich ein Bild zu tragen vermag, das er in sich tragt,
aber auch die

Tragfihigkeit der Form, da man

ebensogut sagen kann, die Masse sei bloss schwer,

als sie sei blosse Form. Das kleinste Massenteil-

chen  hat auch bestimmte Form, diese Form, mit-
samt der Masse und ihrer Undurchdringlichkeit, Un-
durchsichtigkeit, wird nun in den Bereich des geistigen
Lebens gezogen, muss sich hier bewithren. Diese freie,
nicht mehr notwendige Wirkung der blossen Massen, so
dass sie ihrem urspriinglichen Wesen ganz entriickt er-
scheint, zugleich aber noch mit allen Naturdingen, wenig-

stens der Erde, als Stoff verbunden ist, verleiht den Schop-

319



fungen der Plastik eine innere Spannung, wie sie kein
anderes Werk der Kunst besitzt. Der Dingcharakter ist
hier ganz im Werk aufgelost, die Masse wird aufgehoben,
ihre Form, die eigentlich Bewegung ist, wird gebunden,

zur Dauer gebracht.

VIII. Das IFlachenbild ist grenzenlos

Viel heikler und eigentlich fataler ist der Dingcharak-
ter des Flachenbildes, der Malerei und Zeichnung,
weil er nicht zu seiner wesentlichen Beschatfenheit ge-
hort. Plastik schafft ein Kunstwerk aus der blossen Masse,
sie fordert geradezu dazu auf, sie als Masse zu begreifen
— das Dingliche an ihr gehort zum Wesen der Plastik,
sofern ein Ding etwas Fesles und Tastbares darstellt, —
Das Flichenbild erwiéchst aus der blossen Erscheinung,
es ist ein Erlebnis der Ferne, jedes Bild steht gleichsam
unerreichbar vor uns, es ist ganz driiben, wie am Himmel
gemalt, oder es hat den fernsten Horizont als Hinter-
grund: withrend die Plastik Bildwerke der allernéchsten
Nihe erzeugt, obwohl in einem Raum, der nur ihnen selbst
gehort. Der Plastiker schafft eine eigentliche kiinstlerische
Wirklichkeit, wihrend das Flichenbild sozusagen
am andern Pol steht, als ein Unwirkliches heriiberschaut.
Das Material, an das es sich heftet, Leinwand, Papier,
Stift und Farbe, sind irgendwie zufillige Begleiterschei-
nungen, die nicht zu ihm gehéren, aber ohne die es doch
nicht ist. Vor allem ist beim Bild, im Gegensatz zur Pla-
stik, die G r e n z e stels etwas Willkiirliches, Erzwungenes,
eigentlich sollte das Bild keine Grenze haben, sollte
immer weiter gehen, wihrend die Grenze bei der Plastik
durch die Masse geradezu gegeben ist. Wir bewundern
beim Maler die Kunst, das Bild am rechten Ort abzu-
schliessen  — aber nur, weil hier eine wesentliche
Schwiche des Flichenbildes verdeckt wird. Woher riihrt
die Unbegrenzbarkeit des Fliichenbildes? Eben von seinem
Fernecharakter, sein Mass ist niemals das Mass unserer
Umgebung, seine Enden sind die Enden des Himmels.

IX. Elemente des Flidchenbildes

Versuchen wir das Bild, soweit es stofflich erscheint,
gleichsam von der Mitte aus zu begreifen: so ist offen-
bar, gleich wie bei der Plastik die Masse, beim Flichen-
bild der Schalten, der Fleck, etwas Wolkiges das Element,
aus dem es erwiichst. Das Bild ist der Schatten der Masse;
es ¢ibt Bilder, weil sich die Masse zwischen uns und das
Licht stellt. Oder jede Masse, die nur dem Auge sichtbar,
nicht tastbar ist, wird zum Bild. Jede entfernte Masse,
die nicht bloss feurig ist, ist ein Bild. Die Sonne und alle
Gestirne sind keine Bilder, sie konnen auch nicht gemalt
werden — wohl aber schon der blosse Himmel und das
jewolk. Wir malen auch den Mond, weil er schattig-
korperlich ist. Iis gibt ein Gesellschaftsspiel, aus beliebi-
gen Klecksen zwischen gefalteten Papieren Figuren zu

lesen, und in den Wolken sehen Phantasievolle, beson-

320

ders Kinder und Frauen, Abbilder von allerlei Wesen,
deren Namen sie suchen. Wir lesen auch solche Figuren
aus alten verblassten Tapeten, aus dem bunten Spiel des
Kiichenpflasters, alles Beweise dafiir, dass Bilder Flecken,
Wolken, Lichtfdnger sind, losgerissene Teile aus der
Masse, die um die Sonne kreist — immer aber von uns
entfernt: was auf uns zu kommt, uns begegnet, ist kein
Bild mehr. Gerade das Augenlesespiel mit den Wolken
zeigt deutlich: sie sind die Bilder par excellence, in ihnen
ist alles und nichts, sie sind so weit fort und bedeuten so
viel. Die chinesische Tuschmalerei zeigt eine Art der
Bildkunst, die ganz von den Elementen des Bildes lebt;
in grosse Wolken werden winzige Landschaften gesetzt,

auch alle Berge sind Wolken, nicht stofflich, nur Schatten.

X. Der Sonderraum des Bildes

Das Seltsame und Erschreckende des Bildes ist: dass
jede glatle Fliche, die wir mit der Hand, mit Farbe und
Kohle bearbeiten, mit Flichen und Strichen, uns stell-
vertretend ist fiir einen neuen Raum, in dem sich
diese Schatten, gebundenen Striche ust. zu Gestalten an-
hiufen. Das Material, ein Brelt, ein Stiick Papier, eine
Mauer, die aufgespannle Leinwand bedeuten uns offen-
bar, obwohl nur in zwei Richtungen, dieses Raumes Er-
streckung. Schatten und Licht, die wir schwarz und far-
big hineinsetzen, scheinen ihn zu erfiillen, es sind auch
nicht mehr Striche und Flecken, an deren Stoffliches
wir denken, sondern Schatten und Farben von driiben,
die uns an etwas erinnern. Der Ausgangspunkt des Ma-
lers war die Erfahrung, dass solche Schatten, Flecken
und Figuren auf einem glatten Grund (dieser ist immer
wesentlich), nicht blosse Unterbrechungen der Fliche
seien, sondern etwas von ihr ginzlich Verschiedenes,
eben ein Bild, ein Inneres, das nach aussen tritt...

Es ist aber unauffindbar, wie die Bildfliache fiir uns
cinen neuen Raum bedeuten kann, auch noch, wie die
Bedeckung mit Strichen, Flecken und Farben ihn wesen-
haft erfiillt. Wir sehen nur, dass es so ist, dass hier
wieder, wie bei der Plastik, eine blosse Form auf ein
Wesen hinweist, obwohl nur so weit, als es ein Augener-
lebnis ist. Sichtbarkeit ist jedenfalls das Gemeinsame von
Bild und Weltwesen, und so erinnert uns das Sichtbare
der bewolkten Fliche an anderes Sichtbares: anders kon-
nen wir das nicht begreifen.

Das Eigenartige des Flichenbildes ist dabei, wie ge-
sagt, dass es immer einen Ausschnitt aus einem unendlich
breiten und hohen Raum darstellt (als wiirde er an diesem
Tor beginnen, das die Fliche bildet) und dass alles, was
auf der Bildfliche erscheint, zu diesem Raume gehort.
Diese Wirkung des Bildes, dass es immer auf den un-
endlichen Raum hinweist, ist der wesentliche Antrieb
zur Bildkunst und ihr Reiz, und ein Beweis dafiir, dass
wir immer und {iberall den Raum imaginieren, in allen

seinen Erstreckungen. Konrad Binninger



	Bemerkungen zur bildenden Kunst

