
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 25 (1938)

Heft: 10

Artikel: Bemerkungen zur bildenden Kunst

Autor: Bänninger, Konrad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86733

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86733
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bemerkungen zur bildenden Kunst

I. Das Bild eine D e n k f o r m

Den Meisten schwellt beim Worte Kunst) die
Malkunst oder allgemein die Bild kunst vor, erst nachher

erinnern sie sicli auch der Musik als einer Kunst. Dichtung

als Kunst ist noch weniger nah. Jedenfalls gehört

der echte Gebrauch des Bildbegriffes, soweit er

die Künste betrifft, durchaus den bildenden Künsten zu,

daher haben sie ihren Namen. Die Redensart: Du kannst

dir ein Bild machen.. scheint daran zu erinnern,
dass die Alten die geistigen Bilder, was wir so kalt
Vorstellungen) nennen, erst verstanden, wenn sie auf den

Stein oder eine Haut geritzt waren, das Denken drückte

sich in Bildern aus. Vielleicht zeichnen und bauen auch

Kinder darum so rastlos, weil sie nur so bildhaft und

formenhaft denken können. Ebenso muss das Schaffen des

bildenden Künstlers ganz diesem Denken durch das
Bild gleich sein, das wir hier ahnen. Im Bild überhaupt,

und zwar im handlich, sichtbar geschaffenen, wird allen

Menschen zuerst das Geistige sichtbar, es ordnet sich

der greifbaren und dinghaften Welt am nächsten ein und

hat sie doch überwunden. Vor Bildern beginnen die

Menschen über die Welt als Wesen nachzudenken, sie fragen:

Ach, so sieht das aus? so ist das Das Denken mittels

geschaffener Bilder ist offenbar der Kern des künstlerischen

Schaffens überhaupt und stellt sich allem Denken in

Worten gegenüber. Die innige Verbindung von Denken

und Schaffen zeichnet die Künste vor allem andern Tun

des Menschen aus, und natürlich wieder an der Spitze die

bildenden. Sie sind auch am volkstümlichsten, weil ihr
Tun offener daliegt als das der andern, anders gesagt,

weil sie mit allem Stoffliehen eng verbunden sind.

II. Was ist dieses Bildschaffen?
Es ist dem Menschen wohl schon früh klar geworden,

dass er zwar allerlei Geräte und Werkzeuge schaffen

kann, nicht aber die Eiern entarwelt, der er selbst

angehört. An ihr kann er teilhaben, sie benützen, da er

in ihr verflochten ist — aber er kann sie nicht erzeugen,

sowenig er über sein eigenes Leben gebietet. Wohl aber

kann er Abbilder der Geschöpfe und Dinge herstellen

Da ihre Erscheinung und Gestalt wenigstens ein

Teil ihres Wesens ist, wenn auch nicht das Ganze, so doch

das, woran die Elementarwesen erkannt werden, wird
dieses blitzartige Aufleuchten, die Art dieser Erkennbarkeit

durch ein Bild festgehalten und ihm damit ein
Geheimnis entrissen Der magische Charakter primitiver
Bildkunst ist bekannt, aber ist dieser primitive Triumph
der Bannung fremden Wesens nicht bis heute
ungebrochen im Schaffenden, ja treibt ihn wesentlich ans

Werk? Was sonst sollte es sein? Allem Bildschaffen ist

gemeinsam dieser höchst sonderbare Trieb, als Bild festzu¬

halten, was wirklich, ursprünglich zu schaffen dem
Menschen verwehrt ist - zu versuchen, dein objektiven Schaffen

der Welt, des Lebens die nur subjektive, wir können
auch sagen, nur geistig gültige Erinnerungswelt der Bilder

gegenüberzustellen.

III. Bild und Diu gwel t

Was also sind die Werke des Malers und Plastikers?
Was ist das Bild in unserer Welt? Offenbar, wie wir
sahen, ein Gegensatz zum Dinglichen, Welthaften oder

Lebendigen, auch sein Entstehen und Vergehen ist ein

anderes. Das Bild erinnert uns, in seiner sinnlichen

Wirkung, an die Dingwelt und an alle Wesen, es steht aber

ausserhalb, kann nicht mit ihnen verglichen werden,
nach der Art ihres Seins. Bilder scheinen alles andere zu

bedeuten, von ihm herzukommen, aber sie sind es nicht,
sie hängen nicht wirklich, nur ideal, geistig mit allem

zusammen. Bilder sind zwar kein Schein, denn was sie uns

zeigen, empfinden wir als wirklich und wahr, aber wir
wissen auch, dass sie für immer von der Welt der Dinge

und uns selber getrennt sind. Sie scheinen keine eigene

Gestalt, sozusagen keinen eigenen Daseinsgrund zu

haben, und doch vermögen sie das Unbegreifliche, durch

Striche, Farben, geballte Massen unser Auge zu reizen

oder sich unter unserer Fland zu runden, als ein Stück

Welt, ja als sie ganz — aber es ist immer drüben. Das

Bild ist nie hier, es ist immer dort, wo wir nicht sind.

Selbst die Plastik, der wir dicht Leib an Leib stehen

können, stösst uns aus ihrem Raum, während wir am

rohen F'els vertraulich lehnen! Bildwerke, wenn wir sie

als solche achten und erfassen, haben immer Geisterluft

um sieh. Wann nennen wir ein Bild schön? Wenn es

dieses Jenseits in vollkommener Weise herstellt, uns

seine besondere Welt unvergesslich macht und uns um so

bestimmter von ihr ausschliesst. Das Schöne der Kunst ist

das vollkommen Vertraute und doch von uns für immer

Getrennte, könnten wir sagen.

IV. Innen und aussen
Diese Wesensbestimmung des Bildes scheint uns die

umfassendste: dass hier eine Vorstellung, ein Geschautes

aus dem geistigen Bezirk, dem inneren Gesicht zurückkehrt

in den Stoff. Das Vermögen, so Geschautes stoffhaft

wiederzugeben, ist künstlerisches oder bildnerisches

Schaffen. Andere sehen auch, können aber nicht zeichnen

oder malen! Maler schaffen mit stofflichen Mitteln, wo

andere nur sehen, reden oder empfinden. Die Rede vom

Sehaffen des Künstlers meint rein formal das Vermögen,

Ideelles material zu gestalten, ihm zum Unterschied von

der flüchtigen, verborgenen, subjektiven Vorstellung Aus-

senheit. Dauer und Allgemeinheit zu verleihen. Die allen

318



Menschen gemeinsame Gabe des innern Bildes, sei es als

Erinnerung, sei es vorschauend als Wunschbild oder frei

quellend im Gedankenlauf, ist auch dem bildenden Künstler

eigen, bei ihm aber kommt dazu die Fähigkeit und Lust,
diese Bilderflucht in den Stoff zu bannen; es ist schlicht

und klar eine Wirkenskraft der Hand, durch das Schauen

geführt (und dies ist so innen wie aussen), die allen

Menschen im Schauen Vorschwebendes ins Aeussere wirft.
Wir begreifen die Künstler, dass sie unter sich nur das

Technische verhandeln, nur fragen, wie es gemacht sei,

ob gut oder schlecht, ob dabei eine Gestalt sich bildet;
auf dieses Machen kommt es an, dies zeichnet sie aus

vor den andern — denn Gesichte haben gar manche, die

nicht Maler sind. Wir wissen nicht, was sich zwischen das

Sehen oder Vorstellen (da ja beides zugrunde liegen

kann) und den schaffenden Akt des Malers einschiebt.

Wir dürfen nicht einmal fragen, ob der Maler das, was

jetzt auf der Leinwand steht, so gesehen hat. Vielleicht
ist bei ihm Sehen und Schaffen eines. Vielleicht sieht er

sein Bild erst, wenn es vor ihm in F'arben steht, darum

eben sind ihm die technischen Probleme so wichtig.

V. Das Erlebnis der Schwere
Fragen wir nach den Grunderlebnissen, die hier und

dort Voraussetzung des Bildschaffens sind, so scheint der

Plastiker die Theorie des reinen Bildes zunächst zu

widerlegen. Denn es ist offenbar die Schwere, das Erlebnis

der Erde mit ihren tausendfältigen Massen, die ihn

beschäftigen. Wir sehen ihn gleichsam an ihrem Leibe

tasten, um das Geheimnis ihres Schaffens zu erfahren.
Alles was ihm aussen irdisch-menschlich begegnet, ist

massig schwer; so muss in dieser Masse sein Geheimnis

sein. Neben die Erfahrung des Massigen überhaupt tritt
die Mannigfaltigkeit der Masse, soweit sie sich mit der

Hand fassen lässt, jedoch ist es nicht diese oder jene
natürliche oder technische Zweckform, sondern nur etwa die

Grundgestalt des Runden und Langen, die hier Erlebnis
werden. Rund ist die Masse überhaupt, sie rundet sich von

selbst in unserer Hand, lang ist dann alles, was aus dem

blossen Massigen zu einer Eigenform strebt, die aber

eigentlich Auflehnung ist. Die Grunderfahrung des Massigen

ist von der Erde, vielleicht auch von den Gestirnen, obwohl

sie sieh unserer Hand entziehen — für das Gestreckte,

Lange sind zahllose Arten zu finden; die wichtigsten
liefert wohl der Mensch selbst. Dass alle grosse Plastik immer
den Menschen darstellt, wo im Schädel die Rundung und

im Leib die Erstreckung erscheint, das beweist klar

genug, dass die primitiven Erfahrungen von rund und

lang die wesentlichen des Plastikers sind: man kann freilich

auch sagen, nein, es sei eben der menschliche Leib,
rund und lang seien davon nur abstrahiert. — Nicht die

Mannigfaltigkeit der Masse, sondern ihre Einförmigkeit
zieht ihn an, oder das Einförmige im Mannigfaltigen.

VI. Plastisches Schaffen
Was ist nun, dementsprechend, die wesentliche Handlung

des Plastikers? Er drängt selber Stoff zusammen,

er ballt Erde und Lehm oder, was schon kunstvoller ist,

er formt die feste Steinmasse durch Beschränkung. Er

schafft selber neue, individuelle Massen, und da er das

Werk der Naturdinge nicht von innen wiederholen kann,

resigniert er sich auf die Form. Beinahe jede Form der

Masse hat Gültigkeit, wenn sie nur zusammenhält —

darum ist tue Rundung die höchste Form, alles Eckige in

der Plastik isl eine Schwächung, ein Abfall. Was erreicht

er nun bei der eigenen Massenforinung? Oder, um
einfacher zu fragen: Was formt er? Er formt Gestalten der

Natur, vor allem Menschen, Tiere, selten Pflanzen (den

Stein und die Erde kann er nicht mehr formen, die

braucht er selber) und er erreicht dies durch einfache

Ballung der Massen, auf die wir dann wie auf Menschen

oder 'liere zeigen, dank der grossartigen Beschränkung,
dass er von aussen die Masse formt, wie sie im Naturwesen

vom Kerne her gewachsen ist. Aber warum erinnert

uns eine griechische Plastik, etwa eine Demeter, an

Menschliches, ja an das Weib? Weil der Künstler eine

Seite des Wellerlebnisses, die mannigfaltige und doch

einfache Ballung der Masse in den verschiedenen Arten

in die Mitte rückt: auch der Mensch ist solche Masse,

in ihrer wechselvollen Verbindung des Runden und Langen,

er wird hier ganz als Leib begriffen. Und dann geht

es bis ans Extrem, aus der blossen Massenballung wird
eine genaue, unerschütterliche Formung, die Masse wird

gegliedert, als musste sie leben. Daher isl die Plastik in

allen ihren Teilen schön (viel mehr als ein Flächenbild),
das Wunder der Gestaltung seheint im Teil sogar noch

grösser als im Ganzen, da wir hier vom reinen Erlebnis
der geformten Masse wieder abgelenkt werden.

VII. Masse oder For m

Wozu stellt eigentlich der Plastiker seine geballten
oder geschlossenen Massen hin? Sicher nicht zuerst, um

dieses oder jenes darzustellen (das wäre eine grob-technische

Auffassung seines Werkes), sondern um die

Tragfähigkeit der Masse zu erproben, wie weit sie

nämlich ein Bild zu tragen vermag, das er in sieh trägt,
aber auch die Tragfähigkeit der Form, da man

ebensogut sagen kann, die Masse sei bloss schwer,
als sie sei blosse Form. Das kleinste Massenteilchen

hat auch bestimmte Form, diese Form,
mitsamt der Masse und ihrer Undurchdringlichkeit, Uii-
durchsichtigkeit, wird nun in den Bereich des geistigen
Lebens gezogen, muss sieh liier bewähren. Diese freie,
nicht mehr notwendige Wirkung der blossen Massen, so

dass sie ihrem ursprünglichen Wesen ganz entrückt
erscheint, zugleich aller noch mit allen Naturdingen, wenigstens

der Erde, als Stoff verbunden ist, verleiht den Schöp-

319



fungen der Plastik eine innere Spannung, wie sie kein
anderes Werk der Kunst besitzt. Der Dingc'harakter ist

hier ganz im Werk aufgelöst, die Masse wird aufgehoben,
ihre Form, die eigentlich Bewegung ist, wird gebunden,

zur Dauer gebracht.

VIII. D a s F 1 ä c h e n b i 1 d ist grenzenlos
Viel heikler und eigentlich fataler ist der Dingcharakter

des Flächenbildes, der Malerei und Zeichnung,

weil er nicht zu seiner wesentlichen Beschaffenheit
gehört. Plastik schafft ein Kunstwerk aus der blossen Masse,

sie fordert geradezu dazu auf, sie als Masse zu begreifen
— das Dingliche an ihr gehört zum Wesen der Plastik,
sofern ein Ding etwas Festes und Tastbares darstellt. —

Das Flächenbild erwächst aus der blossen Erscheinung,
es ist ein Erlebnis der Ferne, jedes Bild steht gleichsam
unerreichbar vor uns, es ist ganz drüben, wie am Himmel

gemalt, oder es hat den fernsten Horizont als Hintergrund:

während die Plastik Bildwerke der allernächsten

Nähe erzeugt, obwohl in einem Raum, der nur ihnen selbst

gehört. Der Plastiker schafft eine eigentliche künstlerische

Wirklichkeit, während das Flächenbild sozusagen

am andern Pol steht, als ein Unwirkliches herüberschaut.
Das Material, an das es sieh heftet, Leinwand, Papier,
Stift und Farbe, sind irgendwie zufällige Begleiterscheinungen,

die nicht zu ihm gehören, aber ohne die es doch

nicht ist. Vor allem ist beim Bild, im Gegensatz zur
Plastik, die Grenze stets etwas Willkürliches, Erzwungenes,

eigentlich sollte das Bild keine Grenze haben, sollte

immer weiter gehen, während die Grenze bei der Plastik
durch die Mas.-,e geradezu gegeben ist. Wir bewundern
beim Maler die Kunst, das Bild am rechten Ort abzu-

schliessen — aber nur. weil hier eine wesentliche
Schwäche des Flächenbildes verdeckt wird. Woher rührt
die Unbegrenzbarkeit des Flächenbildes? Eben von seinem

Fernecharakter, sein Mass ist niemals das Mass unserer
Umgebung, seine Enden sind die Enden des Himmels.

IX. E 1 e m e n t e des Fl ä chenbildes
Versuchen wir das Bild, soweit es stofflich erscheint,

gleichsam von der Mitte aus zu begreifen: so ist offenbar,

gleich wie bei der Plastik die Masse, beim Flächenbild

der Schalten, der Fleck, etwas Wolkiges das Element,

aus dem es erwächst. Das Bild ist der Schatten der Masse;

es gibt Bilder, weil sich die Masse zwischen uns und das

Licht stellt. Oder jede Masse, die nur dem Auge sichtbar,

nicht tastbar ist, wird zum Bild. Jede entfernte Masse,

die nicht bloss feurig ist, ist ein Bild. Die Sonne und alle
Gestirne sind keine Bilder, sie können auch nicht gemalt
werden -- wohl aber schon der blosse Himmel und das

Gewölk. Wir malen auch den Mond, weil er schattig-

körperlich ist. Es gibt ein Gesellschaftsspiel, aus beliebigen

Klecksen zwischen gefalteten Papieren Figuren zu

lesen, und in den Wolken sehen Phantasievolle, beson¬

ders Kinder und Frauen, Abbilder von allerlei Wesen,

deren Namen sie suchen. Wir lesen auch solche Figuren
aus alten verblassten Tapeten, aus dem bunten Spiel des

Küchenpflasters, alles Beweise dafür, dass Bilder Flecken,

Wolken, Lichti'änger sind, losgerissene Teile aus der

Masse, die um die Sonne kreist — immer aber von uns

entfernt: was auf uns zu kommt, uns begegnet, ist kein

Bild mehr. Gerade das Augeniesespiel mit den Wolken

zeigt deutlich: sie sind die Bilder par excellence, in ihnen

ist alles und nichts, sie sind so weit fort und bedeuten so

viel. Die chinesische Tuschmalerei zeigt eine Art der

Bildkunst, die ganz von den Elementen des Bildes lebt;

in grosse Wolken werden winzige Landschaften gesetzt,

auch alle Berge sind Wolken, nicht stofflich, nur Schatten.

X. Der Sonderraum des Bildes
Das Seltsame und Erschreckende des Bildes ist: dass

jede glatte Fläche, die wir mit der Hand, mit Farbe und

Kohle bearbeiten, mit Flächen und Strichen, uns

stellvertretend ist für einen neuen Raum, in dem sich

diese Schatten, gebundenen Striche usf. zu Gestalten

anhäufen. Das Material, ein Brett, ein Stück Papier, eine

Mauer, die aufgespannte Leinwand bedeuten uns offenbar,

obwohl nur in zwei Richtungen, dieses Raumes

Erstreckung. Schatten und Licht, die wir schwarz und farbig

hineinsetzen, scheinen ihn zu erfüllen, es sind auch

nicht mehr Striche und F'lecken, an deren Stoffliches

wir denken, sondern Schatten und Farben von drüben,

die uns an etwas erinnern. Der Ausgangspunkt des Malers

war die Erfahrung, dass solche Schatten, Flecken

und Figuren auf einem glatten Grund (dieser ist immer

wesentlich), nicht blosse Unterbrechungen der Fläche

seien, sondern etwas von ihr gänzlich Verschiedenes,

eben ein Bild, ein Inneres, das nach aussen tritt..
Es ist aber unauffindbar, wie die Bildfläche für uns

einen neuen Raum bedeuten kann, auch noch, wie die

Bedeckung mit Strichen, Flecken und Farben ihn wesenhaft

erfüllt. Wir sehen nur, dass es so ist, dass hier

wieder, wie bei der Plastik, eine blosse Form auf ein

Wesen hinweist, obwohl nur so weit, als es ein Augenerlebnis

ist. Sichtbarkeit ist jedenfalls das Gemeinsame von

Bild und Weltwesen, und so erinnert uns das Sichtbare

der bewölkten Fläche an anderes Sichtbares; anders können

wir das nicht begreifen.

Das Eigenartige des Flächenbildes ist dabei, wie

gesagt, dass es immer einen Ausschnitt aus einem unendlich

breiten und hohen Raum darstellt (als würde er an diesem

Tor beginnen, das die Fläche bildet) und dass alles, was

auf der Bildfläche erscheint, zu diesem Räume gehört.
Diese Wirkung des Bildes, dass es immer auf den

unendlichen Raum hinweist, ist der wesentliche Antrieb

zur Bildkunst und ihr Reiz, und ein Beweis dafür, dass

wir immer und überall den Raum imaginieren. in allen

seinen Erstreckungen. Konrad Bänninger

320


	Bemerkungen zur bildenden Kunst

