
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 25 (1938)

Heft: 8

Artikel: Das Innere der Kathedrale von Reims

Autor: Meyer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86721

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86721
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


darauf verzichten und künftighin eine Lücke lassen? Das

Problem stellte sich in der Tat wesentlich anders als den

Antiken gegenüber. Aber auch da hat man neulich im

Louvre-Museum an die Skulpturen Originalstücke, die

sich in anderen Sammlungen befinden, oder Teile besser

erhaltener Repliken in Nachbildung angefügt. Der Erfolg
ist schlagend. In Reims besass man zum Teil Abgüsse,

meistens aber genaue Photographien des Zustandes vor
der Zerstörung. Dasselbe gilt für die Scheiben. Sollte man
auch da die nur zum Teil verwüsteten Panneaux so belassen

und nicht nur den schönen Inhalt der Darstellungen,
sondern auch die herrlich farbige Fülle der grossen
Fensterflächen entbehren, selbst wenn die Möglichkeit
bestand, das Ganze sicher zu komplettieren? Auch da

waren Abbildungen vorhanden und sogar genaue
Abklatsche in Originalgrösse, die der Grossvater und der

Vater des heutigen Glasmalers Simon gemacht hatten;
seit dem XVIII. Jahrhundert ist die Hut der Scheiben ein

und derselben Glaserfamilie anvertraut.

Man hat sich für die Instandsetzung entschieden. Im
Innern leuchten wieder die ehemaligen Scheiben, wenigstens

soweit sie sich — mit Wiederbenutzung der

herabgefallenen Splitter — wiederherstellen Hessen. Die
dekorativen Figuren aussen hat man zum Teil durch Kopien

ersetzt, wenn das Original durch Verwitterung zugrunde

gehen wollte, oder nach genauen Dokumenten neue

gefertigt, wenn nur noch ein Stumpf vorhanden war oder ein

Schuss eine störende Lücke gerissen hatte.

Manche werden sich über die vielen neuen Steine

vielleicht entrüsten. Meister Deneux hat sich bemüht,

möglichst viel vom Alten zu bewahren; wo es nicht der

Fall ist, geschah es, weil es der Bestand des Baus nicht

erlaubte. Viele leichtfertige Kritiker geben sich gar nicht

mehr Rechenschaft über den gefährlichen Zustand, in
dem sich die Kathedrale nach dem Kriege befand. Die

neuen Steine patinieren sich übrigens zusehends ein,

wie das schon bei den früheren Restaurationen, die

namentlich im XV11I. Jahrhundert offenbar mit grosser

Sorgfalt durchgeführt worden sind, geschah. Scharfe Tad-

ler, wie Rodin, die jegliches für den Bestand noch so

nötige Ausflicken als Sakrileg verschrien, haben sich

selber über solche frühere Restaurationen grausam
getäuscht. Die Kathedrale ist aber nicht nur ein Museumsstück,

das, zerschlagen, in Vitrinen für Aestheten ein nur
noch fragmentarisches Leben fristen darf, sondern noch

heute ein lebendiges Heiligtum, geweiht als Stätte der

Taufe Chlodwigs, der Salbung der Könige und des

Höhepunktes der Sendung der Jeanne d'Arc, und neuerdings

durch die Prüfungen des Weltkrieges. Die Kathedrale

von Reims ist zum eigentlichen Symbol der Nation geworden,

eines Frankreich, das keineswegs abzudanken

gedenkt, sondern dessen Kontinuität, gerade auch auf dem

Gebiete der Kunst, immer wieder Bewunderung erregt.

Auf der anderen Seite sind die frischen, gelblich-
weissen Steine mit ihren straffen, keineswegs harten und

leblosen Formen von packender Wirkung. So müssen die

Kathedralen ausgesehen haben, als sie neu emporstiegen,

<quand les cathedrales etaient Manches». Eigentlich
beneidenswert das Land, das noch heute solche Künstler

wie Meister Deneux hervorbringt, von tadelloser Sauberkeit

und damit Einfachheit der technischen Ueberlegung
und in engster Verbundenheit mit der Tradition, würdig
der alten Werkmeister, zu deren Namen sich künftighin
auch der seine reihen wird.

Hans Reinhardt, Reims

Das Innere der Kathedrale von Reims

Fragment einer ästhetischen Analyse
Anlässlich der Neuweihe soll versucht werden, das

ästhetische Kalkül in der Formulierung der einzelnen

Gliederungen und in ihrem Ineinandergreifen
nachzurechnen. Eine solche begriffliche Kritik des Baubestandes

wird die Bewunderung für die künstlerische Bedeutung,
die Einmaligkeit und den Stiminungsgehalt des Bauwerks

keineswegs zersetzen, sondern bewusst machen und

steigern, vorausgesetzt, dass sich der Leser die Mühe nimmt,
sich das Gesagte auch wirklich plastisch vorzustellen. Es

ist damit keine auch nur annähernd vollständige
Beschreibung der Kathedrale beabsichtigt, sondern nur die

Andeutung eines einzigen unter den vielen Gesichtspunkten,

unter denen ein solches Bauwerk betrachtet werden

kann. Vor allem bleibt alles eigentlich Historische ausser

Betracht, wie es denn nach der Meinung des

Schreibenden überhaupt sinnlos ist, Kunsthistorie zu ler¬

nen oder zu dozieren, ohne vorher die ästhetische Struktur

von Bauten und anderen Kunstwerken so präzise als

möglich analysiert zu haben; denn die Diskussion
historischer Zusammenhänge und stilistischer Unterschiede
bekommt erst Sinn, wenn man die Gegenstände kennt, von
denen man redet.

Der Begriff des ästhetischen Kalküls scheint paradox,
ist man doch heute gewohnt, das Aesthetische als das

Reich vager Gefühlswallungen anzusehen, als den Gegenpol

zu Rechnung und Präzision. Vielleicht können die

folgenden Ausführungen auch dazu beitragen, diesen
Irrtum zu berichtigen.

Betritt man die Kathedrale durch ihr Hauptportal, so

steht man vor einem hellen, riesigen, reich gegliederten,
doch zugleich grandios einfachen, auf den ersten Blick
überschaubaren Raum, der mit einem bei aller Milde

235



unwiderstehlichen Nachdruck zum Chor hin leitet. Man

steht vor diesem Raum, denn die ungeheure Allee der

zweimal acht säulenstarken Pfeiler beginnt erst nach

den anders geformten, stärker gebündelten und darum

weniger säulenmässigen Westpfeilern, die etwas wie eine

Art Vorjoch abtrennen, das ein Atemholen nach der

ersten Ueberraschung erlaubt. Der Raum wirkt
unvergleichlich einfach — aber es ist nicht die vielleicht
grossartige, aber auch ein wenig ärmliche Einfachheit des

Primitiven — so ergreifend diese sein kann, etwa in früh-
romanischen Basiliken mit offenem Dachstuhl, sondern

es ist eine in langer Arbeit zur Reife gebrachte Einfachheit

höheren Grades, die über schwer zu überwindende

Komplikationen Herr geworden ist, und die deshalb um

so intensiver, ja triumphal wirkt. Hinter dieser
grandiosen Simplizität stehen die komplizierten, reich gegliederten

Raumgebilde romanischer Grosskirchen mit
Vorhallen, Westwerken, reich gestuften Vierungskuppeln,
Querhäusern mit Emporen und Ostkapellen — Komplikationen,

die im Grundriss von Reims gerade noch erkennbar,

im spontanen Raumeindruck aber nicht mehr fühlbar
sind. Der Grundriss zeigt uns ein nicht sehr deutlich
formuliertes dreischiffiges Querhaus, dessen Seitenschiffe

Unordnung in die Langhausarkade bringen mussten, weil sie

breiter sind als die normalen Seitenschiffjoche mit Rücksicht

auf die zwei Türme, die hier wie in Laon in jeder
Querhausfront angesetzt, aber dann nicht weitergeführt
wurden — aber die grössere Spannweite wird dann

durch den stärkeren Vierungspfeiler wieder kompensiert
und das Schreiten der Arkadenbögen bleibt ungestört.
Wir berühren schon hier einen für Reims charakteristischen

Zug, auf den wir noch öfter hinweisen werden: Es

fehlt nicht an Schwierigkeiten, der Architekt ist ihnen

nicht ausgewichen und er hat nie auf dem subalternen

Querulantentum der hundertprozentigen Lösungen
insistiert. Aber er hat mit einer umfassenden Uebersicht

der Lösungsmöglichkeiten auch ungelöste Probleme
unschädlich zu machen gewusst, und sein Werk gewinnt
gerade daraus eine Weichheit und Menschlichkeit, wie sie

anderen, begrifflich strenger durchgegliederten Kathedralen

fehlt, die dann leicht ins Eisig-Mathematische
geraten.

Um auf den Raumeindruck zurückzukommen: Dem

Eintretenden wird das Querhaus nur als ein heller
Durchschuss der Arkade sichtbar, die nach den stärkeren

Pfeilern der Vierung von neuem weiterläuft und in den

Chor übergeht, in dem sich alle Formen zu grösserer

Zierlichkeit und Schlankheit verklären. Die Einheit des

Ganzen wird am wirksamsten durch das Gewölbe

betont, das in gleicher-Höhe von der Westwand bis in den

Chor durchläuft — im Gegensatz zur romanischen

Gewohnheit, die Vierung durch eine Kuppel auszuzeichnen,

was in Gestalt von hohlen Vierungstürmen auch von

vielen gotischen Kirchen, etwa der Normandie,
weitergeführt wird.

Die Pfeiler
Die Arkadenpfeiler sind reich, aber übersichtlich

gegliedert: ein zylindrisch-runder, sehr starker Kern, eng
umstanden von vier schlanken, doch kräftigen «Diensten»,

alles von einer gewissen saftigen körperlichen Fülle,

von einer gesunden Eleganz, gleich weit entfernt von

altertümlicher Plumpheit wie von der dürren Unkörper-
lichkeit und Spitzfindigkeit späterer gotischer Formen.

Im Tonfall der Selbstverständlichkeit wird hier ein

Kernproblem der gotischen Architektur vorgetragen, an dem

sie jahrhundertelang laboriert: sind diese Pfeiler
selbständige, körperlich isolierte Formindividuen wie die
antiken Säulen, die offensichtlich als Vorbild mit im Spiel

sind, oder sind sie Teile der Wand, gleichsam passiv

stehen geblieben bei der Durchbrechung der Arkaden,
und also aus dem gleichen Stück Mauermaterie wie die

Hochwand? Für ersteres spricht die säulenartige Gliederung

in Basis, Schaft und Kapital, für letzteres das Quasi-

Weiterlaufen des Hauptdiensles über dem Kapital bis

ins Gewölbe, und die sonderbare Ausbildung des Pfeiler-

kapitäls. Man hat in anderen Fällen, z. B. in Laon, in den

Westpfeilern von Notre-Dame zu Paris versucht, die

Kapitale in antikem Sinn einigermassen auf die Schaftstärke

abzustimmen, d. li. man gab dem dicken
Kernpfeiler ein höheres, den ihn umstehenden schlanken Diensten

ein weniger hohes Kapital. Da aber dann die

Deckplatte wieder allen Gliedern gemeinsam ist, ergibt sich

der missliche, statisch zweideutige Effekt einer (vom

Kernpfeiler getragenen) Hutkrempe, die auch noch vom

Boden her mit Stangen gestützt wird. Reims versteht es

auf einzigartige Weise, dieses Dilemma Herr zu werden:

Die breite Blätterzone des Kapitals zieht sich in gleicher
flöhe über alle Pfeilerglieder und bindet sie zur Einheit

zusammen, aber sie differenziert sich über den Diensten

in zwei Zonen, deren obere als das eigentliche Kapital
erscheint, während die untere den Charakter einer um

den Hals des Schaftes geschmiegten Ornamentborte

annimmt. Der Kämpfer sorgt dann dafür, dass das ganze

Kapital nicht zu eindeutig als abschliessendes Säulenhaupt

in Erscheinung tritt: statt energisch vorspringend
die waagrechte Schichtung zu betonen, zieht er sich

bescheiden hinter das vorquellende Laubwerk des Kelches

zurück, über den Arkadendiensten sind seine Ecken, die

die Selbständigkeit des Kapitals zeigen würden, zu

Achteckseiten abgeschrägt, und über dem frontalen Dienst ist

er gar in akzentloser Rundung um den Schaft geschmiegt,

als ob dieser hinter dem Laubgewinde weiterlaufen und

sich wohl gar im Gewölbedienst fortsetzen würde. Wie

verhält sich überhaupt die Hochwand zum Pfeiler? Ist

sie einfach daraufgestellt, oder wachsen die Dienste der

236



Hochwand und die ihnen nicht zufällig maßstabverwand-

len Profile des Arkadenbogens aus dem Pfeiler heraus,

so dass dessen Kapital mehr den Charakter einer breiten

Zwinge, eines blossen Bandes also hätte, statt den eines

waagrecht abschliessenden Gliedes? Diese Kapitale sind

beides zugleich; sie stehen noch fühlbar in der klassischen

Tradition und schon unverkennbar im Zug der
gotischen Entwicklung, die das Motiv des Kapitals tatsächlich

zum blossen Laubgewinde umdeutet, hinter dem die

Profilzüge ungebrochen vom Pfeilersockel bis in den

Gewölbescheitel durchlaufen — und das man deshalb auch

ganz weglassen kann, wie es in der Spätgotik üblich wird.

In Reims sind die Fornibeziehungen nach keiner
Seite begrifflich abgeklärt, aber das Schwebende,

Vieldeutige, das alle Möglichkeiten in sich enthält, ist in

dieser seiner Vieldeutigkeit mit einer solchen Aisance,

einer so sicheren Selbstverständlichkeit formuliert, dass

man sich damit zufrieden gibt zu denken, es müsse dem

Meister gerade hierauf angekommen sein, denn nir¬

gends zeigt sich ein Schwanken, eine Unsicherheit oder

eine Pedanterie, die die Klarlegung erzwingen will. Man

betrachte daraufhin auch die simpel-grossartigen Pfeiler-
füsse: durch rechteckige Sockelwürfel werden die vier

Pfeilerdienste für einen Augenblick individuiert, aber

durch die gemeinsame untere Stufe des Sockels wieder in

die Masse des Ganzen eingebunden, nicht anders als

durch die knappe Umschnürung des Hauptes durch das

Kämpferprofil.

Die Arkade
Betrachten wir zunächst die Hochwand und die

Arkade- Die Spitzbogen sind etwas gestelzt, wodurch ihr
Unterschied vom Rundbogen noch unterstrichen wird.
Der Rundbogen ist eine rationale, eindeutige, in sich

beruhigte, sozusagen gesättigte Form, die nicht über sich

hinausweist. Dem gebrochenen Bogen fehlt diese Eindeutigkeit.

Seine Bogenhälften erscheinen im Scheitelpunkt

beweglich wie Zirkelschenkel. Alle Rundbogen sind

rechts:
Grundriss der Kathedrale
von Reims 1:1000

links:
Gliederungsschema
Raummasse 1:1000
Gliederungen 1:500

Z?

o
y\ o

o <

o
o
o
o
o o "d
o

z^

-Ji

k

-
'

L, ¦*

237



unter sich ähnlich, aber schon der gestelzte Rundbogen

gehört einer anderen Formenfamilie an. Beim Rundbogen

ist die Scheitelhöhe zwangläufig durch die Spannweite

festgelegt; nicht so beim Spitzbogen. Weil dieser

nicht in sich gefestigt ist, ist er unempfindlich gegen
Veränderungen der Spannweite und sogar gegen Stelzung,
d. h. durch mehr oder weniger geöffnete Bogenschenkel
lassen sich ungleiche Spannweiten mit gleicher Scheitelhöhe

überbrücken, und die verschiedenen Bogen erscheinen

trotzdem «ähnlich» — nicht geometrisch, aber ästhetisch

derselben Formenfamilie zugehörig. Aber der Bogen

verliert dabei seine ästhetische Eigenexistenz, er
erscheint labil, als blosse Aufschlitzung der Wand, im
gleichen Sinn «zufällig» wie die Oeffnung zwischen

zur Seite gerafften Vorhängen. Die ästhetische Qualität
der Festigkeit und Unverschieblichkeit, die schliesslich

für jede Architektur unentbehrlich ist, geht vom Bogen

auf die Wand über. Die gotische Wand erscheint

verglichen mit der romanischen betont starr und hart, die

romanische umgekehrt diffus, unentschieden, fast weich.

Der romanische Bogen hat einen Körper, der Bogenrücken

wird durch Abtreppungen oder Begleitprofile kenntlich

gemacht. Der gotische Bogen hat lediglich Leibungsprofile

— dann geht er ununterscheidbar in der Wand auf.

Und diese Profile sind vom Pfeiler her entwickelt, im

Zusammenhang mit dessen Gliederung, was die Selbständigkeit

der Bogenform noch weiter schmälert, ebenso

wie die Spitze im Scheitel, die den Bewegungsimpuls in
die Wand weiterleitet, während er beim Rundbogen im

Halbkreis von einem Bogenfuss zum anderen läuft.

Die «Dienste» der Hoch wand
Auf den Pfeilerkämpfern zwischen den Bogen fussen

die dünnen, dem Motiv der Säule nur noch sehr

entfernt verwandten Glieder, die das Gewölbe mit dem

Pfeiler ästhetisch verbinden. Denn von einer auch nur
ästhetisch, geschweige der statisch «tragenden» Funktion
ist bei diesen dünnen, stangenartigen Gebilden keine
Rede. Ein kräftigerer «Dienst» steht genau über dem in
der Pfeilerstirne — ob er als seine Fortsetzung gemeint

ist, oder ob er darauf gestellt ist, bleibt seltsam

unentschieden. Er gehört zum Gurtbogen des Gewölbes, er ist

beidseits begleitet von zwei dünnen, in ihrer Körperlichkeit

den Bogenprofilen maßstäblich verwandten «Diensten»,

deren innere zu den Kreuzrippen und deren

äussere zu den Ortrippen gehören, die den Schildbogen
säumen. Durch das Triforien- und das Fenstergesims ist das

Bündel dieser fünf Stäbe wie mit Rohrschellen an die

Wand gebunden.
Das ästhelisch-struktive Verhältnis dieser Glieder zum

Pfeiler ist eines der schwierigsten Gliederungsprobleme
der Gotik; alle erdenklichen Varianten sind durchprobiert

worden, aber diese Uebereinanderstellung wirkt

fast immer peinlich wacklig und unstabil. Das haben die

gotischen Meister selbst empfunden und darum im Lauf
des XIIL Jahrhunderts das Kapital immer mehr
verkümmern lassen; es wurde zur blossen Zwinge reduziert

oder zum lose um das Pfeilerhaupt geschlungenen

Blattkranz, und schliesslich liess man es ganz weg, so dass

in der Spätgotik die gleichen Profilzüge ungebrochen vom

Pfeilersockel bis in den Gewölbescheitel aufsteigen,
wobei natürlich der letzte Rest von säulenhafter Körperlichkeit

verlorengeht. In Reims haben die fünf Dienste

einen zylindrischen Fuss, und doch keinen eigentlichen
Sockel, und das Raffinement dieser schwebenden, aber

in ihrer gewollten Unentschiedenheit genauen Kapitälbil-
dung bringt es fertig, dass dieser heikle Gelenkpunkt
fest und richtig erscheint, wie nirgends sonst. Dazu

trägt die Bildung der Vierungspfeiler entscheidend bei.

Das Bündel der Dienste ist um ein Gliederpaar vermehrt,
das zur verstärkten Gurte der Vierungsbogen gehört, und

alle elf Dienste dieses Pfeilers steigen bis zum Pfeilersockel

herab. Während im Langhaus gewissermassen die

Partei der säulenhaften Pfeiler über die Wandgliederung

dominiert, so hier diese Wandgliederung über das Motiv

des Pfeilers. Folgerichtigerweise ist denn auch das Kapital

weggelassen, einzig der Kämpfer läuft in Gestalt

einer den runden Schäften angeschmiegten Zwinge über

das Bündel dieser stangendünnen Glieder. Das Langhaus

findet damit einen grossartig-selbstverständlichen
Abschluss, der aus seinen eigeneu Gliederungselementen
ohne Zuzug neuer Formen gebildet ist. Die Hochwand

steigt gewissermassen herab und widerlagert die Pfeilerreihe.

Denn wenden wir uns um, so zeigt sich, dass die

starken Pfeiler des Westjoches genau wie die Vierungspfeiler

gebildet sind — die Arkade wird also an beiden

Enden abgefangen.
Diese starken Westpfeiler tragen die Türme, sie sind

aber auch ästhetisch für den Innenraum von grösster

Wichtigkeit. Das schlichte Totlaufen der Arkaden an der

Westwand hat immer etwas Brutales, Plötzliches; dass man

das auch im Mittelalter so empfand, beweisen die vielen

Versuche, die Bewegung des Langhauses durch eine

Westempore vorher abzubremsen. In Reims ist das auf die

einfachste und überzeugendste Art erreicht, ohne Komplizierung

des Innenraumes, und zugleich ist eine geniale

Eingliederung der Türme erreicht, ohne dass der Raum

dadurch verunklärt wurde. Von den finsteren, im Inneren

unverständlichen Turmjochen, wie sie etwa Paris hat,

ist nichts übriggeblieben; mit einer Kühnheit ohnegleichen

ist sogar das Fenster der Seitenschiffe schlicht

weitergeführt — als ob nicht die riesigen Steinmassen des Turmes

darüberstünden.

Das Triforium
Doch führen wir die Betrachtung der Hochwand zu

Ende. Zwischen der Arkade und dem Fussgesims der

238



Fenster läuft eine kontinuierliche Reihe kleiner
Spitzbogen über Säulchen waagrecht über die Wand. Dieses

«Triforium» ist eine Art reduzierter Empore, sie hat keine

praktische Verwendungsmöglichkeit, sondern den
ästhetischen Zweck, die tote Wandzone zu organisieren, die

sich mit technischer Notwendigkeit zwischen der Höhe

des Seitenschiffgewölbes — also zwischen dem Arkadenscheitel

und dem unteren Ende der Fenster ergibt, das

seinerseits vom Anlaufen des Pultdaches über dem

Seitenschiff abhängt. In dieser Funktion gibt es schon

verschiedene romanische Arten einer Durchbrechung dieser

blinden Zone mit Blendnischen oder mit Oeffnungen in

den dunkeln Dachraum der Seitenschiffe. Gemäss der
romanischen Stilhaltung pflegen diese Oeffnungen isoliert
im Wandfeld zu schweben. Im Zug zur Formenvereinheit-

lichung im gotischen Stil werden die kleinen Bogen dann

zu Reihen zusammengefasst, die nun auch im System der

Wandgliederung — also ganz abgesehen von der Rücksicht

auf das Seitenschiffdach — eine ästhetisch wichtige Rolle

spielen. Man kann diese Rolle am ehesten mit der des

Triglyphen-Metopenfrieses im System des dorischen
Gebälks vergleichen. Dort nehmen die Triglyphen mit ihren

regelmässigen, schmalhohen Vertiefungen den Formcharakter

und die spezifische Körperlichkeit der im gleichen
Maßstab kannelierten Säule noch einmal auf. Sie ver-
schrauben die Säule gewissermassen mit dem Gebälk,

und zugleich lösen sie die hoch individuierten
Einzelakzente der Säulen in eine waagrechte Reihe zahlreicherer

schwacher Akzente auf, binden sie auf diese Weise

an die horizontale Gliederung des Gebälkes und lösen

sie ins Kontinuum auf.

Aehnlich wie die Triglyphenplatte zur Säule verhält
sich der kleine Bogen des Triforiums zum grossen der

Arkade. Während der letztere noch stark als Einzelform

wirkt und das einzelne Joch betont, wird das Bogenmotiv
im Triforium vervielfacht und verkleinert in eine gleichmässig

fortlaufende Reihe kleiner Akzente eingebunden
und als Band durch den ganzen Raum rundumgeführt.
Dieses Raisonnement kreuzt sich aufs geistreichste mit
einem entgegengesetzten, das die Säulenformen betrifft.
In der Arkade sind die säulenartigen Formen an den

Pfeilerkern gebunden und also unfrei. Im Triforium dürfen

sie als selbständige Freisäulchen mit energisch
ausladenden Kapitalen in Erscheinung treten: während für
den Bogen das Triforium ein Abklingen bedeutet,
bedeutet es für die plastische Gliederung das Maximum an

Individualion. Unter den zahlreichen verschiedenen

Lösungen der Gotik steht das Triforium von Reims in dem

Punkt einzigartig da, dass die kleinen Säulchen trotz
ihrer Kleinheit die starke Körperlichkeit der Pfeiler
aufnehmen. Sie sind nicht, wie sonst gewöhnlich, mit den

dünnen Gewölbediensten zusammengesehen und von ihnen

her entwickelt. Zwar die äussersten, den Dienstbündeln

benachbarten und angelehnten Säulchen halten sich etwa

in den Dimensionen der Dienstschäfte, dann aber schwellen

die Schaftstärken gegen die Feldmitte an, so dass

das Mittelsäulchen am stärksten ist — eine völlig einzigartige,

sinnliche Differenzierung des plastischen Volumens,

die dem Bau von Reims einen geradezu griechischen

Zug verleiht, im Gegensatz zur sonst überall üblichen

starren Regelmässigkeit der gotischen Gliederung. Das

isl um so bemerkenswerter, als alle späteren Lösungen
das Triforium immer stärker mit der Fensterzone

zusammenziehen, bis es nur noch als eine Art blinde untere

Zone im Fenstermasswerk erscheint. Schon in den

Dreissigerjahren ist diese gotisch-konsequente Lösung erreicht,

und die Vereinheitlichungsbestrebungen, die schliesslich

aus der ganzen Hochwand ein einziges buntverglastes

Steingitter machen, führen dann rasch weiter zu der

technisch höchst anfechtbaren Lösung, die Seitenschiffe

mit Satteldächern parallel zum Langhaus zu versehen,

deren innere Hälfte das Wasser gegen die Langhauswand

fliessen lässt, von wo es mit komplizierten Leitungen

quer durch den Seitenschiffdachraum wieder nach aussen

abgeleitet werden muss. Mit dieser Massnahme, die zu

unendlichen Bauschäden Anlass gab, erreichte man, dass

nun sogar die Triforienzone aussen durchbrochen und

verglast werden konnte — die Lösung, die zum erstenmal

am Langhausneubau von St. Denis vorkommt, um von

da an bei Bauten ersten Ranges die Norm zu werden.

Mit diesem Exkurs haben wir zeitlich vorgegriffen, die

Zusammenziehung der blinden Triforienzone mit den

Fenstern wird aber schon vor der Reimser Kathedrale am

gleichen Ort in St. Reiny vorweggenommen, so dass sie

für den Erbauer der Kathedrale, sowohl von Seiten der

örtlichen Tradition, wie hinsichtlich der gotischen Modernität

das Nächstliegendste gewesen wäre. Es muss ein

Künstler von ungewöhnlich starkem, selbständig-klassischem

Empfinden gewesen sein, der sich gegen diesen

zweifachen Einfluss behaupten konnte.

Die Fenster
Die Fensterzone hat hier gewissermassen die Funktion

des dritten Satzes einer Symphonie: sie nimmt
Thema und Gegenthema auf, um sie gegeneinander zu

verrechnen und zur Synthese zu führen. Diese Zone ist

insofern die am pointiertesten «gotische», als sie die

spezifisch ästhetische Struktur der gotischen Wand am
deutlichsten zum Ausdruck bringt. Wir müssen dabei einen

Augenblick verweilen. Im gotischen Stil wird die Mauer

als eine starre, in sich kohärente, aufragende Platte

aufgefasst, die am Gewölbe vorbeisteigt, um in frei aufragenden

Giebeln zu endigen. Das Rippengewölbe ist als

selbständige Veranstaltung zwischen diese ragenden Mauerplatten

eingespannt, während sich die romanischen
Wandflächen aus der Senkrechten vorbiegen, um selbst die

239



Der Chorumgang der Kathedrale von Reims
Blick in die Radialkapellen

Foto Rothier, Reims

59

1

^Mmd^.

Tonnengewölbe zu bilden. In sich selbst besitzt die gotische

Mauerplatte eine eigenartige Struktur: sie ist ein

lichtdurchlässiges Steingitter. Diese Mauern haben streng
genommen keine «Oeffnungen», denn es gibt nicht «Fenster»

von eindeutig geschlossenem Umriss, die, wie im

romanischen Stil, zwischen blinden Wandfeldern schweben.

Die gitterartige Durchbrochenheit gehört vielmehr

von vornherein zur gotischen Wand, wie sie zum Begriff
des Schleiers gehört, die Qualität der Transparenz ist

nicht mehr an besondere Fenster gebunden, sondern zur

Eigenschaft der Wand selbst geworden. Aber auch das

einzelne verglaste Feld ist keine «Oeffnung», denn es ist

bunt verglast; gotische «Fenster» sind eine Art
selbstleuchtend gewordene Teppiche — also eine Betonung und

Verklärung der Wand, keineswegs ihre Negation. Am

reinsten ist diese spezifisch gotische Struktur an den Bauten

seit den Dreissigerjahren des XIIL Jahrhunderts
entwickelt — etwa am Langhaus von St. Denis, an der

Sainte Chapelle zu Paris, an der Schlosskapelle von

St-Germain-en-Laye, an St. Pere zu Chartres, St. Urbain

zu Troyes usw. Das alles sind geradezu Laternen aus buntem

Glas, an denen der Stein nur noch als profilierter
Rahmen vorkommt, nicht mehr als Fläche und ungeformte
Materie.

Wir mussten diese summarische Charakterisierung
einer um zwei bis drei Jahrzehnte späteren Stilstufe

vorausschicken, um zeigen zu können, wie «modern» die

Fenster von Reims waren, welches Maximum an

Beziehungen bei einem Minimum an Formenaufwand

erreicht ist.

Die Fenster füllen das ganze Feld des Schildbogens,

also den ganzen verfügbaren Raum, aber es ist dafür

gesorgt, dass sie nicht als Funktion dieses Bogens — also

des Gewölbes — sondern als Teil der Wand erscheinen.

Die verglaste Fläche greift tiefer in die Wand hinab
als die Gewölbekämpfer, aber die Schräge der Fensterbank

beginnt nicht unmittelbar mit dem Gesims, das

oberhalb der Triforien über Wandfeld und Dienstbündel

läuft, sondern erst höher über einem glatten Wandstreifen.

So wird das Gesims funktionell nicht überlastet, es

bleibt eindeutig auf die Wand bezogen. Man denke sich

die Fenster einmal bis zum Gesims reichend: es entstünde

so etwas wie ein «falsches Gelenk» und die ganze

Gliederung würde schlaff — so exakt ist hier jede scheinbare

Kleinigkeit abgewogen. Das Thema der Arkade

— des grossen von Pfeiler zu Pfeiler schwingenden
Bogens — wird von der Ortrippe aufgenommen, die den

Schildbogen säumt, nicht als passives Begleitprofil,
sondern als selbständiger Bogen mit eigenen, hoch über
dem Gewölbeansalz liegenden Kapitälchen. Und dieses

Arkadenmotiv ist in Gestalt des Lanzettenpaares der

Füllung durchschossen vom Motiv der Bogenreihung, wie es

in scharfer Ausschliesslichkeit zuerst im Triforium
formuliert war. Beide Motive sind hier ins Unplastisch-

Flächige übersetzt, und dadurch auf den gleichen Nenner

gebracht und gemeinsam mit der Wandgliederung
verrechnet. Die Bogenmotive, die in den unteren Ordnungen

plastisch artikuliert werden, werden hier von körperlosdünnen

Stäben gleichsam auf die Wand gezeichnet, und

diese Stäbe gehen als zarteste aller vorkommenden

Gliederungen maßstäblich mit den Rippendiensten und mit

den Gewölberippen selbst zusammen: sie vermitteln
zwischen den körperlich artikulierten Gliedern und den blossen

Profilen. Die Triforien hatten in ihrer Säulehenreihe

das Motiv des säulenhaften Pfeilers zum waagrechten Band

über die Wand hin verallgemeinert: die Fensterzone führt
die gleiche Auflösung ins Kontinuum für die Rippendienste

durch, die um die maßstabgleichen Stäbe der Fensterfül-

240



Chorhaupt und doppeltes Seitenschiff des

Chors der Kathedrale von Reims

Nach «L'lllustration», Jahrgang 96, Nr. 4976

vom 16. Juli 1938. Dieses der Neuweihe der
Kathedrale gewidmete Sonderheft enthält noch
weitere vorzügliche Aufnahmen, zum Teil in
grossem Format.

aa
.-.'•

im

***

r.^,~

lung vermehrt werden. Dadurch erscheinen die fünf
Dienste in der Zone unter den Gewölbekapitalen am stärksten

an die Wand gebunden: diese Zone gibt dem ganzen

System Halt. Es ist die Zone der höchsten Differenzierung,
was sich am Hauptdienst unmittelbar ablesen lässt:

In der Pfeilerzone das zarteste Glied, ist er hier
oben zum kräftigsten geworden. Die Wandgliederung
erreicht hier den Maßstab der Gewölberippen — zugleich

wird aber auch gerade an dieser empfindlichsten Stelle

das Verhältnis zwischen Gewölbe und Wand abgeklärt.
Während durch die breite Kapitälzwinge des Arkadenpfeilers

alle Gliederungselemente gemeinsam umschlossen

wurden, machen sie sich hier voneinander frei. Der Gurt-

bogendienst bekommt ein doppelt so grosses Kapital wie
die dünnen Rippendienste, und die Wand mit dem Fenster

und dem Ortbogen mit seinem viel höher liegenden

Kapitälchen schiebt sich gleichsam gleitend hinter dem

Gewölbeansatz empor. Höchst geistreich ist hier die

Komposition des Kapitals gerade umgekehrt wie am Arkadenpfeiler:

das kleine gibt den Ton an, und das grosse des

Mitteldienstes ist in zwei Zonen geteilt.

Die Seitenschiffe
Eine Rechnung ist erst dann als richtig erwiesen, wenn

sie bei mehrfachem Durchrechnen immer das gleiche
Resultat ergibt. Und so wirkt es als ungeheuer nachdrückliche

Bestätigung, dass sieh die Gliederung der Hochwand

an der Aussenwand der Seitenschiffe wiederholt. Dass

diese Reprise das Thema aufs geistreichste variiert,
versteht sich bei einem Bauwerk dieses Ranges von selbst.

Wie dabei die Gliederung der Hochwand mit der der

Arkadenpfeiler verrechnet wird, ist meisterhaft und
erstaunlich kühn. Die kräftigen Wanddienste für die Seiten-

schiffgurtbogen entsprechen den Diensten der Mittel¬

schiffgurten und sind wie diese den Pfeilerdiensten
maßstabverwandt. Sie bekommen hier die volle Sockelbildung

wie die Pfeiler selbst, doch das unterste Glied läuft
als Stufensockel der Wand entlang. Es ist also zugleich
eine Synthese zwischen Hochwandgliederung und Pfeiler

erreicht, und eine Bindung des Pfeilers zur Mauer, indem

der Stufensockel das Motiv ins Kontinuum auflöst. Auf
dieser Stufe stehen die Sockelblenden, die genau den

Triforien entsprechen. Das Gesims darüber läuft als Zwinge
über das Bündel der Wanddienste, denn wie an der

Hochwand ist der Dienst des Gurtbogens beidseits von

zwei Arten Rippendiensten begleitet; aber die Zwinge
fasst den Schaft weiter unten, er ragt darüber pfeilerartig

auf, während im Hochschiff die obere Bindung nahe

unter dem Kapital lag, so dass das Dienstbündel
unselbständiger, enger an die Wand gebunden wirkte. Auch an

der Seitenschiffwand wirkt diese Zwinge als gewollte

Degradierung der Schäfte: sie unterstreicht die kühne

Asymmetrie der Seitenschiffe, die man sogar im empfindlichsten

Punkte durchzuführen gewagt hat — in der Ka-

pitälzone. Die Wanddienste haben nur halb so hohe

Kapitale wie die Arkadenpfeiler: die geniale Idee einer

Unterscheidung von zwei Zonen im Laubwerk der vier

Pfeilervorlagen gibt die Möglichkeit, an der Aussenwand

mit der oberen Zone allein weiterzufahren, ohne dass

dies als Willkür erscheinen müssle. Verglichen mit den

differenzierten Kapitalen des Mittelschiffgewölbes wirkt
es dann wieder pfeilerverwandt, dass alle Kapitale der

Seitenschiffwand gleiche Höhe haben.

Die raffinierte Asymmetrie der Gliederung hat zur

Folge, dass die Seitenschiffe trotz ihrer grandiosen Wohl-

räumigkeit nicht als selbständige Räume wirken wie in
allen jenen Fällen, wo sich die Pfeilergliederung einfach

spiegelbildlich in der Aussenwand wiederholt. Der Blick

241



wird von der Wand ins Mittelschiff verwiesen, und die

Arkadenpfeiler stehen gewaltig, kostbar und vereinzelt
im Raum, der hier wie in keiner anderen Kathedrale
als Einheit und nicht als ein Nebeneinander dreier
Schiffe empfunden wird. Diese Pfeiler verselbständigen
sich gewissermassen vor den Augen des Beschauers aus

der minder individuierten Gliederung der Wand und der

ihr verwandten ' Gliederung der Vierungspfeiler und

Westpfeiler, denn dies ist ein weiteres Raffinement des

ästhetischen Kalküls, dass an diesen Bündelpfeilern die

Wandgliederung in den Raum vortritt, und dass sie sich

hier unmittelbar mit der Gliederung der Hochwand

verknüpft, die an diesen Pfeilern bis zum Sockel herabgeführt

ist. Die Identität von Hochwand- und Seitenschiffgliederung

wird dem Beschauer hier unmittelbar
vordemonstriert, und durch das Fehlen des Schaftringes
zugleich die Bindung ans Pfeilermässige vollzogen. Hier, und

nur hier, tritt das halbhohe Kapital der Seitenschiffwand

auch pfeilerseitig und sogar in der Arkade auf, wodurch

die hohe Kapitälzone der Langhauspfeiler ausdrücklich
als eine festliche, über das Nötige hinausgehende Bekränzung

gekennzeichnet wird (was ein Vergleich mit den

Pfeilerkapitälen von Chartres noch deutlicher machen

würde).
Es ist ein besonderer Glücksfall, dass die Seitenschiffwände

in Reims nicht, wie bei den meisten anderen

Kathedralen, durch angebaute Kapellen später durchbrochen

wurden. Das dreischiffige Amiens ist auf diese Weise

fünfschiffig, das fünfschiffige Paris siebenschiffig
geworden. Der so erweiterte Raum zerfliesst in die

Breite, er verliert die eindeutige Richtung nach dem

Chor, die Lichtquelle rückt um Kapellentiefe nach

aussen, und die eigentlichen Seitenschiffe geraten in
ein dämmeriges Zwielicht, sie werden recht eigentlich
zu «Zwischenräumen* degradiert, und die Beziehung
zwischen ihrer Wandgliederung und der Hochwand

geht verloren. In Reims ist alles in ursprünglicher
Reinheit erhalten, und so lässt sich die ästhetische Rechnung

auch an den Fenstern verfolgen. Die Seitenschifffenster

haben genau die gleiche Form und Grösse wie
die der Hochwand, aber ihre Gliederung ist tiefer in die

Mauer versenkt, der Zusammenhang ihres Masswerks

mit der Gewölbegliederung erscheint gelockert, die blinde
Mauermaterie wird in der Leibung dazwischen fühlbar.
Die Leibungspfeiler sind mit einem nicht weiter artikulierten

Laufgang durchschossen, der hinter den
Dienstbündeln durchläuft; die Artikulierung klingt hier ins

Massive, Unartikulierte ab. Bei den Hochfenstern war es

gerade umgekehrt: ihre Gliederung tritt zu der des

Gewölbes in Rapport, ungeformte Materie war dort
nirgends sichtbar, das Masswerk lag auf der Innenflucht der

Mauer, Leibung und Laufgang sind im Hochschiff auf die

Aussenseite der Mauer verlegt. Im Hochschiff wahrt das

Fenstermasswerk die Wandflucht, im Seitenschiff liegt
das Fenster in einer vertieften Nische, die für die
Raumwirkung wichtig ist: eine glatte Wandflucht musste als

Gegenstück zur enormen Plastizität der Arkadenpfeiler
zu plötzlich, unsubstanziell und geradezu bedrängend
wirken, die Leibung der Fensternische gibt Raum, sie

ist dem Kern des Arkadenpfeilers fühlbar verwandt,

wenn auch weniger individuiert.

Das Querhaus
Um die Geduld des Lesers nicht zu erschöpfen, seien

nur zwei Züge hervorgehoben. Im Langhaus stehen acht

säulenhafte Arkadenpfeiler zwischen zwei Bündelpfeilern
vom Typus des Vierungspfeilers; dieses gespannte
Verhältnis wird im Querhaus dadurch gefestigt, dass ein
solcher Pfeiler zwischen zwei Bündelpfeilern zu stehen

kommt, d. h. zwischen den Vierungspfeilern und die ihm

entsprechende Gliederung der Stirnwand. In der
Arkadenzone der Stirnwand stehen drei lanzettenförmige
Fenster; die Lanzette, die sonst nur in dienender Form

paarweise als Fensterfüllung vorkommt, darf hier autonom

für sich allein auftreten. Das gleiche gilt für die

sechsgelappten Kreise in der Triforienzone, in denen der

Scheitelkreis des Fenstermasswerks selbständig auftritt.
Die grosse Rose im Schildbogen ist ein Echo der Westrose,

wie überhaupt die Qerschifffronten den Raum

vereinheitlichen, indem sie über das Langhaus hinweg dem

Westgiebel antworten.

Der Chor
Nach der Zäsur des Querhauses setzt der Chor mit den

Formelementen des Langhauses zu einer noch reicher
entwickelten Formdialektik an. Das Mittelschiff fährt

grossartig bis zum Chorhaupt durch; an die Stelle der

knappen, auf das Mittelschiff bezogenen Seitenschiffe,

treten aber ostwärts vom Querhaus hallenartige Begleiträume

gleicher Instrumentierung, aber ohne ausgesprochene

Längstendenz. Sie beschwichtigen den Tiefenzug des

Langhauses, sie stauen ihn gewissermassen auf, und

verschaffen damit der Raumentwicklung der Chorumgangs

die zu seiner kunstvollen Entfaltung nötige Ruhe. Diesen

stationären Raum über das Querhaus hin mit dem Langhaus

zu verklammern, ist die Funktion des westlichen
Seitenschiffs am Querhaus, soweit sie den Innenraum
betrifft.

Schon die romanischen Umgangschöre haben sich mit
der Unmöglichkeit auseinanderzusetzen, im Chorrund,
das viel zahlreicherer Unterstützungspunkte bedarf, die

gleichen Pfeiler zu verwenden, wie sie die Langhausarkade

tragen. Es war der Sinn des Umgangs, der

Prozession den Blick auf die verehrten Reliquien auf oder

unter dem Hochaltar zu verschaffen, also konnte man

ihn nicht mit mächtigen Bündelpfeilern versperren. Es

242



wurde darum zur Regel, im Chorrund schlicht

zylindrische, also säulenartige Pfeiler zu verwenden, auch

dann, wenn man überall sonst andere Pfeilerformen
hatte. Das konnte die Einheit des Ganzen ernstlich gefährden,

um so mehr, als auch die Arkadenbogen ein ganz
anderes Aussehen bekommen: entweder hielt man am

normalen Halbkreisbogen fest, dann ergab sich aus der

engen Pfeilerslellung über den hohen Schäften eine mes-

quine Folge winziger Bogen mit viel blinder Wand
darüber, oder man stelzte die Bogen, um die gleiche Scheitelhöhe

wie in der Arkade zu erreichen — dann ging die

Aehnlichkeit der Bogenformen verloren. Um das Chorrund

ästhetisch an das Langhaus, bzw. an dessen östliche

Fortsetzung den Vorchor, zu binden, wurde etwa

versucht, auch noch im Vorjoch westlich vom ersten Bündelpfeiler

nochmals eine Säule auftreten zu lassen, die zwei

Pfeilertypen also gewissermassen zu verflechten — so

z. B. in Vignory. Das verstärkte Bedürfnis der Frühgotik,
den Raum zu vereinheitlichen, führt dann einerseits zu

Versuchen, die säulenartigen Pfeiler des Chorschlusses

auch für das ganze Langhaus zu übernehmen, oder umgekehrt

— wie in St. Germer — den Bündelpfeiler allen

Bedenken zum Trotz auch im Chorrund beizubehalten.

Zwischen diesen Extremen liegen eine Menge

Kompromissversuche, und eine logisch reine Lösung des

Problems war erst auf spätgotischer Stilstufe erreichbar, als

der Pfeiler überhaupt keine eigene Körperlichkeit mehr

besass, sondern als Bündel von Profilzügen aufgefasst

wurde, die man nach Belieben zur gegenseitigen

Verschneidung bringen und so verschwinden lassen konnte.

Für die Kathedrale von Reims, deren Glieder noch

eine so kräftige Körperlichkeit besitzen, war also von

vornherein nur eine Lösung des Gleichgewichtes, nicht
aber der absoluten Konsequenz möglich, und diese Lösung
ist mit souveräner Beherrschung der gegebenen Möglichkeiten

gefunden worden.

Der Chor setzt mit dem östlichen Vierungspfeiler an,

dann folgt ein kaum fühlbar verstärkter Pfeiler vom

Langhaustypus, und vor dem Ansetzen der Rundung
noch ein normaler Langhauspfeiler, wodurch bei einem

Minimum an Aufwand die Einheit der Gliederung
gesichert ist. Schon vom Querhaus an hat dieser Pfeilertypus

seine im Langhaus so eindrucksvolle «splendid
isolation» aufgegeben; drei solche Pfeiler trennen parallel

zur Arkade die doppelten Seitenschiffe des Chores

in zunehmend kürzerem Abstand. Vom Chorrund an tritt
dieser Pfeiler überhaupt aus der Arkade zurück, um

sechs schlanken, zylindrischen Pfeilern Platz zu machen,

die an dieser prominentesten Stelle die höchste,
säulenähnlichste Individuation der Materie erreichen. Die
Familienverwandtschaft mit dem anderen Typus wird einzig

durch die gleiche Kapitälhöhe und den Rippendienst

aufrechterhalten, der allein vor dem Pfeilerschaft bis

zum Sockel niedersteigt, während für die Arkaden und

die Umgangsgurte keine eigenen Glieder mehr
ausgeschieden werden. Die schmale Arkade ist hoch gestelzt

und wirkt damit überaus feierlich, umhegend, ragend,

nicht mehr schreitend. Aber die Verwandtschaft mit allen

anderen Arkaden geht deshalb nicht verloren, so wenig
wie bei den ungleichen Spannweiten im Vorchor. Hier

zeigt sich der eminente Vorteil des Spitzbogens, dass alle

Spitzbogen noch so verschiedener Spannweite der gleichen

Formfamilie angehören und gleiche Scheitelhöhe haben

können — in Reims um so mehr, als auch alle anderen

Bogen schon mehr oder weniger gestelzt sind.

Die Sublimierung des Maßstabs ist im Chorschluss für
alle Teile durchgeführt. Das Triforium hat nur noch zwei

Oeffnungen, statt vier, und statt der harten, nicht mehr

bandmässig wirkenden Alternanz von Säulchen und Pfeilern,

die sich ergeben würde, ist auf die Freisäulchen

ganz verzichtet — das Motiv der Säule ist ja hier schon in

der Arkade grossartig vertreten. Dafür ist hier das

Hochfenster unmittelbar zum Triforium in Beziehung gesetzt,

worauf man im Langhaus zugunsten der klaren
Gesamterscheinung des Raumes bewusst verzichtet hatte: der
Mittelstab des Masswerks steigt bis auf das Fussgesims der

Triforien herab. Damit erscheint das Fenster in einer dritten

Modifikation: im Seitenschiff tief in die Mauer

versenkt, im Hochschiff in die Oberfläche der Wand

eingebettet, ist es hier zur Wandgliederung selbst in Beziehung

gesetzt und in die Ebene der Ortrippe verlegt, die im

Chor nicht mehr mit selbständigen Gliedern auftritt.

Der Chor-Umgang
In den Radialkapellen des Umgangs verklärt sich die

Substanz der Seitenschiffe zu eigenen Sakralräumen.

Während die Seitenschiffwände eine Gliederung geringeren

Grades aufweisen, ist es nun der Langhauspfeiler
selbst, der in Fortsetzung der Freipfeiler zwischen den

doppelten Seilenschiffen die Kapellenstirnen bildet, er
ist aus der Arkade des Chorrundes in den zweiten Rang

zurückgetreten; als Zeichen seiner Dienstbarkeit trägt
er den Schaftring des Fenstergesimses, wie die Dienstbündel

der Langhauswände. Im übrigen entspricht die Formulierung

der Kapellen genau der der Seitenschiffe, nur
erscheint alles infolge der schmalen Polygonfelder edler,

zierlicher, verklärter. Entsprechend den Triforien im

Chorpolygon treten hier Sockelblenden von zwei Bogen

auf, die sonst immer im Plural auftretenden dünnen

Rippendienste dürfen nun einzeln die Stirnen der radialen

Mauerlamellen markieren, zwischen denen die Fenster

in die Mauer versenkt sind, ganz wie in den Seitenschiffen.

Während aber dort die gleiche Kapitälzone Wand-

güeder, Leibung und Fenster umfasste, sind hier die

Höhen differenziert wie im Gewölbe des Mittelschiffs;
das Fenstermasswerk steigt höher empor und hat seine

243



eigenen Kapitälchen. Und nicht nur die drei Fensterfelder

jeder Kapelle haben Masswerk, sondern ebenso die je

zweimal zwei, in der Mittelkapelle zweimal drei blinden

Felder. Damit wird das Masswerk als Funktion der Wand

erwiesen, und von der Materie her entwickelt — die

zarte Andeutung jener restlosen Durchformung auch

aller blinden Wandfelder, die dreissig Jahre später die

Regel wird.
Bei allem Kalkül und aller scholastisch-hierarchischen

Rangstufung sind alle Formen von einer blühenden,
gesunden Frische, sie erscheinen weich, unpedantisch,

gleichsam im Entstehen begriffen. Das Sockelgeschoss

der Kapellen hat noch den runden Grundriss der
romanischen Zeit und ebenso die griechisch-wuchtige Sockelbank

der Chorhauptpfeiler; erst die Fenster- bzw. die

Arkadenzone ist ins Polygon gebrochen, also kristallhaft-
starr.

Der christliche Parthenon
Die Stellung der Kathedrale von Reims in der

Stilgeschichte der Gotik lässt sich nur mit der Stellung des

Parthenon in der griechischen Stilgeschichte vergleichen. Wie
der Parthenon die dumpfere, körperhafte Wucht des

dorischen mit der begrifflich entwickelten Formdialek-

tik des ionischen Stils vereint und noch archaische

Strenge und schon hellenistische Süsse und Zierlichkeit
in sich enthält, so ist in Reims noch viel vom Raum- und

Gliederungsreichtum der romanischen Zeit fühlbar, und

zugleich die Präzision der gotischen Formengrammatik
und die gotische Einheit des Raumes und aller Gliede¬

rungen. Die plastischen Bauteile sind noch körperlich
selbständige Glieder, und doch schon fest ins gotische

System eingebunden. Diese Zwischenstellung könnte
etwas Zweideutiges haben, und jede Unsicherheit in der

Formulierung wäre entschuldbar. Aber das Schwebende

des Forniprogramms ist wie beim Parthenon mit einer
unerhörten Sicherheit, einem königlichen Selbstgefühl,
ohne jedes Schwanken formuliert, kein Teil ist locker,

zufällig, es herrscht eine unvergleichliche Dichte und

Intensität aller Formbeziehungen bei einem gewollten
Minimum an verschiedenen Formelementen. Und was der

Kathedrale von Reims über alle stilgeschichtlichen
Ueberlegungen hinaus ihren einmaligen, persönlichen Charakter

gibt, ist ihre fast griechische Menschlichkeit, die sinnliche

Plastizität ihrer Gliederungen, die leise Modulierung
der Arkadenweiten, Pfeilerstärken, Fensterbildung, die

den Curvaturen an griechischen Tempeln verwandt ist,

und die daraus erwachsende unvergleichliche Weichheit
und Heiterkeit.

Es ist jene höchste Gabe, die der französischen Kunst,
und auch ihr nur in ihren seltensten Höhepunkten,
verliehen ist: auch noch das Absolute, das Furchtbar-Richtige,

das von sich aus zermalmen und versteinern könnte,

im vollen Bewusstsein seiner Unappellierbarkeit mit
Güte, ja mit Grazie auszusprechen. Und so ist der
Ausdruck des Engels der Verkündigung vom Westportal
schon immer als beispielhaft auch für die Architektur der

Kathedrale genommen worden, jenes überirdische
Lächeln, das der Figur den Namen «Le Sourire de Reims»

eingetragen hat. Peter Meyer

Americana
Glossen zur Ausstellung: «Trois Siecles d'Art aux Etats-Unis»

Zarte Geometrie
Die vom New Yorker «Museum of Modern Art»

veranstaltete Ausstellung umfasst eine Abteilung für Volkskunst,

die besonders dankenswert ist. Die meisten hier

gezeigten Arbeiten sind zwischen 1750 und 1850 entstanden

und stammen von schlichten Amateuren oder von

Handwerkern, die um des Broterwerbs willen Schilder

malten, Grabsteine meisselten und Schiffsfiguren oder -
als Wahrzeichen der Tabakläden - Indianerstatuen schnitzten.

Eben weil diese Künstler, von denen viele anonym

bleiben, in steter Verbindung mit dem Alltag schaffen,

enthalten ihre Werke Aussagen von grosser Unmittelbarkeit.

In manchen Bildern wiegt freilich noch das

Herkommen schwerer als die Erfahrung. Erinnerungen schieben

sich vor, ererbtes Kompositionsgefühl überwältigt die

Gegenwart. Angesichts der Macht des Vorgeformten sind

einige jener Bilder, die sich nicht um die Tradition
kümmern, doppelt erstaunlich. Mit einer Naivität, wie sie

nur Kindern oder Menschen aus dem Volke eignet, ver¬

raten sie eine Tendenz, die zweifellos auf die Anfänge
amerikanischer Zivilisation zurückreicht und sich in der

Sphäre bewusster Kunstübung erst ganz spät durchsetzt:

die Tendenz, sich von Druck religiöser und politischer
Mythologien zu befreien, sich weltoffen zu halten. Generationen

von Siedlern, die ihrer Ueberzeugung wegen im
Mutterland verfolgt und geächtet wurden, sind nach Amerika
in der Hoffnung ausgewandert, dort der Tyrannei des

Wahns ledig zu sein. Sie verneinen das Vorurteil oder

das, was ihnen als Vorurteil erscheint; der Zug zur Ent-

mythologisierung ist ein Teil ihres Wesens. Dieser in der

Geschichte Amerikas selber begründete Zug bewirkt, dass

der dem Volk angehörige Künstler die Umwelt möglichst

nüchternen Sinnes zu bewältigen strebt; vorausgesetzt,

dass er nicht wie Joseph Pickett, Zimmermann und

Schiffsbauer seines Zeichens, den Eingebungen eines

phantasiereichen Kindergemütes gehorcht. Pickett pinselt

und strichelt in seinem Bild «Coryell's Ferry» eine

Idylle zusammen, die, süssen Behagens voll, von fern an

244


	Das Innere der Kathedrale von Reims

