
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 25 (1938)

Heft: 4

Artikel: Ueberlegungen zum Problem der Monumentalität als Antwort an Hans
Schmidt

Autor: Meyer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86706

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dass mit ihr verglichen diese Pariser Architektur mit
ihrer «Spannung zwischen diesen typisch modern-abstrakt

empfundenen, prismatischen Baukörpern und dem

plastischen Motiv der Säule und dem ihr verwandten

der Figuralskulptur» eine leere Theaterkulisse ist. Nicht

anders ist es mit der Plastik: «Sehr schön sind die

grossen flachen ReliefSzenen zu Seiten des Säulenhofes:

hier ist der plastische Schmuck wirklich einmal so in

die Architektur eingebunden, dass man ihn nicht
wegdenken könnte». Wir sehen davon ab, dass wir ihn uns

sehr wohl wegdenken könnten — entscheidend ist die

Frage: Wo in der ganzen Architektur gab es eine Zeit, in
der sich die Plastik damit begnügte, schön und in die

Architektur eingebunden zu sein? Nicht einmal im Barock,

der doch die Arabeske über alles liebte. Für jeden
normalen Beschauer müssen diese Reliefs ein unverständliches

Formenspiel bleiben, ein leerer Aufwand, der

nicht einmal den Sinn einer Verzierung auf einer Ge

burtstagstorle besitzt.

Ist unsere Beurteilung zu hart? Wir halten den Bau

unserer Pariser Kollegen weder für ein Unglück, noch

sind wir der Meinung, er hätte im «Werk» nicht publiziert

werden sollen. Wovor wir einzig warnen wollten,
das ist, dass man bei dieser Gelegenheit eine Lebensfrage

unserer architektonischen Arbeit auf ein falsches

Geleise, mehr als das, auf ein totes Geleise schiebt.

Hans Schmidt BSA, Basel

Ueberlegungen zum Problem der Monumentalität als Antwort an Hans Schmidt

Ich bin Herrn Hans Schmidt dankbar, dass er das

Thema des Monumentalen in der Architektur aufgreift,
das heute in aller Schroffheit und Unausweichlichkeit

zur Diskussion gestellt ist, ohne Rücksicht darauf, ob

man es gern noch für eine Weile hätte ruhen und reifen
lassen. Dass das Thema in der Januar-Nummer gerade

anlässlich des Pariser Museums angeschnitten wurde,

war vergleichsweise zufällig, weshalb wir auch auf die

einzelnen Vorzüge und Nachteile dieses Beispiels nicht

weiter eingehen wollen. Ich bin mit H. S. einig, dass

dieses Museum schwere Mängel hat: die neuen grossen
Bauten von A. Perret («Werk», Heft 3, März 1937, S. 85)

wären der bessere Ausgangspunkt für eine Erörterung

gewesen, denn auch sie suchen einen monumentalen
Eindruck mit modernen technischen Mitteln zu erzielen —

bei einfacherer Programmstellung und mit besserem

Gelingen.

Was ist Monumentalität?
Worauf es bei der ganzen Diskussion vor allem

ankäme, wenn man nicht aneinander vorbeireden will, wäre

eine Definition des Begriffs «Monumentalität». Ob Le

Corbusier wirklich irgendwo die Pyramide, den

Parthenon, die Omarmoschee mit Silos, Riesenstadion und

der Hudsonbrücke unter den gemeinsamen Oberbegriff
des Monumentalen zusammenfasst, kann ich im Augenblick

nicht verifizieren. Jedenfalls würde ich mit einem

solchen Begriff von Monumentalität nichts anfangen
können, denn in diesem Fall wäre er wirklich nichts

weiter als eine Umschreibung für äussere Grösse der

Dimension. In diesem Sinn wird das Wort «monumental»

aber doch wohl nur von solchen gebraucht, die

Trambahnunfälle «tragisch» und Krawatten «stilvoll»

nennen, ohne dass man das gerade zur Definition des

Tragischen oder des Begriffs des Stils verwenden möchte.

Es ist darum auch gar nicht nötig, wie H. S. unter

Zitierung von Doesburg meint, dass erst die neue Architektur

den Begriff «monumental» unabhängig von gross

und klein gemacht habe — denn davon ist er von jeher

grundsätzlich unabhängig gewesen. Der Unterschied von

monumental und nicht-monumental ist vielmehr mit

allgemeinerer Geltung ganz der gleiche, wie der

speziellere zwischen sakral und profan. Es ist ein Unterschied

der Tonart, des Anspruchs, der sich in der

Komposition ausdrückt, also im rein Aesthetischen, und der

mit dem äusseren materiellen Aufwand an sich nichts

zu tun hat und der auch nicht von der Menge des

Formenaufwandes abhängt. Silo und Fabrikgebäude mögen so

gross sein wie sie wollen: sie sind vielleicht
staunenerregend, überwältigend, kolossal, aber deswegen keineswegs

monumental, wogegen der Briefbeschwerer aus

schwarzem Serpentin auf dem Tisch des Generaldirektors
monumental sein kann, ohne gross zu sein. Und Riesen-

sladion und Hudsonbrücke werden erst dann monumental,

wenn sie über ihre technische Leistung hinaus auch

äusserlich als Manifest einer Staatsideologie in Erscheinung

treten, wenn sie also über ihren blossen

Nützlichkeitscharakter hinaus noch durch besondere Massnahmen

pathetisiert, in eine quasi-sakrale Tonart versetzt

sind.

Wo ist Monumentalität sinnvoll?
Hier erheben sich nun zwei Kapitalfragen. Die

erste ist weltanschaulicher Natur, wobei das Wort die

Sphäre des Religiösen, wie auch die der politischen Ideologie

mit enthalten soll. Sie lautet: Wo ist Monumentalität

erlaubt und berechtigt, wo liegt die Grenze zwischen

profanen und monumentalen Aufgaben? Zwischen dem

Alltäglichen und dem Ausserordentlichen? Die zweite

Frage ist architektonisch-technischer Natur: Welches

123



sind die Mittel, mit denen Monumentalität ausgesprochen

werden kann? Sie enthält die Unterfrage: Ist
Monumentalität ein für allemal an die klassische Formensprache

gebunden, oder gibt es auch andere Ausdrucksmittel

des Monumentalen?

Um diese Fragen zu beantworten, musste man sehr

weit ausholen. Diese Fragen mussten den Kernpunkt
der architektonisch-ästhetischen Erziehung des angehenden

Architekten bilden, denn es sind die Fragen, die

allein das Verständnis für die architektonischen

Leistungen der Vergangenheit erschliessen und das

Verhältnis der Gegenwart zur Vergangenheit abklären
können. Was die erste Frage betrifft, so hat die Generation,

der H. S. gleichermassen wie P. M. angehört,
zunächst mit ihren Reformbestrebungen da eingesetzt, wo
die Diskrepanz zwischen der profanen architektonischen

Aufgabe und ihrem monumentalen Auftreten am alier-
deutlichsten war: beim Fabrikbau und beim Wohnbau.

Dass hier die monumentale — also in letzter Instanz

stets sakrale — Tonart ein Unsinn ist, ist so offensichtlich,

dass man davon jeden einigermassen formempfindlichen

und intelligenten Zeitgenossen überzeugen konnte.

Sie ist ein doppelter Unsinn: einerseits wird die
profane Bauaufgabe auf einen falschen Ton gestimmt (ich

sagte in den Zwanzigerjahren einmal, ein monumentaler
Bahnhof sei, auch wenn er architektonisch noch so gut
sei, genau so verfehlt, wie es verfehlt wäre, wenn der

Weichenwärter statt auf dem Signalhörnchen sein Zeichen

zu geben, Posaune blasen wollte — auch dies unabhängig

davon, ob er noch so schön blasen würde). Zugleich verlor

man mit der in der Architektur der zweiten Hälfte
des XIX. Jahrhunderts üblich gewordenen hemmungslosen

Verschwendung von Monumentalformen an alle erdenklichen

noch so harmlosen Aufgaben die Möglichkeit,
wirklich aussergewöhnliche und bedeutungsvolle
Bauaufgaben auszuzeichnen. Wenn man schon jedes Speku-

lantenmiethaus, jede •-¦-Villa», jedes Postdienstgebäude

mit sozusagen grossem Orchester vorträgt, so bleibt für
wirkliche Monumentalaufgaben schlechterdings nichts

anderes übrig, als die Formmittel ins Barbarische zu

häufen, wie es denn auch geschehen ist.

Man begann endlich wieder zu verstehen, dass

profanen Bauaufgaben nur eine profane Tonart angemessen

ist; es erwachte der Sinn für die Schönheit des Einfachen

und damit zugleich das Verständnis für die einfachen

Bautypen der Vergangenheit, während man sich vorher

ausschliesslich für das kunstgeschichtlich Aussergewöhnliche,

Gesteigerte interessiert hatte. Diese gesunde Reaktion,

die zu den wichtigsten Grundlagen der modernen

Architektur gehört, führte aber dahin, dass den jüngeren
Architekten der Sinn für das Monumentale überhaupt

verlorenging. Mit der Bekämpfung ihres Missbrauchs

drohte die Sache selbst abzusterben, und dies ist die

Situation, in der wir heute stehen. Staat und Gesellschaft

haben aber keine Ursache, Hungerkuren in Sachen

Monumentalität durchzumachen, weil sich die Architekten
daran den Magen verdorben haben. Monumentale
Aufgaben werden gestellt und fordern eine Lösung, und vor
dieser Aufgabe stehen die modernen Architekten mit
leeren Händen. Wir sehen, wie jeder Staat, ob demokratischer,

faschistischer oder kommunistischer Färbung,
für Bauten, an denen das Staatspathos haftet, jene höhere

Tonart fordert, die ihren Ausdruck im Monumentalen

findet — worüber H. S. in Russland hätte lehrreiche

Beobachtungen sammeln können. Der Versuch, dieser

Forderung nach Monumentalität aus irgendwelchen
architektonischen Ueberlegungen heraus die «-Existenzberechtigung»

abzusprechen, wäre Unsinn, denn diese Forderung

liegt gar nicht auf der architektonischen Fachebene.

Die Frage, ob monumental oder nicht monumental, ist

also stets eine spezielle, nicht eine generelle Frage, sie

stellt sich von Fall zu Fall: ist die gerade vorliegende

Aufgabe würdig, auf monumentale Art gelöst zu werden

oder nicht?
Es ist der Architektur nicht damit gedient, dass man

den Ausdruck des Fabrikmässigen, der bei der Fabrik
vollkommen richtig ist, nun auch auf das Wohnhaus

und auf Staatsgebäude ausdehnt, dass man somit alles

über den gleichen Leisten einer formalistischen
Modernität schlägt, der für eine Bauaufgabe passt und eben

deshalb für alle andern falsch wird; hierin bin ich, wie
ich glaube, mit H. S. einig. Es scheint mir vielmehr darauf

anzukommen, die einzelnen Bauaufgaben möglichst
deutlich voneinander abzugrenzen und spezifisch
durchzubilden, und dann wird sich auch ein sehr begrenztes

Feld ergeben, für das Monumentalität mit Recht gefordert

werden darf. Je mehr man das Monumentale da

lokalisiert, wo es Sinn hat, desto besser kann man es von

jenen Aufgaben fernhalten, wo es Unsinn ist. Sucht man

es aber überhaupt zu unterdrücken, so wird es wieder

den ganzen Körper der Architektur infizieren.

Monumentalität und klassische Formen
Nun die zweite Frage: die nach den Mitteln der

Monumentalität und ihrem Verhältnis zu den antiken
Bauformen. H. S. scheint die Phobie der Zwanzigerjahre

vor «Formensprache» noch nicht ganz überwunden zu

haben. Eine architektonische Formensprache ist aber so

wenig von vornherein «Formalismus», wie die menschliche

Sprache von vornherein leerlaufende Rhetorik ist,

weil sie geprägte akustische Wortbilder und Denkbegriffe
verwendet. Das Entscheidende ist allemal, was damit

gesagt wird. Ich kann hier unmöglich die Rolle der

antiken Bauformen in der Architekturgeschichte entwickeln,

aber die Entwicklung der letzten Jahrzehnte sollten je-

124



dem aufmerksamen Beobachter klar gemacht haben, dass

die Sache sehr viel komplizierter liegt, als man das im

ersten Revolutionseifer der Naohkriegsjahre wahrhaben

wollte.
Wenn ich H. S. recht verstehe, so sieht er in jeder

durch konventionelle Formen vermittelten Bezugnahme

auf die Vergangenheit eine Verunreinigung der
Architektur, jedenfalls eine Beeinträchtigung ihrer funktionellen

Eindeutigkeit. Hier kommt es also darauf an, was

man unter «funktionell» versteht. H. S. betont, dass er

den Begriff nicht nur technisch-materialistisch verstanden

wissen will, sondern dass er auch die Erfüllung
ästhetischer Aufgaben mit einbezieht, nur glaubt er —

wenn ich ihn recht verstehe — auch diesen ästhetischen

Faktor aus der Augenblickssituation allein ableiten zu

können. Hier aber liegt ein Irrtum vor, der um so

schwerer ins Gewicht fällt, je näher die betreffende

Bauaufgabe dem Bereich des Monumentalen steht. «Mo-

numentum» kommt von monere erinnern. Monumentalität

schliesst immer einen relativen Ewigkeitsanspruch»

ein, den Anspruch auf Dauer, auf Unabhängigkeit

vom vergänglichen Augenblick. Darum sucht jede

monumentale Architektur aus ihrer Bestimmung heraus,

und nicht aus Gedankenträgheit der Architekten, den

Anschluss an die Vergangenheit, der nicht anders zum

Ausdruck kommen kann, als in der Verwendung bekannter,

also «konventioneller» Formen. Man sollte vor dem

Wort «konventionell» keine so übertriebene Angst haben:

wenn nicht unser ganzes Denk- und Sprachsystem sich

in konventionellen Formen bewegen würde, wäre
überhaupt keine Verständigung möglich und wäre es auch

nicht möglich, einen neuen, modernen Gedanken

auszusprechen und von den früheren abzuheben. Gerade weil
man gebräuchliche, an sich unproblematische Formen

bekannter Bedeutung immer wieder neu verwenden,

neu gruppieren, neu nuancieren kann — gerade darum

wird «Modernität» überhaupt erst möglich. Unter Tieren,
die ihre Aeusserungen jeweils spontan auf Grund der

technischen Voraussetzungen ihres Kehlkopfes neu

formen, ist weder Begriffsbildung, noch geschichtliches
Bewusstsein, noch die daran gebundene Möglichkeit einer

Modernität vorhanden. Und darum glaube ich allerdings,
dass der Anspruch auf Monumentalität nur mit Hilfe
der klassischen Formensprache befriedigt werden kann,
die durch ihre Differenziertheit zur Bildung immer

neuer Nuancen sich als fähig erwiesen hat. Die Befürchtung

von H. S., es werde damit lediglich einer neuen

Aufwärmung des Klassizismus das Wort geredet, ist

prinzipiell unbegründet, aber praktisch liegt diese Gefahr

natürlich nahe, das ist nicht zu leugnen, und wir sehen

an den deutschen Regierungsbauten und an russischen

Staatsbauteu, wie Architekten, die es sich in dieser

Hinsicht bequem machen, dieser Gefahr erliegen. Aber

schliesslich wird man mit keinen Mitteln und keiner

Ideologie jemals verhindern können, dass unbegabte
oder gewissenlose Architekten schlechte Bauten errichten.

Ausdrucksgehalt und Funktionsgehalt
des Klassischen

Man muss sich klar inachen, dass entgegen
den landläufigen Interpretationen diese klassischen

Baufornien mit irgendwelchen traditionellen Materialien
und Konstruktionsweisen radikal nichts zu tun haben.

Es ist nicht wahr, dass die Säule dazu erfunden wurde,
die «Last» des Gebälkes zu tragen. Sondern sowohl die

dorische wie die ionische Säule wurde frei und einzeln

als Denkmal auf Gräbern oder neben Portalen oder als

Votivsäule in der Nähe von Altären usw. aufgestellt, und

erst nachträglich wurde dieses Säulenmotiv in die Architektur

einbezogen. Die Säulen und alles was damit

zusammenhängt, sind abstrakte Denkformen, Formbegriffe,
die zwar zum Teil aus technischen Voraussetzungen eines

prähistorischen Holzbaus hervorgegangen sein mögen, die

aber eben deshalb universell werden konnten, weil sie sich

von diesen subalternen Voraussetzungen abgelöst haben,

weil sie eine neue, rein ästhetische Raison d'etre in der

Formdialektik ihrer Gliederungen gefunden haben. Schon

mit der Uebersetzung ursprünglicher Holzbauformen in
Stein wurden die praktisch-technischen Voraussetzungen

ausgelöscht, die Bindungen an einen speziellen Baustoff
zerschnitten. Es hat eine Transponierung ins Geistige

stattgefunden, die diese Formen zu Trägern des historischen

Bewusstseins, also der europäischen Kultur
schlechthin gemacht hat.

Es wäre die weitaus wichtigste Aufgabe eines modernen

Kunstgeschichtsunterrichts für Architekten, gerade

diese Unabhängigkeit der klassischen Formen und ihre

Rolle als Träger des europäischen Bewusstseins im
Teilgebiet der Architektur deutlich zu machen. Denn noch

heute werden die an sich richtigen Beobachtungen über

den Zusammenhang der antiken Bauformen mit konstruktiven

Notwendigkeiten des Holzbaus seit den Zeiten der

Aufklärung und des technischen Materialismus mit dem

Anspruch einer «Erklärung» weiter erzählt, als ob damit

irgend etwas «erklärt» wäre und das eigentliche
Problem nicht erst gerade hier anfinge!

Die klassischen Architekturforinen waren im Bereich

der bildenden Künste das Substrat des in Griechenland

erwachten rationalen Bewusstseins, wie es die

griechischlateinischen Denkformen in ihrem Bereich waren und

noch heute sind. Als Träger und Zeichen dieses Kultur-
bewusstseins setzten sie sich gegenüber den Formenwelten

der anderen Völker durch und keineswegs auf

Grund besonderer konstruktiver Vorteile. Und wenn
nach dem komplizierten Assimilierungsprozess des Mittelalters

die (wie immer veränderten) griechischen For-

125



men in einem neuen Elan aufs Neue in der Renaissance

als modern empfunden werden, so ist es auch diesmal

ihr ästhetischer Formgehalt, der sie trägt und nicht ihr
technischer Nutzen. Denn bautechnisch und statisch sind

die Konstruktionen der Renaissance bei weitem primitiver

als die der Gotik. Die klassischen Formen waren
aber die sichtbaren Zeichen der Zugehörigkeit zum

europäischen Humanismus und zugleich der kulturellen wie
der materiellen Macht.

Architektur niemals «autonom»
Ein klares, nur auf die fachlichen Rücksichten der

einzelnen Aufgabe gegründetes Programm, wie es H. S.

vorschwebt, wäre für den Architekten freilich einfach

und wünschenswert, aber in Wirklichkeit ist die Architektur

jederzeit viel zu eng mit allen anderen

Kulturgebieten verflochten gewesen, als dass nicht Rücksichten

ausserarchitektonischer Art die Form der Bauten

mitbestimmt hätten. Das bedeutet vom reinen Fachstandpunkt

betrachtet jeweils eine Trübung, im ganzen
gesehen aber einen grossen Vorteil, weil nur so die Architektur

zum Kulturfaktor werden konnte. Die

Uebersetzung der antiken Holzbauformen in Marmor war bau-

lechnisch betrachtet ein Unsinn, kulturell betrachtet ein

Faktum ersten Ranges, und ähnliches wiederholt sich

noch mehrmals.

Man darf die Architektur nie als ein in sich

abgeschlossenes, auf ihre internen Ueberlegungen beschränktes

Gebiet betrachten, sondern man muss sie als Teil
eines kulturellen Ganzen sehen, als Organ, das sich

diesem Ganzen unterzuordnen hat und im Interesse des

Ganzen sogar Opfer bringen muss, also mit Einschluss

derjenigen Komponenten, die das rein Architektonische

von aussen her beeinflussen und unter Umständen
durchkreuzen. Aus diesem Grund kann ich auch mit dem

Begriff einer «autonomen Architektur» durchaus nichts

anfangen, wie er von E. Kaufmann in seiner Schrift über

Ledoux formuliert wird (vergleiche den Aufsatz von

Professor H. Hildebrandt im Märzheft des «Werk», S. 84).

Es hat meines Eraehtens keinen Sinn, die Rücksichten

auf das gesellschaftliche Leben, auf den ästhetischen
Eindruck usw. als von aussen an die Architektur
herangetragene «heteronome» Faktoren zu bezeichnen, sie also

vom Ganzen abzuspalten und zum verbleibenden Rest in

Gegensatz zu stellen, denn was bleibt schliesslich von

der Architekur übrig, wenn wir sie in ihre Bestandteile

zerlegen und diese Bestandteile als architekturfremd
bezeichnen, weil selbstverständlich keiner für sich allein

betrachtet «Architektur» ist? Architektur ist nun einmal

eine sehr komplexe Angelegenheit, die essentiell im
Ineinanderwirken der allerversehiedensten Faktoren

besteht, ihr Wesen ist gerade dieses Ineinanderwirken,

so dass man mit dem Aufspalten in «autonome» und

«heteronome» Komponenten nur in sophistische Begriffs-
spaltereien gerät. So gesehen, wäre Architektur, die

sich im Gebiet des Abstrakt-Stereometrischen verliert,
wie die von Ledoux, nicht weniger «heteronom» als eine,

die sich an menschliche Formen anlehnt.
Die Architektur steht nun einmal in einer

kulturellen Tradition, die an ihren Formen haftet. Je nachdem

ein Bauherr Wert darauf legt, seine Verbundenheit
oder seinen Gegensatz zu dieser kulturellen Tradition zu

manifestieren, wird er dies gerade in seinen Bauten

aussprechen wollen. Damit bekommt jede architektonische

Form — gleichgültig, ob sie aus einer traditionellen
Formensprache oder aus technischen Voraussetzungen
stammt — ausser ihrer rein architektonischen Funktion
auch noch diesen kulturellen Akzent, sie wird
unausweichlich zu einem sozialen Manifest, auch dann, wenn
das vom Architekten gar nicht beabsichtigt ist. Auf
einfacherem Gebiet: wenn einer im Schillerkragen umherläuft,

so ist das nicht nur eine hygienische Massnahme,

sondern zugleich ein Manifest, mit dem der Betreffende
seine oppositionelle Stellung zu seiner normalgekleide-
ten Umgebung ausspricht. Seine Kleidung ist — absolut

betrachtet — einfacher, bescheidener als die der andern;

solange aber Kragen und Krawatte das Uebliche sind,

wirkt sie trotzdem als das Auffällige, Besondere, so dass

jeder, der auf Diskretion Wert legt, in diesem Fall das

effektiv Kompliziertere dem Einfachen vorziehen wird,
weil es akzentlos und damit «einfacher» wirkt.

Ursache der Monumentalität an Profanbauten

Sogar den Monumentalanspruch des Wohnhauses,

Geschäftshauses, Bahnhofs, den wir heute bekämpfen, müssen

wir zuerst in seinen historischen Voraussetzungen

verstehen lernen, um ihn zu überwinden, so wie der

Arzt sich über die Entstehungsursache einer Krankheit
im klaren sein muss, um sie zu heilen.

In der II. Hälfte des XVIII. Jährhunderts beschleunigte

sich jene Umschichtung, die das Bürgertum zum

Träger der effektiven materiellen und kulturellen
Vorherrschaft machte, und, als die ausgehöhlte Monarchie in

der Französischen Revolution zusammenbrach, übernahm

das Bürgertum zugleich mit der Staatsführung auch die

äusseren Zeichen der Macht: es übertrug die Formen

der fürstlichen Architektur auf seine eigenen Bauten.

Architektonisch war das ein Unsinn, kulturgeschichtlich

hatte es aber seine guten Ursachen, und der Unsinn

wurde so lange nicht sichtbar, als noch ein Rest des alten

ständischen Taktgefühls lebendig war. Mit dem Absterben

der noch in vorrevolutionären Zeiten wurzelnden

Generationen um die Mitte des XIX. Jahrhunderts setzt

dann jenes hemmungslose Wuchern des Monumentalanspruchs

ein, gegen das wir noch heute kämpfen müs-

126



sen, mächtig gefördert durch die Industrialisierung mit
ihrem grenzenlosen materiellen Fortschrittsoptimismus.

Monumentalität als Aufgabe
Es steht nicht im Ermessen des Architekten, den

Anspruch auf Monumentalität auszurotten, wohl aber ist es

eine seiner Aufgaben, ihn auf jene Gelegenheiten zu

verweisen, wo er Sinn hat. P. M. ist mit H. S. wahrscheinlich

darin einig, dass es zu den in jeder Hinsicht wichtigsten
Aufgaben der Gegenwart gehört, Wohnhäuser, Fabrikbauten

usw. wieder auf die Ebene des Profanen
zurückzubringen, auf die sie gehören. Diese Aufgabe scheint

dem Schreibenden so wesentlich, dass es ihm vollkommen
nebensächlich ist, ob ein akzentlos, also ohne Monumentalanspruch

auftretendes Wohnhaus dann im einzelnen mehr

traditionalistisch oder modernistisch durchgebildet ist.

Erst wenn wieder die einzelnen Häuser auf den Monu-

mentalanspruch verzichten, sind wieder organische
Siedlungen möglich, denn dieser Anspruch wirkt seinem ganzen

Wesen nach vereinzelnd. Er hebt seinen Träger aus

der Umgebung heraus — wie es für wichtige Ausnahmebauten

berechtigt, für Durchschnittsbauten, die von
vornherein in der Vielzahl auftreten und auf Vergesellschaftung

angewiesen sind, ein Unsinn ist. Erst wenn wieder

alltägliche Aufgaben auf eine alltägliche Art erledigt
werden, können ausserordentliche Aufgaben auf der

Folie des Neutralen zur Geltung kommen.

Bei den seltenen, aber hervorragenden Gelegenheiten

jedoch, wo der Anspruch auf Monumentalität Sinn

hat, darf sich der Architekt nicht länger der Aufgabe
entziehen, dafür einen Ausdruck zu suchen. Und wenn sich

unsere verantwortungsbewussten Architekten nicht

getrauen, das Problem der Monumentalität bei den

Hörnern zu nehmen — ungeachtet der damit verbundenen

Gefahren — dann wird dieser ganze grosse Aufgaben-

komplex eben in die Hände der weniger ideologisch
gehemmten Architekten fallen. Was dann herauskommt,

liegt schon heute vor aller Augen: ein schaler Aufguss
des Klassizismus, wie in den Staatsbauten Deutschlands,
oder eine sensationell pathetisierte Modernität, wie in
Italien. Und das sind beileibe keine Zufallsergebnisse
einer politischen Konjunktur, sondern die konsequenten
Früchte der heutigen Situation. Unsere Modernitätsideologen

pflegen sich an solchen Bauten zu rächen, indem
sie sie literarisch schlecht behandeln, aber das ist ein

mageres Vergnügen, denn die spätere Kunstgeschichte
wird auch unsere Zeit unweigerlich nach den Bauten

beurteilen, die effektiv gebaut worden sind, und nicht
nach den Papier gebliebenen Wünschen unserer
Idealisten. Und das mit Recht, denn diese Bauten beweisen

eben durch ihre Existenz, dass sie der wirklichen Situation

entsprechen.
Die Frage, wie das Bedürfnis nach Monumentali¬

tät befriedigt werden kann, ist also eine sehr dringende
Frage, die man nicht immer wieder umgehen, sondern

die man sich endlich ganz direkt stellen sollte. Denn

was ist uns schon mit allen den Monumentalitätssurro-

gaten geholfen, die sich heute auf «modern» breit
machen? Mit den aus äusseren Effektgründen
überdimensionierten Fensterflächen — dieser billigen Flucht
in den Superlativ, in eine extreme Formel, die von

genaueren Ueberlegungen dispensiert — genau so, wie die

klassizistische Formel davon dispensierte — oder mit
den kolossalen Treppenhandläufen, den Beleuchtungskuriositäten

und dem Aufwand möglichst auffälliger
Materialien, die in aller «Schlichtheit» und «Ornamentlosigkeit»

bei weitem mehr optischen Lärm machen als jedes

Ornament? Oder mit dem wichtigtuerischen,
geheimnisvoll-pathetischen Pseudosakraleffekt der indirekten
Beleuchtung bei allen und jeden Gelegenheiten, bloss weil
sie «modern» — aber dabei wirkungsloser, unangenehmer

und teurer ist als die direkte Beleuchtung? Sind

das nicht alles Versuche, ein real vorhandenes, zugegebe-

nermassen sehr oft an falscher Stelle vorhandenes, aber

gelegentlich durchaus echtes Monumentalitätsbedürfnis
auf Schleichwegen zu befriedigen, während die Verwendung

von Ornament und klassischen Monumentalformen
dieses Bedürfnis auf eine viel direktere, auf bestimmte

Punkte lokalisierte und damit zugleich bescheidenere

und wirksamere Art befriedigen würde?

Diese Frage mag bei gewissen Leuten Entsetzen

erregen, die die klassischen Formen nicht anders als durch

die Brille des Klassizismus sehen können. Aber wer sich

etwas ernstlicher damit befasst, der weiss heute, dass

sie ein ganz anderes, sehr viel «moderneres» Gesicht

haben — dass sie nämlich das Intensivste, Potenziertesle

sind, was sich an «ungegenständlicher Kunst» denken

lässt. Ich könnte mir gut denken, dass ein kühner
Arehitekt oder Bildhauer einmal versuchen würde, an einem

Gebäude, das durch seine Wichtigkeit mit Recht einen

Anspruch auf Monumentalität erhebt, diesen Anspruch
durch eine offen ausgesprochene, aber örtlich beschränkte

Monumentalveranstaltung zu erfüllen, unter Verwendung
der in ihrem Ausdruck unbeschränkt modulationsfähigen

klassischen Baufornien. So etwas schiene mir der

weitaus direktere, sauberere und bescheidenere Weg zu

sein als die diffuse Pathetisierung eines ganzen, scheinbar

«sachlichen» Baukörpers durch Ueberdehnung seiner

Proportionen und Uebersteigerung seiner Materialakzente.

Nur musste man sich dabei bewusst sein, dass eine

solche partielle Monumentalisierung die Ausbildung des

übrigen in keiner Weise präjudiziell (wie man das von

der Renaissance bis zum Klassizismus annahm) — ganz

im Gegenteil: der grosse Rest des Gebäudes würde vom

Monumentalanspruch entlastet.

127



Einer solchen Entwicklung steht vorläufig noch die

falsche Interpretation der klassischen Formen im Wege,

wie wir sie oben skizziert haben. Die Säule und

alles was damit zusammenhängt, wird als Ausdruck der

technischen Struktur des Gebäudes gedeutet und

womöglich als Sublimierung statisch-struktiver
Ueberlegungen hingestellt. Das ist Unsinn, von Haus aus ist
die Säule, wie gesagt, nicht einmal ein Bauglied
gewesen, sondern ein kunstgewerblicher Einzelgegenstand,

und erst nachträglich hat man das Motiv

auf die «Stütze» übertragen. Es ist Zeit, es wieder

aus dieser Verquickung mit technischen Aufgaben

zu lösen, und die Säule wieder als die rein geistige,
abstrakte Form zu sehen, als die sie von den Griechen

gemeint war — und dann kann sie von neuem in unserer

Architektur zum Ausdruck des Monumentalen dienen —

ohne sich in die moderne technische Struktur des

Baukörpers störend einzumischen.

In diesem Zusammenhang hat mich das Museum am

Quai de Tokio interessiert, ungeachtet seiner Mängel —

das Problem isl dort auch noch nicht rein gestellt, aber

mir scheint, man ist doch auf dem Weg dazu. Und in
diesem Zusammenhang bin ich überzeugt, dass die
Zukunft mehr von Auguste Perret lernen wird als von Le

Corbusier.

Grundsätzlichkeiten
Ich weiss, dass ich mit diesen Ausführungen viele

Einzelfragen, die H. S. aufgeworfen hat, nicht
beantwortet habe, aber ich glaube, eine grundsätzliche
Stellungnahme ist wichtiger, als Debatten über Details, bei

denen erst noch jeweils festzustellen wäre, wie der
einzelne seine verwendeten Begriffe definiert. Doch mögen

zur Frage der «Grundsätzlichkeit» noch einige Zeilen

erlaubt sein.

H. S. meint, der Schreibende sei auf «Grundsätzlichkeit»

in Architekturdingen nicht gerade erpicht. Das ist

— wenn auch in sehr freundlicher und beiläufiger
Formulierung — ungefähr das Bedenklichste, was man dem

Redaktor einer Zeitschrift und Dozenten eines noch so

nebensächlichen Kollegs vorwerfen kann, und H. S.

zwingt mich mit diesem Vorwurf etwas zu sagen, was

ich aus Sympathie mit ihm und seinen Avantgardefreunden

gerne auch weiterhin unausgesprochen gelassen

hätte. Nämlich dass ich jenen «grundsätzlichen»

Auseinandersetzungen allerdings nach Möglichkeit
ausweiche — aber nicht weil sie mir zu grundsätzlich,
sondern weil sie mir zu wenig grundsätzlich sind. In
jenen Kreisen sind höchst ehrenwerte und erstrebenswerte

Ziele mit Aufopferung persönlicher Vorteile
verfolgt worden, unter Verwendung von oft sehr mangelhaften

theoretischen Begründungen. Airs Kulturgeschichte,

Wirtschaftsgeschichte, Soziologie raffte man jeweils in

der Eile zusammen, was sich gerade als Rechtfertigung
der eigenen guten Absichten verwenden liess, Argumente,
die sich einzeln ganz munter anhörten und die dem

Ganzen ein wissenschaftliches Air gaben, die aber schon

durch ihre Vereinzelung aus dem historischen Körper
falsch und deformiert wurden, denn das einzige, von dem

aus ein Urteil über so komplexe Angelegenheiten Sinn

hätte, wäre eben gerade die Totalität der historischen
Situation und nicht eine willkürlich herausgepflückte
Komponente, mit der sich alles und nichts beweisen lässt.

Wenn H. S. in den Zwanzigerjahren in seiner Zeitschrift
ABC sagte, oder einen Mitarbeiter sagen liess, «Museen

sind ja ganz interessant, aber Jahrmärkte sind viel
lebendiger», so ist das eine ganz amüsante Taschenspielerlogik,

aber eben eine Argumentierung, über die man

nicht debattiert — sondern schweigt. Und weil wir schon

am Zitieren sind: es freut mich aufrichtig, dass sich

H. S. gegen mein Zitat von den «aussermenschlichen

Proportionen» wendet. Dieses Zitat stammt aber von
einem von seinen Freunden soeben zu Gastvorlesungen

an die Harvard-Universität berufenen prominenten
Wortführer der «Avantgarde und ich habe bisher nirgends

gelesen, dass irgendein Mitglied der Avantgarde
grundsätzliche Bedenken zu dieser Formulierung geäussert

hätte.

Ich kann mir gut vorstellen, dass Freunde radikaler
Formulierungen meine Stellungnahmen zu vorsichtig, zu

verklausuliert, zu kompliziert finden — aber ich habe

auf Grund von Studium und Erfährung eine zu grosse

Meinung vom Wert und von dem effektiven Gegenwartsgewicht

des Historischen, um mich mit kessen Schlagwort-

Ideologien zu begnügen — und eine zu geringe von

«grundsätzlichen» Debatten — die keinem Satz auf den

Grund gehen. Es scheint mir der einzige Ausweg aus der

heutigen Inflation der Argumente zu sein, dass man die

Argumente ernst nimmt und nicht nur hinsichtlich ihrer

Schlagkraft verwendet, sondern hinsichtlich ihrer
Geltungsgrenzen prüft.

loh unterstreiche noch einmal, dass obige Bedenken

meinen Respekt vor den Leistungen vieler Avantgarde-

Architekten und meine Hochachtung vor ihrer Person

nicht herabsetzen, und H. S. wird sich in ihrem Namen

über mangelnde Aufmerksamkeit von meiner Seite

nicht beklagen können. Die theoretische Seite spielt in
der Architektur ja nicht die Hauptrolle — von jeher
sind von begabten Architekten gute Bauten errichtet
worden — begleitet von höchst anfechtbaren Ideologien,

und wie könnte es anders sein, da weder die Mittelschule

noch die Hochschule noch die Praxis dem Architekten

das nötige Rüstzeug mitgibt, seine Tätigkeit im

ganzen der kulturhistorischen Situation zu sehen und

theoretisch zu erfassen.

Peter Meyer

128


	Ueberlegungen zum Problem der Monumentalität als Antwort an Hans Schmidt

