Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 25 (1938)

Heft: 4

Artikel: Ueberlegungen zum Problem der Monumentalitat als Antwort an Hans
Schmidt

Autor: Meyer, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-86706

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-86706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

dass mit ihr verglichen diese Pariser Architektur mit
ihrer «Spannung zwischen diesen typisch modern-ab-
strakt empfundenen, prismatischen Baukorpern und dem
plastischen Motiv der Sidule und dem ihr verwandten
der Figuralskulptur» eine leere Theaterkulisse ist. Nicht
anders ist es mit der Plastik: «Sehr schon sind die
grossen flachen Reliefszenen zu seiten des Sdulenhofes:
hier ist der plastische Schmuck wirklich einmal so in
die Architektur eingebunden, dass man ihn nicht weg-
denken konnte»., Wir sehen davon ab, dass wir ihn uns
sehr wohl wegdenken konnten -— entscheidend ist die
Frage: Wo in der ganzen Architektur gab es eine Zeit, in
der sich die Plastik damit begniigte, schon und in die Ar-
chitektur eingebunden zu sein? Nicht einmal im Barock,

der doch die Arabeske iiber alles liebte. Fiir jeden nor-:
malen Beschauer miissen diese Reliefs ein unversténd-
liches Formenspiel bleiben, ein leerer Aufwand, der
nicht einmal den Sinn einer Verzierung auf einer Ge
burtstagstorte besitzt.

Ist unsere Beurteilung zu hart? Wir halten den Bau
unserer Pariser Kollegen weder fiir ein Ungliick, noch
sind wir der Meinung, er hitte im «Werk» nicht publi-
ziert werden sollen. Wovor wir einzig warnen wollten,
das ist, dass man bei dieser Gelegenheit eine Lebensfrage
unserer architektonischen Arbeit auf ein falsches Ge-

leise, mehr als das, auf ein totes Geleise schiebt.

Hans Schmidt BSA, Basel

Ueberlegungen zum Problem der Monumentalitét ais Antwort an Hans Schmidt

Ich bin Herrn Hans Schmidt dankbar, dass er das
Thema des Monumentalen in der Architektur aufgreift,
das heute in aller Schroffheit und Unausweichlichkeit
zur Diskussion gestellt ist, ohne Riicksicht darauf, ob
man es gern noch fiir eine Weile hitte ruhen und reifen
lassen. Dass das Thema in der Januar-Nummer gerade
anlédsslich des Pariser Museums angeschnitten wurde,
war vergleichsweise zufillig, weshalb wir auch auf die
einzelnen Vorziige und Nachteile dieses Beispiels nicht
weiter eingehen wollen. Ich bin mit H. S. einig, dass
dieses Museum schwere Miéngel hat: die neuen grossen
Bauten von A. Perret («Werk», Heft 3, Marz 1937, S. 85)
wiren der bessere Ausgangspunkt fiir eine Erorterung
gewesen, denn auch sie suchen einen monumentalen Ein-
druck mit modernen technischen Mitteln zu erzielen —
bei einfacherer Programmstellung und mit besserem Ge-

lingen.

Was ist Monumentalitat?

Worauf es bei der ganzen Diskussion vor allem an-
kdme, wenn man nicht aneinander vorbeireden will, wére
eine Definition des Begriffs <Monumentalitity. Ob Le
Corbusier wirklich irgendwo die D’yramide, den Par-
thenon, die Omarmoschee mit Silos, Riesenstadion und
der Hudsonbriicke unter den gemeinsamen Oberbegrift
des Monumentalen zusammenfasst, kann ich im Augen-
blick nicht verifizieren. Jedenfalls wiirde ich mit einem
solchen Begriff von Monumentalitdit nichts anfangen
konnen, denn in diesem Fall wire er wirklich nichts
weiter als eine Umschreibung fiir dussere Grosse der
Dimension., In diesem Sinn wird das Wort «monumen-
tal»> aber doch wohl nur von solchen gebraucht, die
Trambahnunfille «tragisch» und Krawatten «stilvolly
nennen, ohne dass man das gerade zur Definition des

Tragischen oder des Begriffs des Stils verwenden mochte.

Es ist darum auch gar nicht nétig, wie H. S. unter Zi-
tierung von Doesburg meint, dass erst die neue Archi-
tektur den Begriff «monumental» unabhingig von gross
und klein gemacht habe — denn davon ist er von jeher
grundsitzlich unabhéngig gewesen. Der Unterschied von
monumental und nicht-monumental ist vielmehr mit
allgemeinerer Geltung ganz der gleiche, wie der spe-
ziellere zwischen sakral und profan. Es ist ein Unter-
schied der Tonart, des Anspruchs, der sich in der Kom-
position ausdriickt, also im rein Aesthetischen, und der
mit dem #Husseren materiellen Aufwand an sich nichts
zu tun hat und der auch nicht von der Menge des Formen-
aufwandes abhingt. Silo und Fabrikgebdude mogen so
gross sein wie sie wollen: sie sind vielleicht staunen-
erregend, {iberwiltigend, kolossal, aber deswegen keines-
wegs monumental, wogegen der Briefbeschwerer aus
schwarzem Serpentin auf dem Tisch des Generaldirektors
monumental sein kann, ohne gross zu sein. Und Riesen-
stadion und Hudsonbriicke werden erst dann monumen-
tal, wenn sie iiber ihre technische Leistung hinaus auch
dusserlich als Manifest einer Staatsideologie in Erschei-
nung treten, wenn sie also iiber ihren blossen Niitzlich-
keitscharakter hinaus noch durch besondere Massnah-
men pathetisiert, in eine quasi-sakrale Tonart versetzt

sind.

Wo ist Monumentalitdt sinnvoll?

Hier erheben sich nun zwei Kapitalfragen. Die
erste ist weltanschaulicher Natur, wobei das Wort die
Sphire des Religiosen, wie auch die der politischen Ideo-
logie mit enthalten soll. Sie lautet: Wo ist Monumentali-
tat erlaubt und berechtigt, wo liegt die Grenze zwischen
profanen und monumentalen Aufgaben? Zwischen dem
Alltaglichen und dem Ausserordentlichen? Die zweite
Frage ist architektonisch-technischer Natur: Welches

123



sind die Mittel, mit denen Monumentalitdt ausgespro-
chen werden kann? Sie enthilt die Unterfrage: Ist Mo-
numentalitit ein fiir allemal an die klassische Formen-
sprache gebunden, oder gibt es auch andere Ausdrucks-
mittel des Monumentalen?

Um diese Fragen zu beantworten, miisste man sehr
weit ausholen. Diese Fragen miissten den Kernpunkt
der architektonisch-dsthetischen Erziehung des angehen-
den Architekten bilden, denn es sind die Fragen, die
allein das Verstdndnis fiir die architektonischen Lei-
stungen der Vergangenheit erschliessen und das Ver-
hiéltnis der Gegenwart zur Vergangenheit abkldren
konnen. Was die erste Frage betrifft, so hat die Genera-
tion, der H. S. gleichermassen wie P. M. angehért, zu-
néchst mit ihren Reformbestrebungen da eingesetzt, wo
die Diskrepanz zwischen der profanen architektonischen
Aufgabe und ihrem monumentalen Auftreten am aller-
deutlichsten war: beim Fabrikbau und beim Wohnbau.
Dass hier die monumentale — also in letzter Instanz
stets sakrale — Tonart ein Unsinn ist, ist so offensicht-
lich, dass man davon jeden einigermassen formempfind-
lichen und intelligenten Zeitgenossen iiberzeugen konnte.
Sie ist ein doppelter Unsinn: einerseits wird die pro-
fane Bauaufgabe auf einen falschen Ton gestimmt (ich
sagte in den Zwanzigerjahren einmal, ein monumentaler
Bahnhof sei, auch wenn er architektonisch noch so gut
sei, genau so verfehlt, wie es verfehlt wire, wenn der
Weichenwiirter statt auf dem Signalhdrnchen sein Zeichen
zu geben, Posaune blasen wollte — auch dies unabhéngig
davon, ob er noch so schon blasen wiirde). Zugleich ver-
lor man mit der in der Archilektur der zweiten Hilfte
des XIX. Jahranunderts iiblich gewordenen hemmungslosen
Verschwendung von Monumentalformen an alle erdenk-
lichen noch so harmlosen Aufgaben die Mdoglichkeit,
wirklich aussergewdhnliche und bedeutungsvolle Bau-
aufgaben auszuzeichnen. Wenn man schon jedes Speku-
lantenmiethaus, jede «Villa», jedes Postdienstgebdude
mit sozusagen grossem Orchester vortrigt, so bleibt fiir
wirkliche Monumentalaufgaben schlechterdings nichts
anderes {ibrig, als die Formmittel ins Barbarische zu
haufen, wie es denn auch geschehen ist.

Man begann endlich wieder zu verstehen, dass pro-
fanen Bauaufgaben nur eine profane Tonart angemessen
ist; es erwachte der Sinn fiir die Schonheit des Einfachen
und damit zugleich das Verstidndnis fiir die einfachen
Bautypen der Vergangenheit, wihrend man sich vorher
ausschliesslich fiir das kunstgeschichtlich Aussergewdhn-
liche, Gesteigerte interessiert hatte. Diese gesunde Reak-
tion, die zu den wichtigsten Grundlagen der modernen
Architektur gehort, fiihrte aber dahin, dass den jiingeren
Architekten der Sinn fiir das Monumentale iiberhaupt

verlorenging. Mit der Bekdmpfung ihres Missbrauchs

124

drohte die Sache selbst abzusterben, und dies ist die
Siluation, in der wir heute stehen. Staat und Gesellschaft
haben aber keine Ursache, Hungerkuren in Sachen Mo-
numentalitit durchzumachen, weil sich die Architekten
daran den Magen verdorben haben. Monumentale Auf-
gaben werden gestellt und fordern eine Lésung, und vor
dieser Aufgabe stehen die modernen Architekten mit
leeren Handen. Wir sehen, wie jeder Staat, ob demokra-
tischer, faschistischer oder kommunistischer Firbung,
fiir Bauten, an denen das Staatspathos haftet, jene hohere
Tonart fordert, die ihren Ausdruck im Monumentalen
findet — woriiber H. S. in Russland hitte lehrreiche Be-
obachtungen sammeln konnen. Der Versuch, dieser For-
derung nach Monumentalitit aus irgendwelchen archi-
tektonischen Ueberlegungen heraus die «Existenzberech-
tigung» abzusprechen, wire Unsinn, denn diese Forde-
rung liegt gar nicht auf der architektonischen Fachebene.
Die Frage, ob monumental oder nicht monumental, ist
also stets eine spezielle, nicht eine generelle Frage, sie
stellt sich von Fall zu Fall: ist die gerade vorliegende
Aufgabe wiirdig, auf monumentale Art geldst zu werden
oder nicht?

Es ist der Architektur nicht damit gedient, dass man
den Ausdruck des Fabrikmissigen, der bei der Fabrik
vollkommen richtig ist, nun auch auf das Wohnhaus
und auf Staatsgebdude ausdehnt, dass man somit alles
iiber den gleichen Leisten einer formalistischen Mo-
dernitit schldgt, der fiir eine Bauaufgabe passt und eben
deshalb fiir alle andern falsch wird; hierin bin ich, wie
ich glaube, mit H. S. einig. Es scheint mir vielmehr dar-
auf anzukommen, die einzelnen Bauaufgaben moglichst
deutlich voneinander abzugrenzen und spezifisch durch-
zubilden, und dann wird sich auch ein sehr begrenztes
Feld ergeben, fiir das Monumentalitit mit Recht gefor-
dert werden darf. Je mehr man das Monumentale da lo-
kalisiert, wo es Sinn hat, desto besser kann man es von
jenen Aufgaben fernhalten, wo es Unsinn ist. Sucht man
es aber iiberhaupt zu unterdriicken, so wird es wieder
den ganzen Korper der Architektur infizieren.

Monumentalitdt und klassische Formen

Nun die zweite Frage: die nach den Mitteln der Mo-
numentalitit und ihrem Verhéltnis zu den antiken Bau-
formen. M. S. scheint die Phobie der Zwanzigerjahre
vor «Formensprache» noch nicht ganz iiberwunden zu
haben. Eine architektonische Formensprache ist aber so
wenig von vornherein «Formalismus», wie die mensch-
liche Sprache von vornherein leerlaufende Rhetorik ist,
weil sie gepriigte akustische Wortbilder und Denkbegriffe
verwendet. Das Entscheidende ist allemal, was damit
gesagt wird. Ich kann hier unmdglich die Rolle der an-
tiken Bauformen in der Architekturgeschichte entwickeln,
aber die Entwicklung der letzten Jahrzehnte sollten je-



dem aufmerksamen Beobachter klar gemacht haben, dass
die Sache sehr viel komplizierter liegt, als man das im
ersten Revolutionseifer der Nachkriegsjahre wahrhaben
wollte,

Wenn ich H. S. recht verstehe, so sieht er in jeder
durch konventionelle Formen vermittelten Bezugnahme
auf die Vergangenheit eine Verunreinigung der Archi-
tektur, jedentalls eine Beeintrichtigung ihrer funktio-
nellen Eindeutigkeit. Hier kommt es also darauf an, was
man unter «funktionelly versteht. H. S. betont, dass er
den Begriff nicht nur technisch-materialistisch verstan-
den wissen will, sondern dass er auch die Erfiillung
dsthetischer Aufgaben mit einbezieht, nur glaubt er —
wenn ich ihn recht verstehe — auch diesen #sthetischen
Faktor aus der Augenblickssituation allein ableiten zu
konnen. Hier aber liegt ein Irrtum vor, der um so
schwerer ins Gewicht fillt, je n#dher die betreffende
Bauaufgabe dem Bereich des Monumentalen steht. «Mo-

numentum» kommt von monere = erinnern. Monumen-
talitat schliesst immer einen «reiativen Ewigkeits-

anspruch» ein, den Anspruch auf Dauer, auf Unabhéngig-
keit vom vergéinglichen Augenblick. Darum sucht jede
monumentale Architektur aus ihrer Bestimmung heraus,
und nicht aus Gedankentrigheit der Architekten, den
Anschluss an die Vergangenheit, der nicht anders zum
Ausdruck kommen kann, als in der Verwendung bekann-
ter, also «konventioneller» Formen. Man sollte vor dem
Wort «konventionell» keine so {ibertriebene Angst haben:
wenn nicht unser ganzes Denk- und Sprachsystem sich
in konventionellen Formen bewegen wiirde, wire iiber-
haupt keine Verstindigung moglich und wére es auch
nicht moglich, einen neuen, modernen Gedanken auszu-
sprechen und von den fritheren abzuheben. Gerade weil
man gebrauchliche, an sich unproblematische Formen
bekannter Bedeutung immer wieder neu verwenden,
neu gruppieren, neu nuancieren kann — gerade darum
wird «Modernitily {iberhaupt erst moglich. Unter Tieren,
die ihre Aeusserungen jeweils spontan auf Grund der
technischen Voraussetzungen ihres Kehlkopfes neu for-
men, ist weder Begriffsbildung, noch geschichtliches Be-
wusstsein, noch die daran gebundene Moglichkeit einer
Modernitit vorhanden. Und darum glaube ich allerdings,
dass der Anspruch auf Monumentalitit nur mit Hilfe
der klassischen Formensprache befriedigt werden kann,
die durch ihre Differenziertheit zur Bildung immer
neuer Nuancen sich als fihig erwiesen hat. Die Befiirch-
tung von H. S, es werde damit lediglich einer neuen
Aufwirmung des Klassizismus das Wort geredet, ist prin-
zipiell unbegriindet, aber praktisch liegt diese Gefahr
natiirlich nahe, das ist nicht zu leugnen, und wir sehen
an den deutschen Regierungsbauten und an russischen
Staatsbauten, wie Architekten, die es sich in dieser
Hinsicht bequem machen, dieser Gefahr erliegen. Aber

schliesslich wird man mit keinen Mitteln und keiner
Ideologie jemals verhindern konnen, dass unbegabte
oder gewissenlose Architekten schlechte Bauten errichten.
Ausdrucksgehalt und Funktionsgehalt
des Klassischen

Man muss sicn  klar

machen, dass entgegen

den landlidufigen Interpretationen diese klassischen
Bauformen mit irgendwelchen traditionellen Materialien
und Konstruktionsweisen radikal nichts zu tun haben.
Es ist nicht wahr, dass die Sidule dazu erfunden wurde,
die «Last» des Gebilkes zu tragen. Sondern sowohl die
dorische wie die ionische Séule wurde frei und einzeln
als Denkmal aut Grdbern oder neben Portalen oder als
Votivsidule in der Nihe von Altiren usw. aufgestellt, und
erst nachtriglich wurde dieses Siulenmotiv in die Archi-
tektur einbezogen. Die Sdulen und alles was damit zu-
sammenhiingt, sind abstrakte Denkformen, Formbegritfe,
die zwar zum Teil aus technischen Voraussetzungen eines
prahistorischen Holzbaus hervorgegangen sein mégen, die
aber eben deshalb universell werden konnten, weil sie sich
von diesen subalternen Voraussetzungen abgeldst haben,
weil sie eine neue, rein #sthetische Raison d’étre in der
Formdialektik ihrer Gliederungen gefunden haben. Schon
mit der Uebersetzung urspriinglicher Holzbauformen in
Stein wurden die praktisch-technischen Voraussetzungen
ausgeldscht, die Bindungen an einen speziellen Baustoff
zerschnitten. Es hat eine Transponierung ins Geistige
stattgefunden, die diese Formen zu Trigern des histori-
schen Bewusstseins, also der europidischen Kultur
schlechthin gemacht hat.

Es wire die weitaus wichtigste Aufgabe eines moder-
nen Kunstgeschichtsunterrichts fiir Architekten, gerade
diese Unabhingigkeit der klassischen Formen und ihre
Rolle als Trédger des europidischen Bewusstseins im Teil-
gebiet der Architektur deutlich zu machen. Denn noch
heute werden die an sich richtigen Beobachtungen iiber
den Zusammenhang der antiken Bauformen mit konstruk-
tiven Notwendigkeiten des Holzbaus seit den Zeiten der
Aufklarung und des technischen Materialismus mit dem
Anspruch einer «Erkldrung» weiter erzihlt, als ob damit
irgend etwas cerklart> wire und das eigentliche Pro-
blem nicht erst gerade hier anfinge!

Die klassischen Architekturformen waren im Bereich
der bildenden Kiinste das Substrat des in Griechenland
erwachten rationalen Bewusstseins, wie es die griechisch-
lateinischien Denkformen in ihrem Bereich waren und
noch heule sind. Als Triager und Zeichen dieses Kultur-
bewusstseins setzten sie sich gegeniiber den Formen-
welten der anderen Volker durch und keineswegs auf
Grund besonderer konstruktiver Vorteile. Und wenn
nach dem komplizierten Assimilierungsprozess des Mittel-
alters die (wie immer verinderten) griechischen For-

125



men in einem neuen Elan aufs Neue in der Renaissance
als modern empfunden werden, so ist es auch diesmal
ihr dsthetischer Formgehalt, der sie trdgt und nicht ihr
technischer Nuizen. Denn bautechnisch und statisch sind
die Konstruktionen der Renaissance bei weitem primi-
tiver als die der Gotik. Die klassischen Formen waren
aber die sichtbaren Zeichen der Zugehéorigkeit zum euro-
paischen Humanismus und zugleich der kulturellen wie
der materiellen Macht.

Architektur niemals «autonom»

Ein klares, nur auf die fachlichen Riicksichten der
einzelnen Aufgabe gegriindetes Programm, wie es H. S.
vorschwebt, wire fiir den Architekten freilich einfach
und wiinschenswert, aber in Wirklichkeit ist die Archi-
tektur jederzeit viel zu eng mit allen anderen Kultur-
gebieten verflochten gewesen, als dass nicht Riicksichten
ausserarchitektonischer Art die Form der Bauten mit-
bestimmt hitten., Das bedeutet vom reinen Fachstand-
punkt belrachtet jeweils eine Triibung, im ganzen ge-
sehen aber einen grossen Vorteil, weil nur so die Archi-
lektur zum Kulturfaktor werden konnte. Die Ueber-
setzung der antiken Holzbauformen in Marmor war bau-
technisch betrachtet ein Unsinn, kulturell betrachtet ein
Faktum ersten Ranges, und #hnliches wiederholt sich
noch mehrmals.

Man darf die Architektur nie als ein in sich abge-
schlossenes, auf ihre internen Ueberlegungen beschrénk-
tes Gebiet betrachten, sondern man muss sie als Teil
eines kullurellen Ganzen sehen, als Organ, das sich die-
sem Ganzen unterzuordnen hat und im Interesse des
Ganzen sogar Opfer bringen muss, also mit Einschluss
derjenigen Komponenten, die das rein Architektonische
von aussen her beeinflussen und unter Umstdnden durch-
kreuzen. Aus diesem Grund kann ich auch mit dem Be-
griff einer «autonomen Architektur» durchaus nichts an-
fangen, wie er von E. Kaufmann in seiner Schrift {iber
Ledoux formuliert wird (vergleiche den Aufsatz von
Professor H. Hildebrandt im Mirzheft des «Werky, S. 84).
Es hat meines Erachtens kemnen Sinn, die Riicksichten
auf das gesellschaftliche Leben, auf den isthetischen Ein-
druck usw. als von aussen an die Architektur heran-
getragene <heteronome» Faktoren zu bezeichnen, sie also
vom Ganzen abzuspalten und zum verbleibenden Rest in
Gegensatz zu stellen, denn was bleibt schliesslich von
der Architekur iibrig, wenn wir sie in ihre Bestandteile
zerlegen und diese Bestandteile als architekturfremd
bezeichnen, weil selbstverstindlich keiner fiir sich allein
betrachtet «Architektury ist? Architektur ist nun einmal
eine sehr komplexe Angelegenheit, die essentiell im
Ineinanderwirken der allerverschiedensten Faktoren
besteht, ihr Wesen ist gerade dieses Ineinanderwir-
ken, so dass man mit dem Aufspalten in «autonome» und

126

<heteronome» Komponenten nur in sophistische Begriffs-
spaltereien gerit. So gesehen, wiire Architektur, die
sich im Gebiet des Abstrakt-Stereometrischen verliert,
wie die von Ledoux, nicht weniger <heteronom» als eine,
die sich an menschliche Formen anlehnt.

Die Architeklur steht nun einmal in einer kul-
turellen Tradition, die an ihren Formen haftet. Je nach-
dem ein Bauherr Wert darauf legt, seine Verbundenheit
oder seinen Gegensatz zu dieser kulturellen Tradition zu
manifestieren, wird er dies gerade in seinen Bauten aus-
sprechen wollen. Damit bekommt jede architektonische
Form — gleichgiiltig, ob sie aus einer traditionellen For-
mensprache oder aus technischen Voraussetzungen
stammt — ausser ihrer rein architektonischen Funktion
auch noch diesen kulturellen Akzent, sie wird unaus-
weichlich zu einem sozialen Manifest, auch dann, wenn
das vom Architekten gar nicht beabsichtigt ist. Auf ein-
facherem Gebiel: wenn einer im Schillerkragen umher-
lduft, so ist das nicht nur eine hygienische Massnahme,
sondern zugleich ein Manifest, mit dem der Betreffende
seine oppositionelle Stellung zu seiner normalgekleide-
ten Umgebung ausspricht. Seine Kleidung ist — absolut
betrachtet — einfacher, bescheidener als die der andern;
solange aber Kragen und Krawatte das Uebliche sind,
wirkt sie trotzdem als das Auffillige, Besondere, so dass
jeder, der auf Diskretion Wert legt, in diesem Fall das
effektiv Kompliziertere dem Einfachen vorziehen wird,
weil es akzentlos und damit «einfacher» wirkt.

Ursache der Monumentalitdt an Profan-
bauten

Sogar den Monumentalanspruch des Wohnhauses, Ge-
schiftshauses, Bahnhofs, den wir heute bek@ampfen, miis-
sen wir zuerst in seinen historischen Voraussetzungen
verstehen lernen, um ihn zu iiberwinden, so wie der
Arzt sich iiber die Entstehungsursache einer Krankheit
im klaren sein muss, um sie zu heilen.

In der II. Hilfle des XVIII. Jahrhunderts beschleu-
nigte sich jene Umschichtung, die das Biirgertum zum
Triger der effektiven materiellen und kulturellen Vor-
herrschaft machte, und, als die ausgehdhlte Monarchie in
der Franzosischen Revolution zusammenbrach, tibernahm
das Biirgertum zugleich mit der Staatsfiihrung auch die
dusseren Zeichen der Macht: es iibertrug die Formen
der firstlichen Architektur auf seine eigenen Bauten.

Architektonisch war das ein Unsinn, kulturgeschicht-
lich hatte es aber seine guten Ursachen, und der Unsinn
wurde so lange nicht sichtbar, als noch ein Rest des alten
stindischen Taktgefiihls lebendig war. Mit dem Abster-
ben der noch in vorrevolutioniren Zeiten wurzelnden
Generationen um die Mitte des XIX. Jahrhunderts setzt
dann jenes hemmungslose Wuchern des Monumental-
anspruchs ein, gegen das wir noch heute kdmpfen miis-



sen, michtig gefordert durch die Industrialisierung mit
ihrem grenzenlosen materiellen Fortschrittsoptimismus.

Monumentalitdt als Aufgabe

Es steht nicht im Ermessen des Architekten, den An-
spruch auf Monumentalitit auszurotten, wohl aber ist es
eine seiner Aufgaben, iln auf jene Gelegenheiten zu ver-
weisen, wo er Sinn hat. P, M. ist mit H. S. wahrscheinlich
darin einig, dass es zu den in jeder Hinsicht wichtigsten
Aufgaben der Gegenwart gehort, Wohnh#user, Fabrik-
bauten usw. wieder auf die Ebene des Profanen zuriick-
zubringen, auf die sie gehoren. Diese Aufgabe scheint
dem Schreibenden so wesentlich, dass es ihm vollkommen
nebensichlich ist, ob ein akzentlos, also ohne Monumental-
anspruch auftretendes Wohnhaus dann im einzelnen mehr
traditionalistisch oder modernistisch durchgebildet ist.
Erst wenn wieder die einzelnen Hiuser auf den Monu-
mentalanspruch verzichten, sind wieder organische Sied-
lungen moglich, denn dieser Anspruch wirkt seinem gan-
zen Wesen nach vereinzelnd. Er hebt seinen Trager ans
der Umgebung heraus — wie es fiir wichtige Ausnahme-
bauten berechtigt, fiir Durchschnittsbauten, die von vorn-
herein in der Vielzahl auftreten und auf Vergesellschaf-
tung angewiesen sind, ein Unsinn ist. Erst wenn wieder
alltiigliche Aufgaben auf eine alltidgliche Art erledigt
werden, konnen ausserordentliche Aufgaben auf der
FFolie des Neulralen zur Geltung kommen,

Bei den seltenen, aber hervorragenden Gelegenhei-
ten jedoch, wo der Anspruch auf Monumentalitit Sinn
hat, darf sich der Architekt nicht linger der Aufgabe ent-
ziehen, dafiir einen Ausdruck zu suchen. Und wenn sich
unsere verantworlungsbewussten Architekten nicht ge-
trauen, das Problem der Monumentalitit bei den Hor-
nern zu nehmen — ungeachtet der damit verbundenen
Gefahren — dann wird dieser ganze grosse Aufgaben-
komplex eben in die Hinde der weniger ideologisch ge-
hemmten Archilekten fallen. Was dann herauskommt,
liegt schon heute vor aller Augen: ein schaler Aufguss
des Klassizismus, wie in den Staatsbauten Deutschlands,
oder eine sensationell pathetisierte Modernitit, wie in
Italien. Und das sind beileibe keine Zufallsergebnisse
einer politischen Konjunktur, sondern die konsequenten
Friichte der heutigen Situation. Unsere Modernititsideo-
logen pflegen sich an solchen Bauten zu richen, indem
sie sie literarisch schlecht behandeln, aber das ist ein
mageres Vergniigen, denn die spitere Kunstgeschichte
wird auch unsere Zeit unweigerlich nach den Bauten
beurteilen, die effektiv gebaut worden sind, und nicht
nach den Papier gebliebenen Wiinschen unserer Idea-
listen. Und das mit Recht, denn diese Bauten beweisen
eben durch ihre Existenz, dass sie der wirklichen Situa-
tion entsprechen.

Die Frage, wie das Bediirfnis nach Monumentali-

tat befriedigt werden kann, ist also eine sehr dringende
Frage, die man nicht immer wieder umgehen, sondern
die man sich endlich ganz direkt stellen sollte. Denn
was ist uns schon mit allen den Monumentalititssurro-
gaten geholfen, die sich heute auf «modern» breit
machen? Mit den aus H#usseren Effektgriinden iiber-
dimensionierten Fensterflichen — dieser billigen Flucht
in den Superlativ, in eine extreme Formel, die von ge-
naueren Ueberlegungen dispensiert — genau so, wie die
klassizistische Formel davon dispensierte — oder mit
den kolossalen Treppenhandldufen, den Beleuchtungs-
kuriosititen und dem Aufwand moglichst auffilliger Ma-
terialien, die in aller «Schlichtheity und «Ornamentlosig-
keit» bei weitem mehr optischen Lirm machen als jedes
Ornament? Oder mit dem wichtigtuerischen, geheimnis-
voll-pathetischen DPseudosakraleffekt der indirekten Be-
leuchtung bei allen und jeden Gelegenheiten, bloss weil
sie «moderny — aber dabei wirkungsloser, unangeneh-
mer und teurer ist als die direkte Beleuchtung? Sind
das nicht alles Versuche, ein real vorhandenes, zugegebe-
nermassen sehr oft an falscher Stelle vorhandenes, aber
gelegentlich durchaus echies Monumentalititsbediirfnis
auf Schleichwegen zu befriedigen, wihrend die Verwen-
dung von Ornament und klassischen Monumentalformen
dieses Bediirinis auf eine viel direktere, auf bestimmte
Punkte lokalisierte und damit zugleich bescheidenere
und wirksamere Art befriedigen wiirde?

Diese Frage mag bei gewissen Leuten Entsetzen er-
regen, die die klassischen Formen nicht anders als durch
die Brille des Klassizismus sehen kénnen. Aber wer sich
etwas ernstlicher damit befasst, der weiss heule, dass
sie ein ganz anderes, sehr viel «moderneres» Gesicht
haben — dass sie namlich das Intensivste, Potenziertesie
sind, was sich an «ungegenstindlicher Kunst» denken
lasst. Ieh konnte mir gut denken, dass ein kithner Ar-
chitekt oder Bildhauer einmal versuchen wiirde, an einem
Gebdude, das durch seine Wichtigkeit mit Recht einen
Anspruch auf Monumentalitdl erhebt, diesen Anspruch
durch eine offen ausgesprochene, aber oértlich beschrinkte
Monumentalveranstaltung zu erfiillen, unter Verwendung
der in ihrem Ausdruck unbeschrinkt modulationsfihi-
gen klassischen Bauformen. So etwas schiene mir der
weitaus direktere, sauberere und bescheidenere Weg zu
sein als die diffuse Pathetisierung eines ganzen, schein-
bar «sachlichen» Baukoérpers durch Ueberdehnung seiner
Proportionen und Uebersteigerung seiner Material-
akzente.

Nur misste man sich dabei bewusst sein, dass eine
solche partielle Monumentalisierung die Ausbildung des
ibrigen in keiner Weise prédjudiziert (wie man das von
der Renaissauce bis zum Klassizismus annahm) — ganz
im Gegenteil: der grosse Rest des Geb#dudes wiirde vom
Monumentalanspruch entlastet.

127



Einer solchen Entwicklung steht vorldufig noch die
falsche Interpretation der klassischen Formen im Wege,
wie wir sie oben skizziert 'haben. Die Saule und
alles was damit zusammenhiéngt, wird als Ausdruck der
technischen Struktur des Geb#dudes gedeutet und wo-
Ueber-
legungen hingestellt. Das ist Unsinn, von Haus aus ist

moglich als Sublimierung statisch-struktiver
die S#ule, wie gesagt, nicht einmal ein Bauglied ge-
kunstgewerblicher Einzelgegen-
Motiv

auf die «Stiitze» tbertragen. Es ist Zeit, es wie-

wesen, sondern ein

stand, und erst nachtriglich hat man das
der aus dieser Verquickung mit technischen Aufgaben
zu losen, und die Siaule wieder als die rein geistige, ab-
strakte Form zu sehen, als die sie von den Griechen ge-
meint war — und dann kann sie von neuem in unserer
Architektur zum Ausdruck des Monumentalen dienen —
ohne sich in die moderne technische Struktur des Bau-
korpers storend einzumischen.

In diesem Zusammenhang hat mich das Museum am
Quai de Tokio interessiert, ungeachtet seiner Mangel —
das Problem ist dort auch noch nicht rein gestellt, aber
mir scheint, man ist doch auf dem Weg dazu. Und in
diesem Zusammenhang bin ich iiberzeugt, dass die Zu-
kunft mehr von Auguste Perret lernen wird als von Le
Corbusier.

Grundsédtzliehkeiten

Ich weiss, dass ich mit diesen Ausfiihrungen viele
Einzelfragen, die H. S. aufgeworfen hat, nicht beant-
wortet habe, aber ich glaube, eine grundsitzliche Stel-
lungnahme ist wichtiger, als Debatten iiber Details, bei
denen erst noch jeweils festzustellen wire, wie der ein-
zelne seine verwendeten Begriffe definiert. Doch mogen
zur Frage der «Grundsitzlichkeity noch einige Zeilen
erlaubt sein.

H. S. meint, der Schreibende sei auf «Grundsitzlich-
keit» in Architekturdingen nicht gerade erpicht. Das ist
— wenn auch in sehr freundlicher und beildufiger For-
mulierung — ungefdhr das Bedenklichste, was man dem
Redaktor einer Zeitschrift und Dozenten eines noch so
nebensichlichen Kollegs vorwerfen kann, und H. S.
zwingt mich mit diesem Vorwurf etwas zu sagen, was
ich aus Sympathie mit ihm und seinen Avantgarde-
freunden gerne auch weiterhin unausgesprochen gelas-
sen hitte. Namlich dass ich jenen «grundsitzlichen»
Auseinandersetzungen allerdings nach Moglichkeit aus-
weiche — aber nicht weil sie mir zu grundsitzlich,
sondern weil sie mir zu wenig grundsitzlich sind. In
jenen Kreisen sind hochst ehrenwerte und erstrebens-
werte Ziele mit Aufopferung personlicher Vorteile ver-
folgt worden, unter Verwendung von oft sehr mangel-
haften theoretischen Begriindungen. Aus Kulturgesochichte,
Wirtschaftsgeschichte, Soziologie raffte man jeweils in

128

der Eile zusammen, was sich gerade als Rechtfertigung
der eigenen guten Absichten verwenden liess, Argumente,
die sich einzeln ganz munter anhérten und die dem
Ganzen ein wissenschaftliches Air gaben, die aber schon
durch ihre Vereinzelung aus dem ‘historischen Korper
falsch und deformiert wurden, denn das einzige, von dem
aus ein Urteil iiber so komplexe Angelegenheiten Sinn
hiitte, wiire eben gerade die Totalitat der historischen
Situation und nicht eine willkiirlich herausgepfliickte
Komponente, mit der sich alles und nichts beweisen lisst.
Wenn H. S. in den Zwanzigerjahren in seiner Zeitschrift
ABC sagte, oder einen Mitarbeiter sagen liess, «Museen
sind ja ganz interessant, aber Jahrmirkte sind viel le-
bendiger», so ist das eine ganz amiisante Taschenspieler-
logik, aber eben eine Argumentierung, iiber die man
nicht debattiert — sondern schweigt. Und weil wir schon
am Zitieren sind: es freut mich aufrichtig, dass sich
H. S. gegen mein Zitat von den «aussermenschlichen
Proportionen» wendet. Dieses Zitat stammt aber von
einem von seinen Freunden soeben zu Gastvorlesungen
an die Harvard-Universitit berufenen prominenten Wort-
fithrer der «Avantgarde», und ich habe bisher nirgends
gelesen, dass irgendein Mitglied der Avantgarde grund-
sitzliche Bedenken zu dieser Formulierung geidussert
hitte.

Ich kann mir gul vorstellen, dass Freunde radikaler
Formulierungen meine Stellungnahmen zu vorsichtig, zu
verklausuliert, zu kompliziert finden — aber ich habe
auf Grund von Studium und Erfahrung eine zu grosse
Meinung vom Wert und von dem effektiven Gegenwarts-
gewicht des Historischen, um mich mit kessen Schlagwort-
Ideologien zu begniigen — und eine zu geringe von
«grundsitzlichen» Debatten — die keinem Satz auf den
Grund gehen. Es scheint mir der einzige Ausweg aus der
heutigen Inflation der Argumente zu sein, dass man die
Argumente ernst nimmt und nicht nur hinsichtlich ihrer
Schlagkraft verwendet, sondern hinsichtlich ihrer Gel-
tungsgrenzen priift.

Ich unterstreiche noch einmal, dass obige Bedenken
meinen Respekt vor den Leistungen vieler Avantgarde-
Architekten und meine Hochachtung vor ihrer Person
nicht herabsetzen, und H. S. wird sich in ihrem Namen
iitber mangelnde Aufmerksamkeit von meiner Seite
nicht beklagen konnen. Die theoretische Seite spielt in
der Architektur ja nicht die Hauptrolle — von jeher
sind von begabten Architekten gute Bauten errichtet
worden — begleitet von hochst anfechtbaren Ideologien,
und wie konnte es anders sein, da weder die Mittel-
schule noch die Hochschule noch die Praxis dem Archi-
tekten das notige Riistzeug mitgibt, seine Titigkeit im
ganzen der kulturhistorischen Situation zu sehen und
theoretisch zu erfassen.

Peter Meyer



	Ueberlegungen zum Problem der Monumentalität als Antwort an Hans Schmidt

