
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 25 (1938)

Heft: 4

Artikel: Anmerkungen zum Musée de l'art moderne in Paris

Autor: Schmidt, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86705

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sig kleine Bildungselite. Nun käme es aber darauf an,
ausserdem auch noch breitere Volkskreise für die
Kunstdenkmäler zu interessieren, nicht für ihre wissenschaftliche

Seite, die in den Inventarisationswerken zur
Darstellung kommt, — denn dafür kann man billigerweise
nicht überall Interesse verlangen, und es gäbe kein
sichereres Mittel, den Leuten die Freude daran zu

verderben, als indem man solches Interesse forderte. Es gilt
vielmehr, auf einfachere Art eine spontane Teilnahme
und Liebe für die alten Bauten in breiten Schichten der

Bevölkerung zu wecken. Mancher Bauer, der sein altes

Haus als baufällige Baracke einschätzte, die er lieber
heute als morgen gegen einen Neubau vertauschen würde,
sieht heute dieses gleiche Haus mit andern Augen an,
seit er die Erfährung machte, dass auswärtige Architekten
und Techniker es der Mühe wert fanden, diesen alten

Bau eigens zu vermessen und aufzuzeichnen, ohne dass

der Besitzer etwas hätte dafür zahlen müssen, und ohne

dass es mit Steuereinschätzung und Feuerassekuranz

zusammenhängt.

Es wäre schön, wenn sich gerade ländliche Gemeinden
dazu entschliessen könnten, etwa jedem Schüler am Ende

der Schulzeit ein Heftchen zu überreichen, in dem die

wichtigsten Kunst- und Naturdenkmäler der Gemeinde

auf ansprechende — nicht auf gelehrte — Art beschrieben

und abgebildet sind — wozu man gewiss billige Galvanos

aus den Inventarisationswerken bekommen könnte. Und

was noch wichtiger wäre: alljährlich sollte ein bestimmter

Tag dafür reserviert werden, dass die Lehrer mit
ihren Schulklassen die nach irgendeiner Seite

bemerkenswerten Gebäude ihrer Gemeinde besuchen, diese

erklären und dadurch dem Bewusstsein der Einwohner

einprägen; und zwar musste das in einem festlichen Rahmen

als kleine Feier aufgezogen werden und nicht als

säuerliche Heimatkunde-Stunde. Intelligente Lehrer
könnten dann eine ganze Reihe von Deutsc'hstunden, Geo-

grafiestunden usw. vor- und nachher um dieses Festchen

gruppieren, womit viel mehr und viel Intensiveres für
Heimatschutz, Heimatliebe und das Nationalbewusstsein

geleistet wäre, als mit allen grosstönenden Tiraden und

Mythosweihrauchwolken ä la Liehburg. Vielleicht nehmen

sich die zahlreichen Lehrer der Sache an, die

Mitglieder der Vereinigung für Heimatschutz sind, oder die

Neue Helvetische Gesellschaft — es wäre der Mühe wert!
P.M.

Anmerkungen zum Musee de l'art moderne in Paris

In der Januarnummer des «Werk» schreibt Peter

Meyer über das neue Musee de l'art moderne in Paris.

In der gleichen Nummer wird ein Wettbewerbsentwurf

von Le Corbusier für dieselbe Bauaufgabe
wiedergegeben. Wir haben unsern Kollegen und Redaktor

um Aufnahme einiger kritischer Anmerkungen zu dieser

Publikation gebeten — in der Meinung, dass Kritik und

Diskussion für unsere Arbeit als Architekten notwendig
und fördernd sind.

Wir möchten dabei beide Arbeilen — die ausgeführte
und die nur projektierte — im Zusammenhang und unter
demselben Gesichtswinkel betrachten. Im Werk» ist dies

nicht geschehen. Dadurch kommt Le Corbusier da zu

kurz, wo er von vorneherein überlegen ist, nämlich in
der Erfassung der wesentlichen Aufgabe eines Museums.

Zwar sagt P. M. über den Bau der vier Pariser
Architekten selbst: «Im Innern scheint die Lösung nicht so

ganz glücklich.» Jeder Besucher dieses Museums muss

es nun aber an sich selbst erfahren, dass die Lösung
dies nicht nur seheint, sondern auch i s t. Wir wussten

keinen einzigen Museumsbau, der räumlich so

unübersichtlich und ermüdend für den Besucher ist, wie gerade
dieser. Beim Projekt von Le Corbusier ist die entscheidende

Frage der räumlichen Organisation im Gegensatz

dazu sehr klar und verständlich gelöst. Die Kombination

von Rampen und quer dazu gestellten Ausstellungsräumen

ist sofort erfassbar und gibt dem Besucher die Mög¬

lichkeit, auch innerhalb des Hauses durch Ausblicke die

notwendige Orientierung und Entspannung zu finden.

Dagegen scheint uns Le Corbusier bei allen Vorzügen
seines Museums in der Gesamtdisposition im Nachteil.
Beim gegebenen Programm zweier vollständig getrennter
Museen, an das sich auch Le Corbusier gehalten hat, ist

die beim ausgeführten Bau ausgenutzte Möglichkeit,
eine Verbindung zwischen der hochliegenden Avenue

Wilson und dem tieferliegenden Quai de Tokio zu schaffen

und damit die beiden Museumseingänge zu vereinigen,

architektonisch unbedingt überlegen. Damit wird
das Paradestück des ausgeführten Baues, der Portikus
zwischen den beiden Bauten, die Treppe und der gegen
die Seine offene Hof, nicht bloss eine Parade, sondern

eine wirkliche architektonische Qualität.
Auf die Frage des Museums ist P. M. nicht

eingegangen. Dafür wählt er den Bau der vier Architekten,
den er übrigens «keineswegs als Vorbild und fertiges
Meisterwerk» angesehen wissen möchte, als Anlass zu

einer Auseinandersetzung über «das Problem des

Monumentalen», das «heute wieder in den Mittelpunkt der

Modernität rückt». Ueber diese Frage möchten wir uns

darum auch mit ihm auseinandersetzen. Wir halten uns

dazu einigermassen verpflichtet, weil wir, zusammen mit
einer Generation gleichgesinnter Architekten, eine ganz

bestimmte Stellung in dieser Sache eingenommen haben.

Wir hielten es zunächst für notwendig, sowohl die

120



Monumentalität des historischen Steinbaukastens als

auch die modernisierte Monumentalität eines Peter Behrens

u. a. abzulehnen, wobei übrigens, wenn wir nicht

irren, P. M. durchaus auf unserer Seite war. Wir sahen

die Frage nicht als eine ausschliessliche Angelegenheit
der Form. Darum schrieben wir (1925): «Warum sind

unsere Maschinen schön? Weil sie arbeiten, sich

bewegen, funktionieren (Fabrik, Silo, Lokomotive,

Lastwagen, Flugzeug). Warum sind unsere Häuser nichl
schön? Weil sie nichts tun, herumstehen, repräsentieren
(Villa, Schulpalast, Geistestempel, Bankpalast,
Eisenbahntempel).» Wir verlangten also weder, dass das Haus

eine Maschine, noch dass es nicht schön sein solle. Wir
verlangten einen neuen Sinn und erwarteten daraus eine

neue Schönheit. Sollte die Architektur deshalb nicht

monumental sein? Zitieren wir hierüber Theo van Doesburg

(1924): «Die neue Architektur hat den Begriff
monumental unabhängig gemacht von gross und klein
(da das Wort «.monumental» verbraucht ist, setzt sie an

seine Stelle das Wort «bildend-»). Sie hat gezeigt, dass

alles besteht durch das Verhältnis, das Verhältnis des

einen zum andern.» Wo war die Rede von «aussermensch-

lichen ProportionenN? Wir sahen nichts Aussermenschliches

— zu allerletzt in der Technik, die, weil sie den

Menschen als ein Wesen der Vernunft sieht, von sich

aus die klarste Beziehung zwischen Mensch und Ding
herstellt. Es konnte sich für uns also gar nicht darum

handeln, wie P. M. sagt, «in der Welt der Technik den

menschlichen Maßstab durchzusetzen» — sondern gerade

umgekehrt den menschlichen Maßstab der Technik in
der Welt durchzusetzen, wobei Maßstab nur den

architektonischen Ausdruck für den «Sinn», also die

Vermenschlichung der Dinge bedeuten würde. Ist das ein

Widerspruch zur «Klassizität»? Wenn wir unter diesem

Ausdruck P. M.'s die klassische, also vor allem die
griechische Architektur verstehen dürfen, so waren es nach

unseren Kenntnissen gerade die griechische Architektur
und die griechische Philosophie, die jenen Schritt zur

Vermenschlichung getan haben, aus dem heraus erst die

Welt der Technik, der Ratio im weitesten Sinne, zu der

wir heute stehen wollen, sich entwickeln konnte.

Wir müssen in diesem Zusammenhang kurz auf das

Projekt von Le Corbusier zurückkommen. Wir sind der

Meinung, dass gerade Le Corbusier zu den Fragen, die

wir eben berührt haben, Entscheidendes beigetragen hat.

Trotzdem, oder gerade deshalb können wir eine Kritik
seines Museumsprojektes nicht unterlassen. Wir haben

anerkannt, dass er eine prinzipielle und durchdachte

Lösung der Museumsaufgabe gibt. Ohne Zweifel erwartet
aber Le Corbusier mehr, und zwar die Wirkung des

Baues im Sinne einer Monumentalität, wie er sie, wenn

wir an seine Schriften denken, auf der einen Seite in

der Pyramide, im Parthenon, in der Omarmoschee —

auf der andern Seite im Silo, im Riesenstadion, in der

Hudsonbrücke erblickt. Würde eine solche Wirkung
eintreten? Nehmen wir die zuletzt genannten technischen

Bauten, so erkennen wir, dass ihre Grösse und Eindeutigkeit

ganz klar der Grösse und Eindeutigkeit der technischen

Aufgabe entsprechen, wobei bezeichnenderweise

die Wirkung um so grösser ist, je geringer der technische

Aufwand im Verhältnis zur Aufgabe ist. Die hinauf-

getürmten abgetreppten Etagen, die dadurch entstehenden

kolossalen offenen Galerien und der eben dadurch

bedingte sehr hohe Quertrakt Le Corbusiers ergeben nun

zweifellos einen sehr eindrucksvollen technischen

Aufwand. Man könnte sich fragen, ob er rein sachlich

berechtigt ist: das Abtreppen der Etagen ist dann zu

verantworten, wenn ausser Oberlicht auch Seitenlicht

gefordert wurde — für Oberlicht allein würde man bei

gleicher Grundfläche auch mit einer eingeschossigen

Anlage auskommen. Wie dem auch sei — wir sind der

Meinung, dass der technische Aufwand des Vorschlages

nicht wie beim Speichern des Korns, dem Ausbreiten der

Zuschauer im Stadion, dem Führen des Verkehrs über

eine Brücke unmittelbar verständlich wird. Wir meinen

sogar, er widerspreche dem Sinn der Aufgabe, bei der

es um das Aufstellen und Betrachten von Kunstwerken

geht. Die erwartete Wirkung im Sinne eines technischen

Bauwerkes muss ausbleiben. Was bleibt, ist ein technischer

Formalismus. Also etwas Aehnliches, wie wenn
moderne Architekten zur Aufnahme von Kirchenglocken
ein offenes Eisengerüst aufstellen, als ob — wir stellen

uns auf den Standpunkt des Gläubigen — das Läuten

von Glocken und das Heben von Lasten im Sinn

vergleichbar wären. Der Sinn ist ein wesentliches Element

der Architektur. Wo die Form selbstherrlich an die Stelle

des Sinnes tritt, verfällt man dem Formalismus, der der

Feind des Lebens und damit der echten Kunst ist — ganz

gleichgültig, ob man — sehr modern — Kirchenglocken

in einem Krangerüst aufhängt oder — etwas altmodischer

— Bahnhöfe und Banken im Geiste von Ravenna

und Babylon baut.

Ist dieser verlangte Sinn nun irgend etwas Abstraktes,

der sichtbaren Form Fremdes? Wir brauchen nur,
ebenso wie wir das Projekt Le Corbusiers den genannten

technischen Bauten gegenübergestellt haben, die

Gegenüberstellung mit den ebenfalls genannten historischen

Bauten vorzunehmen. Die Dreiecksflächen der

Pyramide, die Säulenreihen des Parthenon, die Kuppeln
und Minaretts der Omarmoschee besitzen — was auch

immer ihr ideologischer Sinn gewesen sein mag — einen

unmittelbaren, als sichtbare Form vollkommen eindeutigen

räumlichen Sinn. Im Gegensatz dazu sind die Hof-

räume, die Galerien und die zwischen hohen Baukörpern

121



steckende Glaskuppel Le Corbusiers konstruktive Ergebnisse

von zufälliger, sogar widerspruchsvoller räumlicher

Wirkung. Im Endergebnis fehlt die für den Betrachter
ohne weiteres aus der räumlichen Erscheinung ablesbare

Einheit von Sinn und Aufwand.

Wir halten diese Einheit von Sinn und Aufwand für
die wesentliche Voraussetzung einer Architektur — wobei

wir «Sinn» als notwendige Erweiterung des üblichen

Begriffes «Funktion», aber nicht als einen Gegensatz

dazu gebrauchen — und damit erst recht für eine

Voraussetzung des Monumentalen. Ohne diese Voraussetzung

wird die architektonische Form zur leeren Formel, zum

selbstherrlichen Formailismus. Man darf ruhig sagen,
dass dieser Formalismus die eigentliche Landplage
unserer heutigen Architektur bildet. Wenn P. M. feststellt,
«wie sehr das Problem des Monumentalen wieder in

den Mittelpunkt der Modernität rückt, lässt sich an allen

Bauten der Ausstellung ablesen», so möchten wir lieber

feststellen, dass sich der Formalismus immer noch als

der eigentliche Mittelpunkt der «Modernität» erwiesen

hat — angefangen von den unzähligen kubischen und

anderen abstrakten Körpern, den ebenso zahlreichen

inhaltlich nichtssagenden Wandbildern und Plastiken

bis hinab zu den vor lauter Kunst unlesbaren grafischen

Darstellungen. Wirklich frei von diesem Formalismus

war eigentlich einzig der, übrigens von einem Schüler

Le Corbusiers stammende Bau des spanischen Pavillons

(die Grafiken auch hier leider ausgenommen): dem

Sinn einer sehr starken und einfachen räumlichen

Anordnung entsprach der sparsame Aufwand einer

sorgfältig durchgebildeten Skelettarchitektur.

Doch wenden wir uns nun dem Neubau des Musee

de l'art moderne zu. von dem gesagt wird, es stelle «das

Problem des Monumentalen auf höherem Niveau zur

Diskussion». Für uns ist das eine grundsätzliche Frage.

Wir wissen allerdings, dass P. M. auf «Grundsätzlichkeit»

in Architekturfragen da nicht gut zu sprechen ist, wo er

dahinter sektiererische Ueberheblichkeit wittert. Wir
verstehen auch, dass er unseren Schweizer Architekten
hie und da gerne etwas mehr unbekümmerte Grosszügigkeit

und Eleganz wünschen möchte. Beides ist

anzuerkennen Dennoch sind wir der Meinung, dass die
gewisse Grundsätzlichkeit unserer jüngeren Schweizer

Architektenschule kein Schaden war. Dass übrigens
Grundsätzlichkeit und Grosszügigkeit sich nicht auszu-

schliessen brauchen, beweist eine so seriöse Architektur
wie Karl Mosers Basler Antoniuskirche — wohin
Grosszügigkeit ohne Grundsätze führen kann, die neue

Luzerner Karlikirche.
Ist es also — das Recht auf Grundsätze vorausgesetzt

— richtig, im Pariser Museum einen Schritt zu einer

echten monumentalen Architektur zu sehen?

Wir haben bereits anerkannt, dass die Gesamtdisposition

des Baues, soweit sie sich in dem verbindenden

Durchgang und dem tieferliegenden offenen Hof
ausdrückt, eine wirkliche Qualität bedeutet. Das hat einen

Sinn und hätte ihn selbst dann, wenn es im Hof nur
Blumen und Bäume gäbe. Es würde diesen Sinn auch

dann nicht verlieren, wenn der Besucher zu beiden Seiten

der Anlage zwei wirklich modern durchdachte

Museumsbauten betreten würde. Wohl aber würde die ganze

Architektur, die heute so besticht, damit in Frage
gestellt werden. Oder kann man wirklich die Säulenparade

am Eingang und die Enfilade von Fenstertüren auf den

Hof hinaus als eine Schönheit für sich akzeptieren? Wir
brauchen hier nicht darüber zu phantasieren, was ein

modernes Museum wirklich sein könnte — es genügt,

zu wiederholen, dass dieses Museum keines ist, sondern

eine Marter für den Besucher. Damit entlarvt sich aber

auch diese ganze Architektur als leerer Formalismus.

Als eine solche Schönheit an sich ist aber keine wirkliche

Architektur denkbar und zu allerletzt eine

monumentale. Weder die Pyramide, noch das Parthenon, noch

die Hagia Sophia sind nur Architektur, sondern ein Grab,

ein Tempel und eine Moschee. Man hat das übersehen

und hat Wachthäuser, Parlamente und Schwimmbäder

daraus gemacht. Sollen wir wieder von vorne beginnen

mit dem Aufwärmen und Uebersetzen? Oder was soll

man anderes darunter verstehen, wenn über das Pariser

Museum gesagt wird, es gehe «an Kühnheit und Leichtigkeit

weit über alle ueudeutschen Bauten hinaus, indem

es sich zu einer wirklichen Säulenarchitektur aufschwingt

und diese, wie es dem grossen Motiv der Säule zukommt,

über die niedriger artikulierten kubischen Massen

triumphieren lässt». Also dasselbe wie in Berlin, Nürnberg
und München — nur ein wenig schicker, pariserischer.
Wird es dadurch wahrhaftiger? Für uns wird die Sache

auch dadurch nicht schmackhafter, dass es heisst, das

neue Pariser Museum suche «mit einfachen und
architektonisch sauberen Mitteln jenen Eindruck gehobener

Menschlichkeit, für den die europäische Kultur die
klassische Formenwelt ausgebildet hat, mit dem Geist der

modernen Technik zu verbinden, der zur Wertschätzung

glatter Flächen, einfacher Formen, grosser Spannweiten

erzogen hat». Ueber die Bedeutung der klassischen Nicht-

nur-«Formen»welt für die nicht nur «europäische» Kultur

haben wir uns bereits ausgesprochen und der «Geist

der modernen Technik» bleibt uns in diesem Zusammenhang

ein ebenso formalistischer Begriff, wie weiland

der «Geist der Gotik», der eine Zeitlang in Kaffeehäusern

und Warenhäusern umging.

Wir geben zu, dass wir nicht imstande wären, auch

nur ein Wort über das zu schreiben, was nun eigentlich

am Parthenon die Architektur ausmacht. Wir wissen nur,

122



dass mit ihr verglichen diese Pariser Architektur mit
ihrer «Spannung zwischen diesen typisch modern-abstrakt

empfundenen, prismatischen Baukörpern und dem

plastischen Motiv der Säule und dem ihr verwandten

der Figuralskulptur» eine leere Theaterkulisse ist. Nicht

anders ist es mit der Plastik: «Sehr schön sind die

grossen flachen ReliefSzenen zu Seiten des Säulenhofes:

hier ist der plastische Schmuck wirklich einmal so in

die Architektur eingebunden, dass man ihn nicht
wegdenken könnte». Wir sehen davon ab, dass wir ihn uns

sehr wohl wegdenken könnten — entscheidend ist die

Frage: Wo in der ganzen Architektur gab es eine Zeit, in
der sich die Plastik damit begnügte, schön und in die

Architektur eingebunden zu sein? Nicht einmal im Barock,

der doch die Arabeske über alles liebte. Für jeden
normalen Beschauer müssen diese Reliefs ein unverständliches

Formenspiel bleiben, ein leerer Aufwand, der

nicht einmal den Sinn einer Verzierung auf einer Ge

burtstagstorle besitzt.

Ist unsere Beurteilung zu hart? Wir halten den Bau

unserer Pariser Kollegen weder für ein Unglück, noch

sind wir der Meinung, er hätte im «Werk» nicht publiziert

werden sollen. Wovor wir einzig warnen wollten,
das ist, dass man bei dieser Gelegenheit eine Lebensfrage

unserer architektonischen Arbeit auf ein falsches

Geleise, mehr als das, auf ein totes Geleise schiebt.

Hans Schmidt BSA, Basel

Ueberlegungen zum Problem der Monumentalität als Antwort an Hans Schmidt

Ich bin Herrn Hans Schmidt dankbar, dass er das

Thema des Monumentalen in der Architektur aufgreift,
das heute in aller Schroffheit und Unausweichlichkeit

zur Diskussion gestellt ist, ohne Rücksicht darauf, ob

man es gern noch für eine Weile hätte ruhen und reifen
lassen. Dass das Thema in der Januar-Nummer gerade

anlässlich des Pariser Museums angeschnitten wurde,

war vergleichsweise zufällig, weshalb wir auch auf die

einzelnen Vorzüge und Nachteile dieses Beispiels nicht

weiter eingehen wollen. Ich bin mit H. S. einig, dass

dieses Museum schwere Mängel hat: die neuen grossen
Bauten von A. Perret («Werk», Heft 3, März 1937, S. 85)

wären der bessere Ausgangspunkt für eine Erörterung

gewesen, denn auch sie suchen einen monumentalen
Eindruck mit modernen technischen Mitteln zu erzielen —

bei einfacherer Programmstellung und mit besserem

Gelingen.

Was ist Monumentalität?
Worauf es bei der ganzen Diskussion vor allem

ankäme, wenn man nicht aneinander vorbeireden will, wäre

eine Definition des Begriffs «Monumentalität». Ob Le

Corbusier wirklich irgendwo die Pyramide, den

Parthenon, die Omarmoschee mit Silos, Riesenstadion und

der Hudsonbrücke unter den gemeinsamen Oberbegriff
des Monumentalen zusammenfasst, kann ich im Augenblick

nicht verifizieren. Jedenfalls würde ich mit einem

solchen Begriff von Monumentalität nichts anfangen
können, denn in diesem Fall wäre er wirklich nichts

weiter als eine Umschreibung für äussere Grösse der

Dimension. In diesem Sinn wird das Wort «monumental»

aber doch wohl nur von solchen gebraucht, die

Trambahnunfälle «tragisch» und Krawatten «stilvoll»

nennen, ohne dass man das gerade zur Definition des

Tragischen oder des Begriffs des Stils verwenden möchte.

Es ist darum auch gar nicht nötig, wie H. S. unter

Zitierung von Doesburg meint, dass erst die neue Architektur

den Begriff «monumental» unabhängig von gross

und klein gemacht habe — denn davon ist er von jeher

grundsätzlich unabhängig gewesen. Der Unterschied von

monumental und nicht-monumental ist vielmehr mit

allgemeinerer Geltung ganz der gleiche, wie der

speziellere zwischen sakral und profan. Es ist ein Unterschied

der Tonart, des Anspruchs, der sich in der

Komposition ausdrückt, also im rein Aesthetischen, und der

mit dem äusseren materiellen Aufwand an sich nichts

zu tun hat und der auch nicht von der Menge des

Formenaufwandes abhängt. Silo und Fabrikgebäude mögen so

gross sein wie sie wollen: sie sind vielleicht
staunenerregend, überwältigend, kolossal, aber deswegen keineswegs

monumental, wogegen der Briefbeschwerer aus

schwarzem Serpentin auf dem Tisch des Generaldirektors
monumental sein kann, ohne gross zu sein. Und Riesen-

sladion und Hudsonbrücke werden erst dann monumental,

wenn sie über ihre technische Leistung hinaus auch

äusserlich als Manifest einer Staatsideologie in Erscheinung

treten, wenn sie also über ihren blossen

Nützlichkeitscharakter hinaus noch durch besondere Massnahmen

pathetisiert, in eine quasi-sakrale Tonart versetzt

sind.

Wo ist Monumentalität sinnvoll?
Hier erheben sich nun zwei Kapitalfragen. Die

erste ist weltanschaulicher Natur, wobei das Wort die

Sphäre des Religiösen, wie auch die der politischen Ideologie

mit enthalten soll. Sie lautet: Wo ist Monumentalität

erlaubt und berechtigt, wo liegt die Grenze zwischen

profanen und monumentalen Aufgaben? Zwischen dem

Alltäglichen und dem Ausserordentlichen? Die zweite

Frage ist architektonisch-technischer Natur: Welches

123


	Anmerkungen zum Musée de l'art moderne in Paris

