Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 25 (1938)

Heft: 4

Artikel: Anmerkungen zum Musée de I'art moderne in Paris
Autor: Schmidt, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-86705

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-86705
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

sig kleine Bildungselite. Nun kidme es aber darauf an, aus-
serdem auch noch breitere Volkskreise fiir die Kunst-
denkmailer zu interessieren, nicht fiir ihre wissenschaft-
liche Seite, die in den Inventarisationswerken zur Dar-
stellung kommt, — denn dafiir kann man billigerweise
nicht {iberall Interesse verlangen, und es gibe kein
sichereres Mittel, den Leuten die Freude daran zu ver-
derben, als indem man solches Interesse forderte. Es gilt
vielmehr, auf einfachere Art eine spontane Teilnahme
und Liebe fiir die alten Bauten in breiten Schichten der
Bevolkerung zu wecken. Mancher Bauer, der sein altes
Haus als baufédllige Baracke einschitzte, die er lieber
heute als morgen gegen einen Neubau vertauschen wiirde,
sieht heute dieses gleiche Haus mit andern Augen an,
seit er die Erfahrung machte, dass auswirtige Architekten
und Techniker es der Miihe wert fanden, diesen alten
Bau eigens zu vermessen und aufzuzeichnen, ohne dass
der Besitzer etwas hitte dafiir zahlen miissen, und ohne
dass es mit Steuereinschéitzung und Feuerassekuranz zu-
sammenhingt.

Es wiire schon, wenn sich gerade ldndliche Gemeinden
dazu entschliessen konnten, etwa jedem Schiiler am Ende

der Schulzeit ein Heftchen zu iiberreichen, in dem die
wichtigsten Kunst- und Naturdenkmiler der Gemeinde
auf ansprechende — nicht auf gelehrte — Art beschrieben
und abgebildet sind — wozu man gewiss billige Galvanos
aus den Inventarisationswerken bekommen koénnte. Und
was noch wichtiger wire: alljahrlich sollte ein bestimm-
ter Tag dafiir reserviert werden, dass die Lehrer mit
ihren Schulklassen die nach irgendeiner Seite bemer-
kenswerten Gebdude ihrer Gemeinde besuchen, diese
erkldren und dadurch dem Bewusstsein der Einwohner
einprdgen; und zwar miisste das in einem festlichen Rah-
men als kleine Feier aufgezogen werden und nicht als
Lehrer
konnten dann eine ganze Reihe von Deutschstunden, Geo-

sduerliche Heimatkunde-Stunde. Intelligente
grafiestunden usw. vor- und nachher um dieses Festchen
gruppieren, womit viel mehr und viel Intensiveres fiir
Heimatschutz, Heimatliebe und das Nationalbewusstsein
geleistet wire, als mit allen grosstéonenden Tiraden und
Mythosweihrauchwolken a la Liehburg. Vielleicht neh-
men sich die zahlreichen Lehrer der Sache an, die Mit-
glieder der Vereinigung fiir Heimatschutz sind, oder die
Neue Helvetische Gesellschaft — es wire der Miihe wert!

P. M.

Anmerkungen zum Musée de I'art moderne in Paris

In der Januarnummer des «Werk» schreibt Peter
Meyer iiber das neue Musée de l’art moderne in Paris.
In der gleichen Nummer wird ein Wettbewerbsentwurf
von Le Corbusier fiir dieselbe Bauaufgabe wieder-
gegeben. Wir haben unsern Kollegen und Redaktor
um Aufnahme einiger kritischer Anmerkungen zu dieser
Publikation gebeten — in der Meinung, dass Kritik und
Diskussion fiir unsere Arbeit als Architekten notwendig
und fordernd sind.

Wir mdochten dabei beide Arbeiten — die ausgefiihrte
und die nur projektierte — im Zusammenhang und unter
demselben Gesichtswinkel betrachten. Im «Werk» ist dies
nicht geschehen. Dadurch kommt Le Corbusier da zu
kurz, wo er von vorneherein {iiberlegen ist, nimlich in
der Erfassung der wesenllichen Aufgabe eines Museums.
Zwar sagt P. M. iiber den Bau der vier Pariser Archi-
tekten selbst: «Im Innern scheint die Losung nicht so
ganz gliicklich.» Jeder Besucher dieses Museums muss
es nun aber an sich selbst erfahren, dass die Losung
dies nicht nur scheint, sondern auch ist. Wir wiissten
keinen einzigen Museumsbau, der raumlich so uniiber-
sichtlich und ermiidend fiir den Besucher ist, wie gerade
dieser. Beim Projekt von Le Corbusier ist die entschei-
dende Frage der rdaumlichen Organisation im Gegensatz
dazu sehr klar und verstiindlich gelost. Die Kombination
von Rampen und quer dazu gestellten Ausstellungsriu-
men ist sofort erfassbar und gibt dem Besucher die Mog-

120

lichkeit, auch innerhalb des Hauses durch Ausblicke die
notwendige Orientierung und Entspannung zu finden.
Dagegen scheint uns Le Corbusier bei allen Vorziigen
seines Museums in der Gesamtdisposition im Nachteil.
Beim gegebenen Programm zweier vollstindig getrennter
Museen, an das sich auch Le Corbusier gehalten hat, ist
die beim ausgefithrten Bau ausgenutzte Moglichkeit,
eine Verbindung zwischen der hochliegenden Avenue
Wilson und dem tieferliegenden Quai de Tokio zu schaf-
fen und damit die beiden Museumseingiinge zu vereini-
gen, architektonisch unbedingt {iberlegen. Damit wird
das Paradestiick des ausgefiihrten Baues, der Portikus
zwischen den beiden Bauten, die Treppe und der gegen
die Seine offene Hof, nicht bloss eine Parade, sondern
eine wirkliche architektonische Qualitit.

Auf die Frage des Museums ist P. M. nicht einge-
gangen. Dafiir wihlt er den Bau der vier Architekten,
den er {ibrigens «keineswegs als Vorbild und fertiges
Meisterwerk» angesehen wissen mochte, als Anlass zu
einer Auseinandersetzung iiber «das Problem des Monu-
nentalen», das <heute wieder in den Mittelpunkt der
Modernitdt riickty. Ueber diese Frage mochten wir uns
darum auch mit ihm auseinandersetzen. Wir halten uns
dazu einigermassen verpflichtet, weil wir, zusammen mit
einer Generation gleichgesinnter Architekten, eine ganz
bestimmte Stellung in dieser Sache eingenommen haben.

Wir hielten es zunidchst fiir notwendig, sowohl die



Monumentalitit des historischen Steinbaukastens als
auch die modernisierte Monumentalitit eines Peter Beh-
rens u. a. abzulehnen, wobei iibrigens, wenn wir nicht
irren, P. M. durchaus auf unserer Seite war. Wir sahen
die Frage nicht als eine ausschliessliche Angelegenheit
der Form. Darum schrieben wir (1925): «Warum sind
unsere Maschinen schon? Weil sie arbeiten, sich be-
wegen, funktionieren (Fabrik, Silo, Lokomotive, Last-
wagen, Flugzeug). Warum sind unsere Hiuser nicht
schon? Weil sie nichts tun, herumstehen, repréasentieren
(Villa, Schulpalast, Geistestempel, Bankpalast, Eisen-
bahntempel).» Wir verlangten also weder, dass das Haus
eine Maschine, noch dass es nicht schon sein solle. Wir
verlangten einen neuen Sinn und erwarteten daraus eine
neue Schonheit. Sollte die Architektur deshalb nicht
monumental sein? Zitieren wir hieriiber Théo van Does-
burg (1924): «Die neue Architektur hat den Begriff mo -
numental unabhingig gemacht von gross und klein
(da das Wort «monumental»y verbraucht ist, setzt sie an
seine Stelle das Wort «bildend»). Sie hat gezeigt, dass
alles besteht durch das Verhiltnis, das Verhédltnis des
einen zum andern.» Wo war die Rede von «aussermensch-
lichen Proportionen»? Wir sahen nichts Aussermensch-
liches — zu allerletzt in der Technik, die, weil sie den
Menschen als ein Wesen der Vernunft sieht, von sich
aus die klarste Beziehung zwischen Mensch und Ding
herstellt. Es konnte sich fiir uns also gar nicht darum
handeln, wie P. M. sagt, «in der Welt der Technik den
menschlichen Mafistab durchzusetzen» — sondern gerade
umgekehrt den menschlichen Mafistab der Technik in
der Welt durchzusetzen, wobei Mafistab nur den archi-
tektonischen Ausdruck fiir den «Sinn», also die Ver-
menschlichung der Dinge bedeuten wiirde. Ist das ein
Widerspruch zur «Klassizitdat»? Wenn wir unter diesem
Ausdruck P. M.s die klassische, also vor allem die grie-
chische Architektur verstehen diirfen, so waren es nach
unseren Kenntnissen gerade die griechische Architektur
und die griechische Philosophie, die jenen Schritt zur
Vermenschlichung getan haben, aus dem heraus erst die
Welt der Technik, der Ratio im weitesten Sinne, zu der
wir heute stehen wollen, sich entwickeln konnte.

Wir miissen in diesem Zusammenhang kurz auf das
Projekt von Le Corbusier zuriickkommen. Wir sind der
Meinung, dass gerade Le Corbusier zu den Fragen, die
wir eben beriihrt haben, Entscheidendes beigetragen hat.
Trotzdem, oder gerade deshalb koénnen wir eine Kritik
seines Museumsprojektes nicht unterlassen. Wir haben
anerkannt, dass er eine prinzipielle und durchdachte
Losung der Museumsaufgabe gibt. Ohne Zweifel erwartet
aber Le Corbusier mehr, und zwar die Wirkung des
Baues im Sinne einer Monumentalitit, wie er sie, wenn

wir an seine Schriften denken, auf der einen Seite in

der Pyramide, im Parthenon, in der Omarmoschee —
auf der andern Seite im Silo, im Riesenstadion, in der
Hudsonbriicke erblickt. Wiirde eine solche Wirkung ein-
treten? Nehmen wir die zuletzt genannten technischen
Bauten, so erkennen wir, dass ihre Grosse und Eindeutig-
keit ganz klar der Grosse und Eindeutigkeit der techni-
schen Aufgabe entsprechen, wobei bezeichnenderweise
die Wirkung um so grosser ist, je geringer der technische
Aufwand im Verhéltnis zur Aufgabe ist. Die hinauf-
getiirmten abgetreppten Etagen, die dadurch entstehen-
den kolossalen offenen Galerien und der eben dadurch
bedingte sehr hohe Quertrakt Le Corbusiers ergeben nun
zweifellos einen sehr eindrucksvollen technischen Auf-
wand. Man konnte sich fragen, ob er rein sachlich be-
rechtigt ist: das Abtreppen der Etagen ist dann zu ver-
antworten, wenn ausser Oberlicht auch Seitenlicht ge-
fordert wurde — fiir Oberlicht allein wiirde man bei
gleicher Grundfliche auch mit einer eingeschossigen
Anlage auskommen. Wie dem auch sei — wir sind der
Meinung, dass der technische Aufwand des Vorschlages
nicht wie beim Speichern des Korns, dem Ausbreiten der
Zuschauer im Stadion, dem Fiihren des Verkehrs iiber
eine Briicke unmittelbar verstindlich wird. Wir meinen
sogar, er widerspreche dem Sinn der Aufgabe, bei der
es um das Aufstellen und Betrachten von Kunstwerken
geht. Die erwartete Wirkung im Sinne eines technischen
Bauwerkes muss ausbleiben. Was bleibt, ist ein techni-
scher Formalismus. Also etwas Aehnliches, wie wenn mo-
derne Architekten zur Aufnahme von Kirchenglocken
ein offenes Eisengeriist aufstellen, als ob — wir stellen
uns auf den Standpunkt des Gldubigen — das Léuten
von Glocken und das Heben von Lasten im Sinn ver-
gleichbar wiren. Der Sinn ist ein wesentliches Element
der Architektur. Wo die Form selbstherrlich an die Stelle
des Sinnes tritt, verfillt man dem Formalismus, der der
Feind des Lebens und damit der echten Kunst ist — ganz

gleichgiiltig, ob man — sehr modern — Kirchenglocken
in einem Krangeriist aufhingt oder — etwas altmodi-
scher — Bahnhéfe und Banken im Geiste von Ravenna

und Babylon baut.

Ist dieser verlangte Sinn nun irgend etwas Abstrak-
tes, der sichtbaren Form Fremdes? Wir brauchen nur,
ebenso wie wir das Projekt Le Corbusiers den genann-
ten technischen Bauten gegeniibergestellt haben, die
Gegeniiberstellung mit den ebenfalls genannten histori-
schen Bauten vorzunehmen. Die Dreiecksflichen der
Pyramide, die Sdulenreihen des Parthenon, die Kuppeln
und Minaretts der Omarmoschee besitzen — was auch
immer ihr ideologischer Sinn gewesen sein mag — einen
unmittelbaren, als sichtbare Form vollkommen eindeu-
tigen ridumlichen Sinn. Im Gegensatz dazu sind die Hof-

rdume, die Galerien und die zwischen hohen Baukérpern

121



steckende Glaskuppei Le Corbusiers konstruktive Ergeb-
nisse von zufilliger, sogar widerspruchsvoller raumlicher
Wirkung. Im Endergebnis fehlt die fiir den Betrachter
ohne weiteres aus der rdumlichen Erscheinung ablesbare
Einheit von Sinn und Aufwand.

Wir halten diese Einheit von Sinn und Aufwand fiir
die wesentliche Voraussetzung einer Architektur — wo-
bei wir «Sinn» als notwendige Erweiterung des iiblichen
Begriffes «Funktion», aber nicht als einen Gegensatz
dazu gebrauchen — und damit erst recht fiir eine Vor-
aussetzung des Monumentalen. Ohne diese Voraussetzung
wird die architektonische Form zur leeren Formel, zum
selbstherrlichen Formalismus. Man darf ruhig sagen,
dass dieser Formalismus die eigentliche Landplage un-
serer heutigen Architektur bildet. Wenn P. M. feststellt,
«wie sehr das Problem des Monumentalen wieder in
den Mittelpunkt der Modernitét riickt, ldsst sich an allen
Bauten der Ausstellung ablesen», so mochten wir lieber
feststellen, dass sich der Formalismus immer noch als
der eigentliche Mittelpunkt der «Modernitity erwiesen
hat — angefangen von den unzéhligen kubischen und
anderen abstrakten Korpern, den ebenso zahlreichen
inhaltlich nichtssagenden Wandbildern und Plastiken
bis hinab zu den vor lauter Kunst unlesbaren grafischen
Darstellungen. Wirklich frei von diesem Formalismus
war eigentlich einzig der, iibrigens von einem Schiiler
Le Corbusiers stammende Bau des spanischen Pavillons
(die Grafiken auch hier leider ausgenommen): dem
Sinn einer sehr starken und einfachen rdumlichen An-
ordnung entsprach der sparsame Aufwand einer sorg-
féltig durchgebildeten Skelettarchitektur.

Doch wenden wir uns nun dem Neubau des Musée
de l'art moderne zu, von dem gesagt wird, es stelle «das
Problem des Monumentalen auf hoherem Niveau zur
Diskussion». Fiir uns ist das eine grundsétzliche Frage.
Wir wissen allerdings, dass P. M. auf «Grundsétzlichkeit»
in Architekturfragen da nicht gut zu sprechen ist, wo er
dahinter sektiererische Ueberheblichkeit wittert. Wir
verstehen auch, dass er unseren Schweizer Architekten
hie und da gerne etwas mehr unbekiimmerte Grossziigig-
keit und Eleganz wiinschen mdchte. Beides ist anzu-
erkennen. Dennoch sind wir der Meinung, dass die ge-
wisse Grundsitzlichkeit unserer jiingeren Schweizer
Architektenschule kein Schaden war. Dass {iibrigens
Grundsitzlichkeit und Grossziigigkeit sich nicht auszu-
schliessen brauchen, beweist eine so seriose Architektur
wie Karl Mosers Basier Antoniuskirche — wohin Gross-
ziigigkeit ohne Grundsitze fithren kann, die neue Lu-
zerner Karlikirche.

Ist es also — das Recht auf Grundsitze vorausgesetzt
— richtig, im Pariser Museum einen Schritt zu einer
echten monumentalen Architektur zu sehen?

122

Wir haben bereits anerkannt, dass die Gesamtdispo-
sition des Baues, soweit sie sich in dem verbindenden
Durchgang und dem tieferliegenden offenen Hof aus-
driickt, eine wirkliche Qualitdt bedeutet. Das hat einen
Sinn und hélte ihn selbst dann, wenn es im Hof nur
Blumen und Bidume gibe. Es wiirde diesen Sinn auch
dann nicht verlieren, wenn der Besucher zu beiden Sei-
ten der Anlage zwei wirklich modern durchdachte Mu-
seumsbauten betreten wiirde. Wohl aber wiirde die ganze
Architektur, die heute so besticht, damit in Frage ge-
stellt werden. Oder kann man wirklich die Sdulenparade
am Eingang und die Enfilade von Fenstertiiren auf den
Hof hinaus als eine Schonheit fiir sich akzeptieren? Wir
brauchen hier nicht dariiber zu phantasieren, was ein
modernes Museum wirklich sein konnte — es geniigt,
7zu wiederholen, dass dieses Museum keines ist, sondern
eine Marter fiir den Besucher. Damit entlarvt sich aber
auch diese ganze Architektur als leerer Formalismus.

Als eine solche Schonheit an sich ist aber keine wirk-
liche Architektur denkbar und zu allerletzt eine monu-
mentale. Weder die Pyramide, noch das Parthenon, noch
die Hagia Sophia sind nur Architektur, sondern ein Grab,
cin Tempel und eine Moschee. Man hat das iibersehen
und hat Wachthiiuser, Parlamente und Schwimmbider
daraus gemacht. Sollen wir wieder von vorne beginnen
mit dem Aufwérmen und Uebersetzen? Oder was soll
man anderes darunter verstehen, wenn iiber das Pariser
Museum gesagt wird, es gehe «an Kiithnheit und Leichtig-
keit weit iiber alle neudeutschen Bauten hinaus, indem
es sich zu einer wirklichen Siulenarchitektur aufschwingt
und diese, wie es dem grossen Motiv der Sdule zukommit,
iitber die niedriger artikulierten kubischen Massen trium-
phieren lédsst». Also dasselbe wie in Berlin, Niirnberg
und Miinchen — nur ein wenig schicker, pariserischer.
Wird es dadurch wahrhaftiger? Fiir uns wird die Sache
auch dadurch nicht schmackhafter, dass es heisst, das
neue Pariser Museum suche «mit einfachen und archi-
tektonisch sauberen Mitteln jenen Eindruck gehobener
Menschlichkeit, fiir den die europidische Kultur die klas-
sische Formenwelt ausgebildet hat, mit dem Geist der
modernen Technik zu verbinden, der zur Wertschitzung
glatter Fldchen, einfacher Formen, grosser Spannweiten
erzogen hat». Ueber die Bedeutung der klassischen Nicht-
nur-<Formens»welt fiir die nicht nur «européische» Kul-
tur haben wir uns bereits ausgesprochen und der «Geist
der modernen Technik» bleibt uns in diesem Zusammen-
hang ein ebenso formalistischer Begriff, wie weiland
der «Geist der Gotik», der eine Zeitlang in Kaffeehéu-
sern und Warenhdusern umging.

Wir geben zu, dass wir nicht imstande wiren, auch
nur ein Wort iiber das zu schreiben, was nun eigentlich
am Parthenon die Architektur ausmacht. Wir wissen nur,



dass mit ihr verglichen diese Pariser Architektur mit
ihrer «Spannung zwischen diesen typisch modern-ab-
strakt empfundenen, prismatischen Baukorpern und dem
plastischen Motiv der Sidule und dem ihr verwandten
der Figuralskulptur» eine leere Theaterkulisse ist. Nicht
anders ist es mit der Plastik: «Sehr schon sind die
grossen flachen Reliefszenen zu seiten des Sdulenhofes:
hier ist der plastische Schmuck wirklich einmal so in
die Architektur eingebunden, dass man ihn nicht weg-
denken konnte»., Wir sehen davon ab, dass wir ihn uns
sehr wohl wegdenken konnten -— entscheidend ist die
Frage: Wo in der ganzen Architektur gab es eine Zeit, in
der sich die Plastik damit begniigte, schon und in die Ar-
chitektur eingebunden zu sein? Nicht einmal im Barock,

der doch die Arabeske iiber alles liebte. Fiir jeden nor-:
malen Beschauer miissen diese Reliefs ein unversténd-
liches Formenspiel bleiben, ein leerer Aufwand, der
nicht einmal den Sinn einer Verzierung auf einer Ge
burtstagstorte besitzt.

Ist unsere Beurteilung zu hart? Wir halten den Bau
unserer Pariser Kollegen weder fiir ein Ungliick, noch
sind wir der Meinung, er hitte im «Werk» nicht publi-
ziert werden sollen. Wovor wir einzig warnen wollten,
das ist, dass man bei dieser Gelegenheit eine Lebensfrage
unserer architektonischen Arbeit auf ein falsches Ge-

leise, mehr als das, auf ein totes Geleise schiebt.

Hans Schmidt BSA, Basel

Ueberlegungen zum Problem der Monumentalitét ais Antwort an Hans Schmidt

Ich bin Herrn Hans Schmidt dankbar, dass er das
Thema des Monumentalen in der Architektur aufgreift,
das heute in aller Schroffheit und Unausweichlichkeit
zur Diskussion gestellt ist, ohne Riicksicht darauf, ob
man es gern noch fiir eine Weile hitte ruhen und reifen
lassen. Dass das Thema in der Januar-Nummer gerade
anlédsslich des Pariser Museums angeschnitten wurde,
war vergleichsweise zufillig, weshalb wir auch auf die
einzelnen Vorziige und Nachteile dieses Beispiels nicht
weiter eingehen wollen. Ich bin mit H. S. einig, dass
dieses Museum schwere Miéngel hat: die neuen grossen
Bauten von A. Perret («Werk», Heft 3, Marz 1937, S. 85)
wiren der bessere Ausgangspunkt fiir eine Erorterung
gewesen, denn auch sie suchen einen monumentalen Ein-
druck mit modernen technischen Mitteln zu erzielen —
bei einfacherer Programmstellung und mit besserem Ge-

lingen.

Was ist Monumentalitat?

Worauf es bei der ganzen Diskussion vor allem an-
kdme, wenn man nicht aneinander vorbeireden will, wére
eine Definition des Begriffs <Monumentalitity. Ob Le
Corbusier wirklich irgendwo die D’yramide, den Par-
thenon, die Omarmoschee mit Silos, Riesenstadion und
der Hudsonbriicke unter den gemeinsamen Oberbegrift
des Monumentalen zusammenfasst, kann ich im Augen-
blick nicht verifizieren. Jedenfalls wiirde ich mit einem
solchen Begriff von Monumentalitdit nichts anfangen
konnen, denn in diesem Fall wire er wirklich nichts
weiter als eine Umschreibung fiir dussere Grosse der
Dimension., In diesem Sinn wird das Wort «monumen-
tal»> aber doch wohl nur von solchen gebraucht, die
Trambahnunfille «tragisch» und Krawatten «stilvolly
nennen, ohne dass man das gerade zur Definition des

Tragischen oder des Begriffs des Stils verwenden mochte.

Es ist darum auch gar nicht nétig, wie H. S. unter Zi-
tierung von Doesburg meint, dass erst die neue Archi-
tektur den Begriff «monumental» unabhingig von gross
und klein gemacht habe — denn davon ist er von jeher
grundsitzlich unabhéngig gewesen. Der Unterschied von
monumental und nicht-monumental ist vielmehr mit
allgemeinerer Geltung ganz der gleiche, wie der spe-
ziellere zwischen sakral und profan. Es ist ein Unter-
schied der Tonart, des Anspruchs, der sich in der Kom-
position ausdriickt, also im rein Aesthetischen, und der
mit dem #Husseren materiellen Aufwand an sich nichts
zu tun hat und der auch nicht von der Menge des Formen-
aufwandes abhingt. Silo und Fabrikgebdude mogen so
gross sein wie sie wollen: sie sind vielleicht staunen-
erregend, {iberwiltigend, kolossal, aber deswegen keines-
wegs monumental, wogegen der Briefbeschwerer aus
schwarzem Serpentin auf dem Tisch des Generaldirektors
monumental sein kann, ohne gross zu sein. Und Riesen-
stadion und Hudsonbriicke werden erst dann monumen-
tal, wenn sie iiber ihre technische Leistung hinaus auch
dusserlich als Manifest einer Staatsideologie in Erschei-
nung treten, wenn sie also iiber ihren blossen Niitzlich-
keitscharakter hinaus noch durch besondere Massnah-
men pathetisiert, in eine quasi-sakrale Tonart versetzt

sind.

Wo ist Monumentalitdt sinnvoll?

Hier erheben sich nun zwei Kapitalfragen. Die
erste ist weltanschaulicher Natur, wobei das Wort die
Sphire des Religiosen, wie auch die der politischen Ideo-
logie mit enthalten soll. Sie lautet: Wo ist Monumentali-
tat erlaubt und berechtigt, wo liegt die Grenze zwischen
profanen und monumentalen Aufgaben? Zwischen dem
Alltaglichen und dem Ausserordentlichen? Die zweite
Frage ist architektonisch-technischer Natur: Welches

123



	Anmerkungen zum Musée de l'art moderne in Paris

