
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 23 (1936)

Heft: 3

Artikel: Wilhelm Pinder : "Die Kunst der deutschen Kaiserzeit"

Autor: Meyer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-19903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-19903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hildesheim, Bronzetüren
1015 gegossen für St. Michael, 1035 an den
Dom versetzt; jeder Flügel aus einem Stück

gegossen, 4,72x1,15 m gross.
(Foto Kunstgesch. Seminar, Marburg.)

Adam und Eva nach dem Sündenfall

"Lif ^ *.:
St-e.

- J"

Z-'& vzs
g*k¦-¦

¦m

S»mWl.
L• -i.

•

-V.l
&"' I f W.Ä0 "

Wilhelm Pinder: < Die Kunst der deutschen Kaiserzeit>
Vorbemerkung

1935 wurde Professor Wilhelm Pinder von München auf den
prominentesten deutschen Lehrstuhl für Kunstgeschichte nach
Berlin berufen, vielleicht unmittelbar auf Grund seines neuen
Buches über Die Kunst der deutsehen Kaiserzeit Jedenfalls
dürfen seine Werke als repräsentativ für den derzeitigen
Stand der offiziellen Kunsthistorie in Deutschland gelten.
Daraus ergibt sich für uns, die wir nun einmal zum deutschen
Sprachgebiet gehören, so dass das Buch zweifellos auch in
der Schweiz gelesen wird, die Notwendigkeit, den eigenen
Standpunkt abzugrenzen, da Schweigen als Zustimmung
missverstanden würde.

Inzwischen ist eine ausführliche Besprechung dieses
Buches von Dr. Samuel Guyer in Nr. 183 der Neuen Zürcher
Zeitung vom 2. Februar 1936 erschienen. Wir freuen uns, dass
sie sich im wesentlichen mit unserer Auffassung deckt, (p. m.)

i.
Pinders Buch ist zweifellos eines der aufschlussreichsten

Kulturdokumente aus dem neuen Deutschland.

Pinder ist ein Gelehrter von grossem Wissen um die
Tatsachen der Kunslentwieklung — von zu grossem Wissen,

als dass es nicht seinem weissglühenden Patriotismus
manchmal in die Quere käme. Wo immer möglich,
interpretiert er die mittelalterliche Kunstgeschichte zugunsten

Deutschlands, aber er ist als Gelehrter Charakter genug,

um den fianzösischen Vorrang da anzuerkennen, wo er

sich durch keine Interpretation verschleiern lässt. Und

dieses im Kampf verschlungene Ringerpaar, Gelehrter

und Patriot, hat sich noch obendrein - wohl oder übel

gemeinsam — einer gemeinsamen Gefahr zu erwehren:
nämlich jener umfassenden Halbbildung von Schwarmgeistern

wie Rosenberg, Schultze-Naumburg usw., die

mit plumpen Händen nicht nur die wissenschaftliche
Redlichkeit preisgeben, sondern zugleich die dem einsichtigeren

Patrioten heilige Tradition Deutschlands. Natürlich

werden diese Parteigrössen mit keinem Wort ge-

1 Die Kunst der deutschen Kaiserzeit bis zum Ende der
staufischen Klassik. Geschichtliche Betrachtungen über Wesen

und Werden deutscher Formen von Wilhelm Pinder. 412

Seiten, 25X17,5 cm, 18-1 Abb. E. A. Seemann, Verlag, Leipzig
1935. Preis Er. MI.—.

nannt, aber — nur dem Eingeweihten sichtbar — strotzt

Pinders Buch von Polemik zwischen den Zeilen, so wenn

er die Verdienste Karls des Grossen hervorhebt, ohne

den es kein Reich und also auch keine sächsischen und

salischen Kaiser gegeben hätte, oder wenn er die
primitive These Schullze-Naumburgs zurückweist, dass jede

Menschendarstellung das «rassische Wunschbild» ihres

Schöpfers enthalten müsse, womit die ganze mittelalterliche

Plastik und Buchmalerei unter den Begriff des

«Kulturbolschewismuss-> und «Rassenverfalls» fiele. Dieser

Kampf gegen die in Deutschland herrschenden Mächte

der geistigen Finsternis ist Pinder sehr hoch anzurechnen

und muss in die Waagschale gelegt werden, wenn die

Grenze zwischen Objektivität und Patriotismus gelegentlich

weiter zugunsten des letzteren verschoben ist, als

wir es von unserm schweizerischen Standpunkt aus

verantworten könnten. Das Buch ist in einem expressionistisch

erregten, oft fast beschwörenden Stil geschrieben,

und wenn sein Verfasser darin der nationalsozialistischen

Ideologie bis an die Grenze des ihm Erträglichen

folgt (das nicht selten schon jenseits der Grenze

des uns Erträglichen liegt), so fragt sich der Leser, ob

hier um den Preis solcher Konzessionen zu retten
versucht wird, was an intellektueller Ehrlichkeit noch zu

retten ist. Hinter dem frenetischen Glauben an Deutschlands

Grösse glaubt man etwas wie Panikstimmung zu

fühlen: vielleicht ein Bewusstsein von der Mitschuld, die
Intellektuelle von der Art Pinders an der heutigen Lage
des deutschen Geistes tragen.

II. Romanische Plastik.
Hervorragend gut ist das Buch in allen Teilen, die

die Plastik betreffen. Besser ist die seltsame Verschränkung

der Fronten in der frühmittelalterlichen Plastik
nie gekennzeichnet worden (obschon sie schon vor Pinder

gesehen wurde) als in den Abschnitten, aus denen die

87



SSä /

r zz

nfW

Maria der Verkündigung, am Westportal
der Kathedrale von Reims

Der heilige Stephan vom Südportal
der Kathedrale von Chartres

Engel von einer Verkündigungsgruppe
Reimser Meister, Holz, im Louvre, Paris

Madonna des Bischofs Imad, 1051 — 1067

Holz, 112 cm hoch, ehemals mit Goldblech überzogen
Paderborn, Diözesanmuseum. Foto Kunstgesch. Seminar, Marburg

'Jeder Schritt in der Zeit vorwärts bedeutet dieses Mal einen Verlust

an Lebendigkeit und einen Gewinn plastischer Festigkeit und
Haltung> (Pinder). Das ist sehr richtig, und es gilt auch für die
Architektur, wo es Pinder nicht sehen will.

folgenden Zitate stammen. Das Malerisch-Aufgelöste, ein

Zeichen ^später» Entwicklung, wird zum Merkmal der

Anfangssituation, von der aus das Primitive, Ursprüngliche

erst wieder gefunden werden muss:

Das ottonische Schaffen mit plastischen Mitteln ist
zugleich n ii c h n i c h t plastisch und n o c h malerisch. X o c h

malerisch ist diese Kunst in Metall, Stein, Holz, weil hier der
letzte Schein der untergehenden alten Welt noch nachleuchtet.
Die Spätantike, in die das Karoliugischc sich hatte einbauen
müssen, war nicht mehr plastisch. Die ottonisehe Kunst war
s c h o n architektonisch, aher n o c h - n i c h t - e i n ra a I

plastisch, und dennoch, von jener her, n o c h malerisch -- sie
ist noch-nicht archaisch." Von den Reliefs der Hildesheimer
Domtüren (Abbildung Seite S7):

Wir spüren die spät antike Bildhaftigkeit, den Raum-
Illusionismus. Die Figur scheint sehrag in die Fläche gesteckt,
unten in sie eintauchend, oben schon ins Freie, hier noch ins
Leere stossend. Wir empfinden durchweg, dass die Grundlinie

der Gestalten nicht ihre Standlinie ist, die Relieffläche
nicht als Fläche gemeint, dass sie nicht nur Gebärdenfeld,
sondern auch noch in sich selber schwimmender Bildraum
ist. Das ehemals blanke Metall wirkt nicht als undurchdringlich

harte Platte, vor der die Gestalten stünden, sondern sein
Schimmer vertritt noch einen Raum, in dem jene befangen
und gefangen sind. Daher fehlt der Gleichlauf von Gestalt
und Fläche, das rechtwinklige Verhältnis, das uns heute so
selbstverständlich scheint. Erst spätere, weit derbere und
einfachere Werke werden es wieder besitzen.

III. Gotische Plastik.
Sehr schön wird auch der Unterschied zwischen der

deutschen und der französischen Plastik des Mittelalters

herausgearbeitet.
«Die französische Plastik stammt von gotischen Kathedralen,
insbesondere von Ausscnhauten, sie ist Architektur — und

Freiluftplastik. Die deutsche stammt von Einzelfiguren in
Innenräumen nichtgotischer Kirchen, die nicht einmal Fassaden

besitzen. Das ist eine gänzlieb grundverschiedene
Bedingung: Einzel gestalt gegen Serie, Innenraumplastik gegen
Freiluftplastik, Figuren, in deren Ahnenreihe die Säule völlig
fehlt, gegen solche, die geradezu fast Säulen gewesen, die
gleichsam angemensehlichte Säulen sind — architekturunab-
lüingige gegen architekturabhängige Figur. In Frankreich
steht der architekturbedingte lebensgrösse Maßstab der
Gewändestatuen am Anfange. Damit das Klassische erreicht
werde, muss die allzustark bindende Macht des Baulieben
gelockert werden. Umgekehrt steht in Deutschland, oft wenigstens,

kleines Format am Anfange. Damit das Klassische
erreicht werde, muss das Kleine gross, das Gerätehafte lebendig,
das Flächenhafte körperhaft gemacht werden.

Die französische Gestalt ist üblicherweise nur ein Teil,
der wie eine einzelne Harfensaite nur dureh die Querverbin-

88



£3£"iK~ \':^ to

,Tb7

m.

-.
Ei % ä- ¦ ..flSI*

mV

/ *.¦*•*
72* - ¦s.

F
«Törichte Jungfrau Sirassburg Idealfigur des Wilhelm von Kamburg

im Westchor des Doms zu Naumburg
'Kluge Jungfrau), Strassburg

düng zu den Nachbarn lebt, in sich selber so blicklos fast wie
eine Säule. Ihr Stil, ihre Geschlossenheit verbietet
geradezu den Durchbruch des Inneren, das Sichtbarwerden des
Unsichtbaren im weiten Blick. — —

«Noch immer gibt es sonderbarerweise kaum eine kunst-
geschiclitliche Darstellung, die den scharfen und grundsätzlichen

Unterschied des Deutschen vou dem Französischen in
dein ursächlichen Zusammenhange mit der Baukunst
anerkennte. Immer siegt hier noch die allgemeine Stilgeschichte
über die Völkergeschichte. Immer sieht man die gotische
Plastik als Einheit, denkt plötzlich die deutsche in die
französische Entwicklung hinein, denkt diese zu ihrer Vorstufe
um, was sie ja gar nicht ist — —.

Die deutsche Kunst, in allem weniger festgelegt, weniger
einseitig, weniger folgerichtig schreitend als die französische,
gelangt gerade dadurch stärker in die Nähe der Antike.
Schon im Magdeburger Reiter, dann vor allem in Naumburg,
wird sie einen Grad von Schwere und echter Statuarik
finden, den Frankreich nicht kennt und offenbar nicht will.

(Die Herkunft der französischen Statue aus der Säule
bestimmt nicht nur die Gestalt, sondern auch den Gehalt. Sie
zieht eine feste Grenze, die das unhezweifelbare, stets
bewährte stilistische Feingefühl des Franzosen nie überschritten
hätte. Die Herkunft aus der Säule legt die Grenze des
Ausdrucks v o r alle jene Gebiete, die ein allzu persönliches
Seelenleben erfüllt.

Das ist gut gesagt und vortrefflich beobachtet, nur
überlegt sich der Leser, wie dieser gleiche Tatbestand

wohl interpretiert würde, wenn die Rollen anders
verteilt wären? Ist es nicht doch wohl ein Missverständnis,
die französischen Figuren 'Seelenlos» zu nennen, weil
sich ihre Seele nicht handgreiflich und ad speetatores

appellierend aus ihren Augen herauslehnt? Die
französischen Figuren haben, wie Pinder selbst sieht, ihre
bestimmte architektonische Aufgabe, sozusagen ihre
funktionelle Pflicht, und des'halb keine Musse, um

sentimental zu werden; in neudeutscher Terminologie:
sie stellen ihre liberalistische Privatseele zugunsten der

Gemeinschaft zurück. Gerade aus dem Mangel einer
solchen Aufgabe, aus ihrer relativen «Heimatlosigkeit» liesse

sich für die deutschen Figuren die Notwendigkeit ab¬

leiten, ihren Halt im Naturalismus und im Individuell-
Psychologischen zu suchen (das hier als ein Teilgebiet
des Naturalismus auftritt).

Verdienstlich und nötig ist Pinders ausführliche

Abrechnung mit den köhlerhaft primitiven, grob

materialistisch-zoologischen Rassetheorien und der daraus

abgeleiteten Meinung Schultze-Naumburgs, jede künstlerische

Menschendarstellung musste sozusagen als Züch-

tungsprogramm gemeint sein. (Wir zitieren die betreffenden

Stellen anlässlich der Besprechung von Schultze-

Naumburgs Buch «Kunst und Rasse» später.)
Sehr schön ist Pinders Charakterisierung der

klassischritterlichen Stauferzeit:
Jetzt zum erstenmal kann die Menschengestalt auf

unsere Selbstdarstellung befragt werden. Das Menschlieh-Mass-
gebliche ist nun nicht mehr ein Unübertraghares und nur
Sinnbildliches, — — sondern ein verpflichtendes und
übertragbares Wunschbild; nicht ein unerreichbares Symbol,
sondern eine erreichbare menschliche Haltung: das Ritterliche.»
Adel... verpflichtet auch zu körperlicher Haltung. Eine

Schönheit auch des Körperlichen als Verpflichtung ist der
Erfolg.i Damit liefert (die adelige Lebensauffassung) die
Vorbilder für eine echt statuarische Kunst.) Eine malerische
Kultur kann auch ohne Verpflichtung zu adeliger Körperhaltung

bestehen. Sie schliesst sie nicht notwendig aus, aber
sie fordert sie nicht. Malerei gehört zu bürgerlichen Zeitaltern
w-ie klassische Plastik zu adeligen.

IV. Der Begriff des Plastischen in der
Architektur.

Eine sehr viel weniger glückliche Hand hat Pinder
bei der Behandlung der mittelalterlichen Architektur.
Er tritt ihr mit der vorgefassten Meinung von der Plastik
her entgegen; auch hier müsse eine grössere «Plastizität»
auf Seiten der deutschen Bauten liegen. Er verwendet
diesen etwas verschwommenen Ausdruck im Sinn von

«Massengruppierung», ja von «Silhouettenwirkung» —

also jedenfalls rein summarisch und optisch. Hier wäre
also zuerst abzuklären, was mit «plastisch» gemeint ist.

89



Das Wort hat einen physikalischen Sinn und bedeutet

dort soviel wie deformierbar. «Plastischer Ton» ist eine

Masse ohne bestimmte Form, hierin das Gegenteil von

einem Krystall. Der künstlerische Sinn des Wortes ist

gerade entgegengesetzt, er bezeichnet ein klargelegtes,

organisiertes und beseeltes Volumen, sinnvoll gemachte,

also nach irgendeiner Richtung genau festgelegte Materie.

Und so fasst es ja auch Pinder selbst, wo von Figural-

plastik die Rede ist. Auch wo der Bildhauer eine Bewegung

gibt, ist sie im formal ''ergiebigsten Augenblick»
festgehalten; das setzt eine wache künstlerische Intelligenz,
eine bewusste Entscheidung für eine bestimmte Formidee

voraus. (Dieses Festlegen, dieser jägerscharfe Blick
im Erhaschen der entscheidenden Nuance, der in jeder
Kunst nötig ist, ist von Hoffmannsthal unübertrefflich
formuliert worden in der Verszeile vom Dichter, der seines

Weges geht, «mit den Augen der Meduse schauend».)

Gerade die plastische Entscheidung im Grossen fehlt
aber den von Pinder so gepriesenen deutschen Kirchen

mit Chören an beiden Langhausenden. Beide sind Vorder-

und Rückseite zugleich — «wo soll ich mich

hinwenden, ich armes Brüderlein?» - es herrscht ein

unentschiedenes, diffuses, vage flutendes Raumgefühl in diesen

Räumen, mehr höhlenmässig — und hierin verwandter

dem byzantinischen, als dem westromanisehen Stil —

als plastisch. Es ist genau die gleiche Unentschiedenheit,
die Pinder anlässlich der frühromanischen Reliefplastik
selbst als unromanisch, als ein zu überwindendes Ueber-
bleibsel der Spätantike empfindet, die in der deutschen

Architektur viel länger nachwirkt als in den Figuren.
Auch die Mauermaterie hat nirgends Krystallstruktur,
sie wird durch den unentschieden nach allen Seiten

drängenden Binnenraum ausgebeult, mehr deformiert

als artikuliert, und hier sieht Pinder mit Recht eine

Verwandtschaft mit dem deutschen Barock, für den

m
•>

s*"M

.^_^_
mnM

Mangel an plastischem Gefühl, bloss
graphische Konturierung der
Oeffnung, statt Gliederung. Die Sockelprofile

verlieren den Sinn einer
Schichtung auch für die horizontalen

Strecken. Kryptenfenster vom
Typus eines « Sockel - Umlaufportals»,

St. Peter zu Fritzlar (Reg.-Bez.
Cassel).

Plastische Gliederung,
Ausscheidung körperlich umrisse-
ner Formen zur Rahmung des

Fensters. St. Hilaire zu Melle
(Dept. Deux-Sevres).

das gleiche gilt. Das wird mit letzter Deutlichkeit sichtbar

an den in Deutschland so beliebten «Sockelumlaufportalen»,

wo massenhaft übereinandergeschichtete,
kolossalische Sockelprofile von der Portalöffnung
gewissermassen in die Höhe gestaucht werden. Das Portal

vermag keine eigenen Formen auszuscheiden, es ist nicht

artikuliert, die Mauer gliedert sich nicht in jene

Abstufungen und Säulen, mit denen die plastisch
unvergleichlich wachere, formbereite Mauer des westromanischen

Stils und der daraus erwachsenden Gotik auf jede

Durchbrechung antwortet. Demgegenüber erscheint die

Mauermaterie des ostromanischen Stils formträge,
zähbeweglich, zugleich bleischwer und kraftlos — also in

allem das Gegenteil von plastisch geformt.
Zu den fassadenlosen, doppelchörigen deutschen Bauten

mit dem Eingang in der Langhausflanke gibt es in

Frankreich freilich keine Parallelen. Dafür weisen die

französischen Umgangschöre und besonders die Ostseite

der auvergnatischen Kirchen einen Reichtum der

Massengruppierung auf, für den Deutschland keine Beispiele
hat. Dass hierin eine Zentralraum-Idee enthalten, sieht

auch Pinder — aber dass sie zudem so beherrscht ist,
dass sie mit dem Langhaus in ein harmonisches
Verhältnis kommt, würde von ihm gewiss ganz anders
unterstrichen werden, wenn es sich um deutsche Bauten
handelte. (Abbildungen S. 91.)

(St. Gabriel,
Bouches du
Rhone)

K
-4

y>

iti

I

Plastische
Durchglie-

derung der
Mauer von

grösster
Konsequenz.

Ohne Parallelen
in Deutschland

Fassen wir also «Plastizität» strenger, so dass auch

die Durcharbeitung, die Durchformung der Mauerinaterie

im einzelnen darin enthalten ist, wie beim Bildhauer die

90



Maria Laach, um 1150

(Foto Staatliche Bildstelle, Berlin)
vorn rechts der Westchor, hinten links der Ostchor

Sehr schöne Massengruppierung im Ganzen, aber keinerlei
plastische Gliederung der einzelnen Mauerkörper. Statt
Gliederung lediglich Dekoration durch flache, in reichem Relief
sozusagen aufgezeichnete Blenden und Bogenfriese.

Mi

n̂ m rm

ns.

^
1iAn

\A *\

L-

Saint-Nectaire (Dep. Puy-de-D6me)

Ein Glied der auvergnatischen Bautenfamilie. «Keine
abendländliche Baukunst steht bekanntlich so wenig wie die
deutsche auf dem Grundgedanken des einfach am Boden

liegenden Rechtecks. Keine ist von Natur aus so stark auf
das Zentralisieren ausgegangen.¦> (Pinder S. 190.) —

Aber sind diese Chöre mit Chorumgang und Kapellenkranz

nicht das Reifste, was sich an Zentralbauidee denken
lüsst, noch dazu in vollkommen glücklicher Verbindung mit
einem Langhaus? Dieses Schema ist, soviel sich erkennen
lässt aus äusserst spärlichen spätantiken Anregungen, an den

grossen Pilgerkirchen, vorzugsweise des Südwestens,
entwickelt werden. (St. Martin zu Tours zwischen 997 — 1040,

Kathedrale von Orleans, beg. nach 989, St. Remi zu Reims,
vollendet 1039, St. Martial zu Limoges, vollendet um 1003,

S. Sernin zu Toulouse, beg. zwischen 1075—1080 usw.) Es

wird zum herrschenden Schema selbst für kleinere Kirchen
in ganz Aquitanien, und zum Ausgangspunkt der gotischen
Kathedralenchöre (was Pinder selbst S. 298, 299 andeutet).

Präzise, plastische Gliederung der Mauer durch Streben
und Rücksprünge von einheitlichem Maßstab.

:¦..:.>-

'

&&£&& ¦ -W

Der Dom zu Worms
links der Westchor von 1225, rechts der ältere Ostchor

Also die gleiche räumliche Unentschiedenheit wie oben
bei Maria Laach. Eingänge in den Langhausflanken. Bei viel
grösserem Formenreichtum als Laach auch hier keine
konsequente plastische Durchgliederung der Mauer.

Der Westchor einzeln S. 95.

.-.-•¦

*<\>iWl .wti

**. \Ai\ —
-:¦

iiiiiilsimm
ii-
m

.LL

91



haptische Durchformung seines Steines oder der Bronze

dazu gehört, und nicht nur das «Bild», so hat Frankreich

einen nicht zu bestreitenden und nie eingeholten

Vorsprung: Nie, oder dann unter belegbarem
westlichem Einfluss, hat ein Bau des deutschen Mittelalters
diese absolute Einheit des Gliederungsmaßstabs, vor
allem diese Konsequenz der Abtreppung der Mauer in

Tiefenschichten, die an allen Fenstern, Portalen, Pfeilern,

Bogen, Strebenkanten usw. wiederkehren, wie sie

selbst an den unbedeutendsten Bauten des Westens sich

von selbst verstehen. Gerade das aber nenne ich Plastizität,

diese Durchgliederung der Materie, die erst
hiedurch materielle Wucht und Schwere und formale Aktivität

bekommt, eine Durchgeistigung des Stoffes, neben

der die deutschen Bauten, sobald sie überhaupt (und

dann inkonsequent) gliedern, formträge und bei aller

Massenentfaltung seltsam gewichtslos wirken. Der
französisch-romanische Stil, und zwar nicht nur in

Nordfrankreich, fordert eine klar überschaubare Durchformung

der Räume und Mauerkörper, und deshalb eine

genaue Entsprechung der äusseren und inneren Gliederung,

wie sie in Italien und Deutschland unbekannt

bleibt. Diese Entsprechung hat zur Folge, dass die

Massengruppierung, etwa der auvergnatischen Chöre, auch

dem Innenraum zugute kommt, während die aussen so

imposanten deutschen Westwerke eine schwer

überschaubare, unter sich und mit dem Langhaus nur lose

zusammenhängende Vielheit von Räumen enthalten. Und

was gewinnt der Innenraum zum Beispiel von Gross

St. Martin in Köln von der gigantischen Attrappe des

Vierungsturms? Die Frage der architektonischen
«Ehrlichkeit», die Pinder peinlicherweise gegenüber der
französischen Gotik aufwirft, liesse sich auch hier stellen,

wenn diese Frage überhaupt einen Sinn hätte.

Man kann diese konsequente Durchgliederung
«Rationalismus» nennen, darf aber nicht vergessen, dass

das nichts mit banaler Vernünflelei oder Pedanterie zu

tun hat, die man sich heute so gern beim Wort Rationalismus

vorstellt. Es ist ein Rationalismus grossen Stils,
ein leidenschaftlicher, mit Temperament und sinnlicher

Anschauung gesättigter Wille, auch noch den letzten Rest

an blinder, formloser Materie in scharf umrissene

Formen zu fassen, ein männlicher, ja heroischer Entschluss

zur menschlichen Selbstbehauptung, zu einer Wachheit

des Bewusstseins, die alles Verschwommene,

Rauschhaft-Ungefähre als feindlich und sozusagen als Sündenfall

empfindet, weil darin diese Bewusstheit
preisgegeben wird.

Pinder vertritt den Standpunkt, die romanische Kunst

Deutschlands, die auf diese Durchformung verzichtet,
sei nur «anders», keineswegs «weniger» als die Frankreichs,

weil sie sich eine ganz andere Aufgabe stelle.

Das ist so lange richtig, als das deutsche Mittelalter

überhaupt darauf verzichtet, sich auf die westliche

Gliederung einzulassen, wie es die byzantinische Architektur

tut. Wenn man dann aber die westlichen

Gliederungsformen übernimmt, ohne sie ihrem Sinn gemäss

konsequent handhaben zu können, so ergibt sich ein

durch keine Interpretation zu verschleierndes
Wertgefälle. Limburg an der Lahn zum Beispiel ist eine

herrliche, unvergesslich grossartige Bautengruppe — aber

auf die ästhetische Folgerichtigkeit ihrer Gliederung im
einzelnen hin darf man es nicht ansehen: die gotischen
Formen sind übernommen, aber nicht verstanden. Und

dabei wäre durchaus vorstellbar, dass der Bau
unbeschadet seiner Massenwirkung mit dem gleichen
Formapparat auch noch richtig durchgegliedert wäre — und

das wäre doch sicher "mehr und nicht nur ^anders»?

Es ist unfruchtbar, dieses Anti-Intellektuelle, id est

Ahistorische als Kernstück und Verdienst der deutschen

Kunst hinzustellen, nachdem sich diese selbst

bemühte, es zu überwinden. Es ist freilich an sich weder

gut noch böse, wie auch die Kindheitsform eines

Individuums ausserhalb einer solchen Wertung steht, ja diese

primitiven Zustände sind sogar höchst ehrwürdig und

vielleicht beneidenswert. Aber wenn eine Kunst in dieser

Entwicklungsphase verharrt, während andere —

vielleicht unter empfindlichen Opfern — zu differenzierteren

Zuständen fortschreiten, so wird "Primitivität» zu

«Zurückgebliebenheit».
Es gibt ein untrügliches Mittel, festzustellen, welches

Niveau höher liegt: die Wasserwaage. Denn das Wasser

kl
,-•

"",,A
¦¦"'•¦ j

/
I Ä

1r.

Alpirsbach im Schwarzwald, gegen Westen
Ein Bau der <Hirsauer Schule«, gegründet 1095

92



11

H*i

',.-¦

V.i

Chartres, südlicher Westturm
(le Clocher vieux)
vollendet um 1170

Vernouillet (Seine et Oise)
Turm über der Vierung
(Archives photographiques, Paris)

S e n 1 i s (Oise), nördlicher
Westturm der Kathedrale
(Archives photographiques, Paris)

«Nordfrankreich wollte eigentlich immer wieder den Spitzhelm nicht, den es wohl kannie und konnte» (Pinder). Dabei ist gerade
der sich durch kunstvolle Ueberleitungen aus dem Quadrat zum Achteck und zum durchbrochenen, von ragenden Spitzen umgebenen
Spitzhelm steigernde Turm ganz ausschliesslich im romanischen Stil Südwestfrankreichs entwickelt und in der Frühgotik vollendet
worden. Wir nennen Limoges (um 1030), Brantöme, Le Puy (beide Ende XI. Jahrhundert) und die unvergleichlich grossartige
Turmfamilie Chartres, VendOme (um 1150), Etampes (beg. um 1160), Angers (Tour St. Aubin); ausserdem die fantastisch spitzen Kapellenhelme

von Montmorillon (Vienne), (Fragment), Beaulieu-les-Loches (Indre et Loire), (nur in Abbildung überliefert), oder Apsidendächer
wie Audrieu und St. Nicolas zu Caen (beide Calvados).

Das Motiv des Wimpergs, diese Spitzhelmidee par excellence, ist eine ausschliesslich französische Angelegenheit, die sonst nur
ausnahmsweise konsequent gepflegt wird, und wenn viele Kathedralentürme ohne den geplanten Spitzhelm blieben, so geschah das
wahrscheinlich gerade aus dem von Pinder der Gotik abgesprochenen plastischen Gefühl: man wollte zur optischen Widerlagerung
der zartgliedrigen Langhausflanken eine kubisch übersichtliche Masse im Westen, und nicht Spitzen, die durch ihre Schrägen die
kubische Klarheit auflösen.

lauft allemal vom höheren zum tieferen. Genau so geht

es mit den kulturellen Einflüssen — und wenn die

Kunsthistoriker unbequeme historische Tatbestände noch

so geistreich weginterpretieren — saxa loquuntur!

V. H i r s a u.

Pinders vorgefasste Meinung über den romanischen

Stil Deutschlands führt an zwei Stellen zu einer Preisgabe

allerwichtigster Baudenkmäler. Sein erstes Opfer

93



ist die Bauschule von Hirsau, zu der als uns vertrauteste

Beispiele Alpirsbach und das Münster von Schaffhausen

gehören. Nur um die Priorität der Wölbung von Speyer

gegenüber Frankreich zu unterstreichen, werden diese

flachgedeckten Bauten französischer Herkunft verdächtigt,

obwohl in ganz Frankreich nicht ein einziger
ähnlicher Bau nachweisbar, geschweige denn erhalten

ist! Die hirsauische Klosterreform ist freilich von Cluny

ausgegangen und hat durch ihre liturgischen Vorschriften

ins Bauprogramm eingegriffen, aber die Formensprache,

in der das Programm verwirklicht wird, hat mit

Cluny nichts zu tun, und noch der spätere Riesenbau von

Cluny hat nur in ganz beschränktem Umkreis Schule

gemacht, von Paray-le-Monial bis zu den vom Orden

unabhängigen Kathedralen von Autun und Langres.
Ordensvorschrift oder auch nur Gewohnheit ist eine Ueber-

nahme der Bauformen vom Mutterkloster bei den

Kluniazensern nie gewesen — im Gegensatz zu den Zisterziensern.

Es war also wirklich nicht welsche Tücke, die «den

Gedanken der Mittelschiffwölbung erstickt» hat, die

Hirsauer Kirchen gehören unserer Ueberzeugung nach

vielmehr zu den edelsten, reinsten, grossartigsten,
vollkommensten Bauschöpfungen, die das ganze deutsche

Mittelalter hervorgebracht hat, die nirgends sonst

ihresgleichen haben — legitime Nachkommen der ottonischen

Bauten, in denen die deutsche Architektur des Mittelalters

einen Höhepunkt gefunden hat, der alles gleichzeitige

Französische, aber auch alles Staufische an Qualität

überragt.

VI. Gotische Architektur.
Das andere, noch erstaunlichere Opfer ist die Gotik.

Sie ist für Pinder lediglich «ein Triumph begeisterter
Mathematik, eine kalte Verzückung übersteigerter
Folgerichtigkeit, die Klügelung der Mittel fast zum Selbstzweck

erhoben — ein gebrechliches Mittel des Scheines.»

Ein Jahrhundert lang galt die Gotik als Inbegriff
deutschmystischer Inbrunst, germanischer Transzendenz, faustischen

Höhenstrebens. Als sich dann immer deutlicher

herausstellte, dass diese Gotik, die immerhin dreihundert
Jahre lang in Deutschland herrschte, ausschliesslich in
Nordfrankreich entstanden war, da fügte man sich in
Deutschland mit anerkennenswerter Aufrichtigkeit dieser

Erkenntnis mit dem patriotischen Trost, dass ja auch

Nordfrankreich fränkisch, also germanisch besiedelt sei.

Nun wird plötzlich der Spiess umgedreht: für Pinder

ist die Gotik eine fremde Mode, die die deutsche Seele

im Grunde überhaupt nichts angeht — und alle
höhenstrebsamen Fäustlinge sitzen nun im Lack! Und dabei

hat sich schon Haupt und nach ihm Strzygowski und seine

Schule eine Heidenmühe gegeben, nachzuweisen, dass

die Gotik eigentlich von der germanischen Holzbaukunst

abstamme. Wie hätte sich das zugunsten des

m

m

m*
<

f^a

Mantes, Wimpergportill, um 1300, vor der älteren
Fassade. Das Giebelfeld isl bis zur Filigranstruktur
plastisch durchgearbeitet, nirgends ist ungeformte
Mauerfläche sichtbar

deutschen Mittelalters auslegen lassen! Aber weil die

Geschichte nun einmal die Malice hatte, die Gotik ein

paar Längengrade zu westlich entstehen zu lassen, wird
das alles verworfen, als ob es chinesisch wäre.

Auch im Detail wird die Gotik missververstanden:

Wenn Pinder schreibt: Die Architekten der französischen

Gotik «rissen dabei die Wand nach Höhe und

Breite auf; dabei durchlöcherten, ja vernichteten sie

ihre Tiefe und den plastischen Gehalt der Masse. Der

letzte Sinn war deren Wegspaltung und Vernichtung. Sie

waren keine Plastiker! Der deutsche Meister von Speyer

wollte die Masse erhalten! Er war Plastiker!» so

verfällt er jenem populären Irrtum, der seinen Ursprung
dem Unglück verdankt, dass die meisten alten farbigen

Verglasungen der Gotik untergegangen und durch helle

Scheiben ersetzt worden sind. Das farbig verglaste
gotische Fenster denkt nämlich nicht daran, die Wand «auf-

zureissen», es ist gar keine Oeffnung, sondern eine zu

strahlender Durchsichtigkeit verklärte, sublimierte, also

aufs Höchste betonte und veredelte Wand, und ihr plastischer

Gehalt ist keineswegs vernichtet, sondern so

konzentriert, so bis ins Letzte durchgeformt, dass jede
einzelne Wand als klingend harte, starre, aufragende Platte,

als besonderer tafelförmiger Körper für sich empfunden

wird, dem man ausdrücklich eine eigene, freiragende

Endigung in Gestalt eines Giebels oder Wimpergs gibt.

94



Paris, Notre-Dame, Südwestansicht
«Diese Fassade ist ein Relief — die Westchöre von Mainz und Worms
sind Körper.» «Sie ist flach — unsere Bauten sind plastisch.» (Pinder)

Wie unser Bild zeigt, ist der Kirchenkörper im Westen durch eine
wuchtig-schwere Masse, bestehend aus Fassaden und Türmen,
abgeriegelt: ein Inbegriff plastischer Monumentalität. Dass jede einzelne
Begrenzungsfläche dieses Westkörpers für sich allein auch nochmals
«plastisch» sein müsse, ist eine sinnlose Forderung. Und zudem bleibt
das in der Tat ungewöhnlich zaghafte Relief der Tiefenstufung in der
Pariser Fassade sowohl im romanischen wie im gotischen Stil Frankreichs

vereinzelt; es ist nicht typisch.
Wenn auch bei Pinder wieder (S. 302) die plastischer gegliedeite

Fassade der Kathedrale von Laon als besonders «deutsch» gegen Paris
ausgespielt wird, so ist doch daran zu erinnern, dass die Annahme,
es hallen in Laon mehr als sonstwo deutsche Steinmetzen mitgearbeitet,
eine durch nichts zu belegende Vermutung bleibt, ein Apercu, das
durch keine Wiederholung den Rang auch nur einer Wahrscheinlichkeit

bekommt. Nicht die Fassade, sondern die Turmendigung und die
innere Gliederung haben in Deutschland Schule gemacht, und die —
eventuelle — Mitarbeit deutscher Meister bewiese noch nichts über
das Kntscheidende: die Planlegung.

Nicht die «Masse» (also etwas Körperliches) erhält der

deutsche Meister, sondern die ungeformte blinde und

formträge Wandfläche, die über die Dicke der Mauer

und ihre materielle Struktur nichts aussagt, während die

gotische Mauer durch ihren genau eingehaltenen Massstab

von Tiefen-Abtreppungen ausdrücklich eine solche

Materienstruktur erhält.

VII. Maßstäbe.
In betontem Gegensatz zur Gotik preist Pinder den

Dom zu Worms als Gipfel der Vollkommenheit, nicht nur
den herrlichen Ostchor mit seiner wundervollen
Massengruppierung und seiner wuchtig-schweren Gliederung,
sondern sogar den Westchor, bei dem alle Schönheit der

Massengruppierung nicht mehr über die Kläglichkeit der

hilflos übereinander herumkollernden Fensterrosen
wegzuhelfen vermag, bei denen der Architekt mit dem

aus der Pariser Fassade entlehnten Rosenmotiv nicht zu

Rande kam. Hilflos auch die von Pinder hochgepriesene

Tiefenstufung der Mauer, von der ihre Plastizität
abhängt: die Rosen des Mittelfeldes haben einen ganz
anderen Maßstab der Stufung als die der Seitenfelder, und

die nur in den Seitenfeldern Platz findenden seichten

Blenden unter der Zwerggalerie fallen völlig aus dem

Maßstab der Sockelblenden — denen sie, wenn die

Mauer wirklich plastisch empfunden wäre, an Stufungs-
tiefe entsprechen mussten. Wenn Pinder so was als

«innerlich gleichzeitig-* und «ebenbürtig» mit der
Westfassade von Notre-Dame zu Paris bezeichnet, so wird
hier sein künstlerisches Wertgefühl vom Patriotismus
mehr als erlaubt verdunkelt.

VIII. Mangelnde Distanz zur Historie.
Um die intime Rassen- und Seelenverwandtschaft

Neudeutschlands mit den Helden der Vorzeit zu unterstreichen,

sagt Pinder gerne «wir» mit Bezug aufs Mittelalter.

- Schon aus Gründen des Respektes, den wir der

$

*"%.¦'

rr.
n Tm

m i.:inmrem

HdLsf
iii iawrW AT'; r"

n;

H M
M

1

rr

Westchor des Doms zu Worms, 1225

Vergangenheit schuldig sind, sollte man dieses «Wir»

nur da anwenden, wo sich die sonst noch darunter
Subsumierten allenfalls dagegen verwahren können (- man

kann schliesslich nie wissen -), sonst gilt auch 'hier die

Medisance, die sich gegen den von Pinder verabscheuten

Maximilian Harden richtet: er werde, hiess es, mit

Bismarck um so intimer, je länger B. tot sei, und
demnächst werde er ihm das Du antragen. Mir sind Historiker

verdächtig, die mit der Vergangenheit gar so «frere

et cochon» sind und Karl dem Grossen auf die Schulter

klopfen: je mehr sich nämlich einer ernsthaft um die

95



Vergangenheit bemüht, desto fremder wird sie ihm, desto

mehr rückt sie in jene Distanz, in die sie gehört.

Wenn Pinder anlässlich Hersfeld und Worms anführt,
beides sei durch die Franzosen verwüstet, während «wir»

die Erhaltung wenigstens des Chores von Heisterbach

beschämenderweise Bonaparte verdanken), so ist das

Stimmungsmache von spiessbürgerlicher Kleinlichkeit,
des sonstigen Niveau dieses Buches wahrhaft unwürdig.
Denn die Franzosen können, von Karls des V. Zeiten an,

ihrerseits mit einer Liste von Zerstörungen aufwarten,

ohne dass damit (leider) Wesentliches gegen die deutsche

oder französische Kultur im ganzen bewiesen wäre.

IX.

Wenn wir hier ausnahmsweise ein historisches Thema,

und noch dazu in solcher Ausführlichkeit behandelt

haben, so muss sich der Verfasser den Lesern des Werk-*

gegenüber vielleicht entschuldigen: es soll eine

Ausnahme bleibsn, die sich durch die Wichtigkeit und

Gefährlichkeit des blendend geschriebenen Werkes von Pinder

einerseits, und anderseits durch den Umstand

rechtfertigt, dass es wahrscheinlich wenigen möglich war,
die mittelalterlichen Bauten Frankreichs genauer aus

eigener Anschauung kennenzulernen, als dem Verfasser

dieser Besprechung. Peter Meyer

(Kleinere Beiträge über neue deutsche Bücher, mittelalterliche Kunst betreffend, mussten aus Platzmangel auf das

nächste Heft zurückgestellt werden.)

Strömungen in deutscher Baukunst seit
von Fritz Schumacher, 295 Seiten. Preis geheftet 10 RM.,

gebunden RM. 12.50. Format 17.5X26 cm. Verlag E. A.

Seemann, Leipzig.
Man kann dieses Buch mit gutem Gewissen als die

bisher beste Geschichte der Architektur des XIX.
Jahrhunderts bezeichnen, und es ist nur schade, dass sie

nicht die gesamteuropäische Entwicklung umfasst.
Schumacher hat als Baudirektor von Köln und Hamburg die

entscheidende Epoche vom Historismus über die im

Jugendstil gipfelnden Versuche zur Schaffung eines

neuen Stils bis zum betonten Verzicht auf alle Schmuck-

formen der Gegenwart als schaffender Architekt selbst

mitgemacht und damit einen tiefen Einblick in die

Architekturentwicklung gewonnen. Vor allem wertvoll ist seine

Grundeinstellung, die hinter den mehr oder weniger
geglückten Einzelerscheinungen der Oberfläche niemals den

Blick für das Ganze, für die sozialen und politischen
Kräfte des Hintergrundes verliert. Er zeigt, wie am

Anfang der modernen Stadtentwicklung ein Weinbrenner
in Karlsruhe (über dessen im engeren Sinn architektonische

Begabung man verschiedener Meinung sein kann)
eine erstaunlich klare Einsicht in die städtebaulichen

Notwendigkeiten und die organisatorischen Zusammenhänge

eines Stadtorganisnms hatte, und wie dieses

Bewusstsein der volkswirtschaftlichen Seite der Architektur
dann später in so erschreckendem Mass verlorenging.
Das Gebiet des Bauwesens zerfiel in das der Architektur,
auf dem sich der Architekt als genialer Künstlerfürst

fühlte, der auf die banalen Angelegenheiten der
städtebaulichen Organisation und der Armeleutewohnungen mit

Verachtung herabsah, und in das Ingenieurwesen, das

ohne jede Fühlung mit den Architekten und ohne den

Blick fürs Ganze einer Stadt von Teilaufgabe zu Teilaufgabe

drauflos regierte, während die eigentlichen Entschei-

1800
düngen über die Stadtentwicklung auf dem Gebiet der

Bodenspekulation und der ihr nachhinkenden Baugesetzgebung

fielen, ohne dass sich Spekulanten und

Verwaltungsbehörden über die Konsequenzen klar waren. Es

hat etwas geradezu Erschreckendes, zu hören, wie in der

Zeit der reissenden Großstadtentwicklung, als eine
Berliner Behörde auf die gute Idee kam, einen Wettbewerb

für Arbeiterwohnungen auszuschreiben, der Archiiekten-

verein hochmütig erklärte, eine solche Aufgabe biete zu

wenig architektonisches Interesse

Mit um so grösserer Liebe verzeichnet Schumacher

die Anzeichen einer beginnenden Gesundung, eines

wachsenden Verantwortungsgefühls der Architekten, die sich

von neuem für die sozialen Zusammenhänge interessieren,

und wo sein Urteil verwerfen muss, da geschieht

es mit Takt und ausführlicher Begründung. Dass der

Abschnitt über die letzten Jahrzehnte vergleichsweise

matter ist und mehr eine Aufzählung als eine wertende

Gliederung des Stoffes gibt (die erst aus grösserer
historischer Distanz möglich wäre), ist eigentlich selbstverständlich

und vermindert den Wert dieses Buches nicht,

das alle altern Architekten lesen sollten, um den Standt-

punkt der Jüngern zu verstehen, und alle Jüngern, um

einzusehen, wie es zur heutigen Situation kommen

konnte und welche Ueberlegungen hinter den Arbeiten

der altern Generationen standen. Das Buch, das auch

das Nachbargebiet der Malerei streift, ist ein wichtiges

Beispiel dafür, wie Architekturgeschichte und

Kunstgeschichte überhaupt an Hochschulen gelehrt werden

sollten, um im Hörer nicht als abseitiges Sonderfach,
sondern zum Verständnis der Gegenwart und seiner eigenen

Existenz fruchtbar zu werden. Alles in allem: ein

gediegenes, überaus empfehlenswertes Buch.

P. M.

96


	Wilhelm Pinder : "Die Kunst der deutschen Kaiserzeit"

