
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 21 (1934)

Heft: 11

Artikel: "Kunst und Staat"

Autor: Hartlaub, Gustav F. / P.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86568

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


heisst für die grosse Masse? Hier liegt das Kernproblem der
ganzen Wohnungsfrage. Die Ramersdorfer Siedlung trägt zu
seiner Lösung nichts bei.

Es ist erfreulich, dass das mit dieser Deutlichkeit
gesagt werden darf, aber wer darf in Deutsehland zu dieser

Lösung etwas beitragen? Wenn es einer wagt, von
Typisierung und fabrikmässiger Herstellung von Kleinwohnungen

zu reden, wird er als «Kulturbolschewist»
verketzert.

Im gleichen Heft zeigt eine Besprechung der
Holzhaus-Ausstellung «Die neue Zeit» der «Deutschen
Werkstätten» in Hellerau, wie auch dort der bestechenden

Nettigkeit des äussern Eindrucks die wohntechnisch
vernünftige Durchbildung des Innern geopfert wird:

ilnnen werden dio bekannten hocheleganten Möbel von
Breuhaus und — ausgerechnet — Bruno Paul als die schön
eingerichtete Wohnung der Neuen Zeit gezeigt, Möbel, vou
denen ein einziges Stück soviel kostet, wie der gehobene
Arbeiter» (nähere Definition dieses Wortes fehlt im Ausstellungsführer)

gerade für eine ganze Zimmereinrichtung ausgeben
kann.

Aber auch hier darf sich natürlich keiner mit
Typenmöbeln mucksen, denn auch das wäre Kulturbolschewismus!»

Auch der kritische Verfasser des Berichts darf nicht
so weit gehen, sondern:

¦Ein Blick in die richtungweisende Ausstattung des Hauses
unseres Führers Adolf Hitler auf dem Obersalzberg hätte
vor der falschen Eleganz bewahrt.;

Und noch folgende schöne Geschichte: Der Bauherr
und Käufer eines der Ausstellungshäuser wollte glatt
durchgehende Fensterscheiben ohne Sprossen. Der Architekt

wollte Sprossen von wegen der Gemütlichkeit — nicht
des Bewohners, sondern des Ausstellungsbesuchers.
Resultat: die Fenster wurden ohne Sprossen verglast, aber

aussen wurden Sprossen auf das Glas aufgesetzt, nach

Schluss der Ausstellung darf sie der Bauherr vermutlich
wieder wegnehmen. Die Besprechung schliesst:

dass das Durchschnittspublikum durch derartige Ausstellungen

nicht einen Sehritt weiter im Unterscheidungsvermögen
zwischen gut und schlecht gebracht wird, dass der
Privatarchitekt seine gratis zu leistende Erziehungsarbeit weiter wie
bisher mühselig in seinem Büro fortsetzen muss und dass wirklich

vorbildliche Leistungen ebenso wie bisher nicht in
Ausstellungen, sondern nur in den in guten Fachzeitschriften
veröffentlichten Werken einzelner weniger zu finden sind. Aus
diesen aber — und nur aus diesen — wird einmal der einheitliche
Baustil des XX. Jahrhunderts geboren werden, der vielleicht
später einmal, nach uns, ein Anrecht darauf haben wird, einzig
und allein Die Neue Zeit genannt zu werden. Bis dahin ist
das nichts als ein hohles Schlagwort, eine leere Phrase, hinter
der nichts ist. Dann soll man lieber bei der Neuen Sachlichkeit

bleiben, die doch wenigstens ein Begriff war.

:Kunst Und Staat» Zu einem Aufsatz von Dr. Gustav F. Hartlaub

Der vom Dritten Reich sofort abgesetzte Direktor der

Mannheimer Kunsthalle (der das unglückliche Schlagwort

«Neue Sachlichkeit) lanciert hatte) veröffentlicht in
der von Dr. Fritz Klein herausgegebenen Wochenzeitung
«Deutsche Zukunft» einen Aufsatz mit dem Titel: «Trifft
den Staat die Schuld?», in der er sich nachträglich die
Gründe seiner Absetzung klarzulegen und sich mit seinem

Schicksal auszusöhnen sucht. Wir zitieren daraus:

Wir haben uns in einem grossen grundsätzlichen Irrtum
befunden. Als Käufer, Aussteller, Pfleger, Propagandisten
moderner Kunst glaubten wir nur kunstkritisch mithin
nach dem Maßstab einer reinen immanenten Kunstbeurteilung,
handeln zu müssen. Wir fragten nach der Qualität nach dem
Grad der Vollendung innerhalb einer einmal gegebenen
künstlerischen «Richtung Wir prüften das Vorhandene, suchten
dasjenige, was für die Zeit (wie sie nun einmal war) am
meisten charakteristisch war und was innerhalb desselben die
grösste Kraft, Ursprünglichkeit, Vollendung aufzuweisen
schien.

Was wir nicht sahen, war, dass der Mittler eines Kunstwerks

nicht nur Kritiker, sondern Kunstpolitiker sein muss.
Die Kritik fragt, was ein Kunstwerk als solches, für sieh
betrachtet, wert ist. Der Kunstpolitiker setzt solche Beurteilung
höchstens voraus, um. dann zu fragen: was Künstler und
Kunstwerk innerhalb dos Volksganzen, des Staates, der
Nation gelten können. Damit wird er zunächst nur brauchbar
finden, was überhaupt verständlich ist oder leicht verständlich

gemacht werden kann (und nicht von aller an sieh
qualitätsvollen Kunst gilt das!), und er wird ferner nur anerkennen,

was Inhalte verwirklicht, die seinen kulturpolitischen
Zielen gemäss sind.

Sein Standpunkt setzt wohl den ästhetischen voraus —
sollte es jedenfalls tun! — aber er greift über ihn hinaus in
das Reich jenseits der Qualität, aus dem (.Künstlerischen
(das auch zerstörend, satanisch, nihilistisch sein kann!) in das
schlechthin Aufbauende.

Wir haben geirrt. Als Vortragende, in unseren Führungen,
Veröffentlichungen glaubten wir Erzieher zur Kunst sein zu

sollen. Aber nicht nur zur Kunst zu erziehen, wäre die
Aufgabe gewesen (sofern sie nur Kunst ist), sondern zu erziehen
durch Kunst!

Um nicht nur zur Kunst, sondern durch Kunst erziehen zu
können, hätten wir selber geführt werden müssen: wir und
vor allem die Künstlerschaft. Das war im Parteienstaat nicht
möglich, solange die Partei nicht zugleich den Staat und die
Nation zu bilden vermochte. Möglich ist es erst, wo der Staat
ein Erziehungsziel hat, dem alles andere, auch die Kunst,
untergeordnet werden muss. Wo es nichts anderes gibt, als
dieses eine Ziel.

Im alten Griechenland wurden gewisse Tonarten, gewisse
Melodientypen von den Staatslenkern verboten: nicht weil sie
keine Qualität gehabt hätten (im Gegenteil — denn sonst
wären sie ungefährlich geblieben!!, sondern weil sie die staats-
bejahende Moral gefährdeten. Auch die katholische Kirche
lehnt gewisse Kunstwerke ab, nicht weil sie unkünstlerisch
wären, sondern weil sie falsch sind, das heisst nicht in den

übergeordneten Erziehungsplan passen.
So etwas hat es gegeben, und mir scheint, man bemüht sich

heute erneut darum im Kabinen eines Aufbauplanes, der seine
Rechtfertigung schon durch die Macht erhält, mit dem er sich
durchsetzt, und durch den Opfersinn, der ihn trägt.

Wir sind auf diesen Aufsatz von einer Seite aufmerksam

gemacht worden, die darin nichts anderes als das

opportunistische Einschwenken eines Intellektuellen

sieht, der durch ein Schuldbekenntnis die neuen Machthaber

für sich günstig stimmen will. Wir wissen nicht,
wie weit das richtig ist, und diese persönliche Seite

interessiert uns nicht.

Inhaltlich rührt der Aufsatz aber an sehr wesentliche

Punkte, die auch bei uns in milderer Form immer wieder

zur Diskussion stehen — man denke etwa an Wölfflins

Aula-Vortrag über Der Gegenstand in der Kunst», oder

an die Auseinandersetzung über das geplante Hans-

Waldmann-Denkmal in Zürich, wo es um die Frage ging,

348



ob die künstlerische Bedeutung oder die allgemeine
Verständlichkeit für ein Denkmal wichtiger sind. Wenn

heute besonders linksintellektuelle Kreise gegen die

Kulturpolitik des Dritten Reiches protestieren, so ist das

nicht ganz konsequent, denn nirgends mehr als gerade

in diesen Kreisen ist die Abhängigkeit der Kunst von

der soziologischen Struktur ihrer jeweiligen Entstehungszeit

verkündet worden, so dass von der Kunst überhaupt
nichts mehr übrigblieb als Abbildungsmaterial für
Soziologie: die Zeloten von rechts und links stimmen also

brüderlich überein in der Meinung und Forderung, alle

Lebensäusserungen mussten restlos nach der Formel

eines weltanschaulichen Programms aufgehen.

Wenn man den Staat als Gott erklärt, wie es

Kommunismus und Faschismus gleichermassen tun, ist gegen

Hartlaubs Darstellungen nichts einzuwenden. Sie

entspricht auch den Grundsätzen der vorliberalen Staaten

und der katholischen Kirche, die literarische Werke,

deren Kunstwert sie nicht bestreitet, auf den Index der

verbotenen Bücher setzt, sobald die inhaltliche Tendenz

den Kirchenlehren widerspricht.
Im Gegensatz hiezu wäre freilich auch eine andere

Auffassung von der Kunst denkbar. Eine organischere
und darum sozusagen passivere Einstellung, die die

Kunst nicht in erster Linie als Propagandamittel für
irgendwelche Absichten betrachtet, sondern als eine aus

den verschiedenen Kulturströmungen «von selbst», das

heisst ohne bewusste Programmsetzung hervorgehende
autonome Erscheinung, in der sich die gegensätzlichsten

Strömungen Form geben und dadurch bewusst machen.

Und hierin, in der Objektivierung dieser formlosen

Strömungen, liegt das eminent Positive jeder Kunst, das

gar nicht davon abhängt, ob man die einzelnen

Strömungen, die durch sie ins Bewusstsein emporgehoben

werden, als «positiv» oder «negativ» bewertet. Denn

einerseits sind diese Strömungen vorhanden, ob sie in
der Kunst ihren Ausdruck finden oder nicht, sie werden

nicht erst durch die künstlerische Fassung «gesetzt».

Anderseits gibt erst die künstlerische Fassung des vorher

Unfassbaren die Möglichkeit, sich mit diesen

Strömungen überhaupt auseinanderzusetzen. Selbst eine

Krankheit kann erst dann bekämpft und überwunden

werden, wenn sie ausgeprägte Symptome aufweist, die

die Möglichkeit geben, ihre Ursache und Art zu erkennen;

diese Rolle des Symptoms spielt die Kunst (natürlich

ohne dass sich ihre Bedeutung darin erschöpfen

würde. Die Meinung von der «zerstörenden, satanischen,

nihilistischen Kunst» ist naiv und dürfte aus der

Rumpelkammer von Lombrosos Gleichsetzung von «Genie und

Verbrechen» stammen, der man sonst heute nur noch in

billigen Kriminalromanen begegnet. Auch wo die Kunst

unerfreuliche Talbestände ans Licht zieht, werden diese

Tatbestände eben dadurch, dass sie sichtbar objektiviert
und damit bewusst gemacht werden, ihres «nihilistischen»,

ausschliesslich negativen Charakters entkleidet
und in eine Wertsphäre einbezogen. Für den Arzt, der

sich intensiv mit den Krankheitserscheinungen
beschäftigt, verlieren diese gerade hiedurch den Charakter

des Ekelhaften, den sie für die oberflächliche

Betrachtung des Laien haben, und in Baudelaires berühmtem

Gedicht «La charogne» wird durch die mit medizinischer

Unerbittlichkeit durchgeführte Betrachtung der Verwesung

der Ekel überwunden und noch das Aas in die

Sphäre des Symbolhaften gehoben. Man wird aber auch

bei solcher Betrachtung zugeben müssen, dass es ein

Unsinn ist, wahllos alles allen zugänglich machen zu

wollen, wie das in den letzten Jahrzehnten geschah. In
einer hoch differenzierten menschlichen Gesellschaft

werden gerade die am höchsten gezüchteten Kunstäusse-

rungen nur einer bestimmten Gruppe von Betrachtern

zugänglich sein und auf andere, denen die

Voraussetzungen zum Verständnis fehlen, ganz andere

Wirkungen ausüben, als sie vom Künstler beabsichtigt sind.

Um dies zu beweisen, braucht man gar nicht das

Beispiel der modernen Malerei. Die Venus von Tizian ist

ein grosses Kunstwerk; die gleiche Venus als

Farbenpostkarte in einem Vorstadtkiosk ist Pornographie. Ein

grosser Teil der modernen Malerei gibt denjenigen, die

ihr folgen können, positive Bereicherung und ausserdem

wichtige Aufschlüsse über die geistige Lage der Gegenwart.

Die gleiche Malerei wirkt auf den Unvorbereiteten
als Lächerlichkeit und Aergernis und zunächst zweifellos

als etwas Negatives: als Erschütterung seiner
Wertmaßstäbe. Es ist ein Unsinn, solche Kunstäusserungen
unterdrücken zu wollen, aber es ist ebenfalls Unsinn,
solche Kunstäusserungen mit intellektueller Ueberheb-

lichkeit («seht den Spiesser, der von Picasso nicht

begeistert ist») auch denjenigen als allgemein verbindlich

aufzuschwatzen, die ihnen aus ihrer ganz anderen

psychologischen und Bildungssituation heraus gar nicht

folgen können. P. M.

Wilhelm Barth f
Basel, zum achtundzwanzigsten September

Heute, am strahlendsten aller Herbsttage, haben wir
in Basel zu Füssen des «Hörnli»-Hügels unseren Professor

Dr. Wilhelm Barth, den langjährigen Konservator un¬

serer Kunsthalle begraben. Viel verdiente Ehrung folgt
ihm nach und noch viel mehr persönliche Sympathien und

Trauer über das Verschwinden dieses Einzigartigen aus

dem geistigen Bild unserer Stadt.

349


	"Kunst und Staat"

