Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 20 (1933)

Heft: 9

Artikel: Kirchen

Autor: Meyer, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-86413

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-86413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Kult und Form»

Gekiirzter Abdruck mitiGenehmigung des «Kunst-Dienst», aus einem Vortrag von Prof. P. Tillich, gehalten bei der

Eroffnung der Ausstellung des Kunst-Dienstes in Berlin am 10. November 1930.

Kultische Formen sind alle Formen, in denen reines Er-
griffensein menschliches Gestalten bestimmt hat, in denen
Dinge und Handlungen so geformt sind, dass durch sie hin-
durch etwas von dem fordernden, tragenden und verzehrenden
Grund des Seins hindurchschwingt.

Weil das, was allem Sein Ernst und Tiefe gibt, nicht eines
neben anderem ist, sondern fiir alles gilt, so sind auch die
kultischen Formen nicht Formen neben anderen. Alles Han-
deln steht unter dem Anspruch, kultisch zu sein. Oder in reli-
gioser Sprache: Das ganze Dasein soll Gottesdienst und jeder
Gedanke ein Gedanke vor Gott sein. Ein Gott, der daneben
steht, der auf ein Sondergebiet des Kultischen beschrinkt ist,
ist kein Gott, sondern ein Didmon, den man gut tut, durch Ver-
sagen des Opfers auszuhungern und zum Absterben zu bringen.
Viele kultische Formen machen den Eindruck, als wiirde in
ihnen einem freilich recht alt und kraftlos gewordenen Dimon
ein Abschlag gezahlt, mit einer gewissen Verwunderung dar-
iiber, dass er immer noch da ist. Die ganze Breite des iibrigen
Lebens aber steht daneben, ernsthatft und auch ernst genom-
men in Gestaltung und Gedanke. Fiir die kleine und verlorene
Provinz des Kultus bleiben Erinnerungen, zu Unrecht Tradi-
tion genannt, und Lyrismen, zu Unrecht Weihe genannt, und
Arabesken, zu Unrecht sakrale Gestaltung genannt. Es ist den
Festaltern solcher Dinge, auch wenn sie mit ihrer Aufgabe
ringen, nicht letzter unbedingter Ernst mit der kultischen
Form; denn in ihr kommt nicht das zum Ausdruck, was ihres,
was unseres Lebens wirklicher Grund ist.

Daraus ergeben sich drei Forderungen fiir die kultische
Gestaltung: sie muss bestimmt sein durch Alltag, Gegenwart
und Wirklichkeit.

Kultische Gestaltung ist in dem Masse iiberfliissig, als un-
sere tigliche Gestaltung Gestaltung aus reiner Ergriffenheit
ist. Und es bedeutet zweitens: Wenn kultische Gestaltung, so
muss sie repriisentative Gestaltung dessen sein, was im Alltag
geschieht, aus der sinngebenden Tiefe des Alltags heraus. Da-
rum ist jede Kultform abzulehnen, die neben unserem Alltag,
unserer Arbeit, unserer Ruhe, unserem Wohnen und unserem
Wandern, unserer Wirtschaft und unserer Politik, unserem Er-
kennen und unserem Schauen steht. Kein heiliger Bezirk! Son-
dern Erschiitterung und Wandlung jedes Bezirkes, das ist die
erste Forderung jeder Gestaltung. Sie darf nur ein Pathos
haben, das Pathos der Profanitdt. Und das ist die Aufhebung
jedes falschen Pathos, jedes Pathos, das Flucht vor dem All-
tag ist.

Wohl gibt es echte Tradition, solche, die uns trigt und
ohne die unsere Gegenwart nicht diese Gegenwart wire. Und
solche echte Tradition kommt durch sich selbst in jeder Gegen-
wartsgestaltung zum Ausdruck. Aber es gibt auch ein Erin-
nern an Dinge, die nicht mehr echte Tradition sind; und dieses
Erinnernkonnen, diese gesteigerte Fiahigkeit desSich-Einfiihlens
war und ist das echte Verhiingnis kultischen Gestaltens. Wenn
uns heut expressionistische Formen die Moglichkeit geben,
uns in byzantinisch-romanische Formen der christlichen Ver-
gangenheit einzufiithlen, so ergibt sich daraus kein Recht, diese

Kirchen

Vorbemerkung. Es befremdet vielleicht, dass im folgenden
kein Unterschied zwischen reformierten und katholischen Kir-
chen gemacht wird. Da aber die Schwierigkeiten des Kirchen-
baus sehr viel weniger darin bestehen, die Unterschiede zwi-
schen den einzelnen Glaubensbekenntnissen hervorzuheben als
im Verhiiltnis der sakralen zur profanen Architektur ganz im
allgemeinen, kionnen wir von den Nuancen innerhalb des Sa-
kralen absehen. Auch beweisen die Bauten selbst, dass die

Moglichkeit zur Wiederbelebung des Vergangenen zu benutzen.
Ob in Glasfenstern oder in Kruzifixen, ob in Fresken oder in
Altarbildern: es ist Verrat an unserer Gegenwart. Und wenn
es auch einen Augenblick lang ergreift, wie alles ergreift, was
aus eigener Vergangenheit wieder auftaucht: es folgt die Ent-
tiuschung; denn nicht unser Wesen ist es, das dort zur
(testalt gebracht wird, und es bleibt vielleicht das Schlimmste
iibrig, was kultische Gestaltung treffen kann: eine idsthetische
Impression. Man sei hier aufs idusserste empfindlich! Man
schweige lieber zu lange, als dass man zu friith rede. Vielleicht
sind nur noch wenige Inhalte des vergangenen Kultus und
Mythos uns ganz zugiinglich. Dann bekenne man unsere Armut
und versuche nicht, sie mit dem Reichtum der Vergangenheit
aufzuputzen. Man habe den Mut, sich mit dem zu begniigen,
was wir haben: Licht, Farbe, Material, Raum, Proportionen;
und zu verzichten auf die von der Legende geformten Inhalte,
sei es das Christusbild, seien es Apostel und Propheten, seien
es Mythen und Geschichten. Vielleicht konnen wir wieder ein-
mal davon reden, aber sicher erst, nachdem wir lange und
chrlich davon geschwiegen haben.

Wer kultisch gestaltet, sollte wissen, dass ein Kreuz keine
Gelegenheit zu dekorativen Studien ist, dass ein Kelch ein
Trinkgefiiss ist, dessen Sinn und Macht dieser sein Gebrauch
ist. Er sollte wissen, dass die technischen Formen einer Orgel
uns heut mehr von der Michtigkeit ihres tonenden Lebens ver-
mitteln als eine verhiillende Fassade, deren Elemente ein Ge-
misch aus Erinnerung und Willkiir sind. Und er sollte wissen,
dass eine Kirche ein Raum ist, in dem eine Gemeinschaft von
Menschen sich unter das Wort und die Handlung stellt, die
den Sinn ihres heutigen, also technisierten, dkonomisierten
Daseins ausspricht, und dass kein Stil der Vergangenheit und
kein Anklang an diese Stile dem in Wahrheit gerecht werden
kann; dass der einfache, durch ehrliche Sachlichkeit michtige
Raum vielleicht im Hinterhaus einer GroBstadtstrasse gerade
unser Kirchenraum sein kénnte.

s ist wie ein Gericht {iber die Religion, dass sie, die Zeuge
der Wahrheit schlechthin sein soll, stindig beschimt wird
durch die Wahrhaftigkeit derer, die draussenstehen, die ihrem
Kultus und Mythos fernbleiben. Und die um der eigenen
Wahrhaftigkeit willen fernbleiben miissen, solange kultische
Gestaltung nicht Gestaltung aus Wahrheit und Wirklichkeit ge-
worden ist. Es ist bezeichnend und beschiimend zugleich fiir
unsere religiose Lage, dass in dieser Ausstellung allein ganz
durchschlagend die profanen Geriite sind, die ausdriicklich sich
als nichtkultisch geben. Eine einfache Schale beschimt auch
im letzten religitosen Sinn fast alles, was an kultischem Geriit
hier vereinigt ist. Wohl sind Ansiitze da, auch in der Gestal-
tung der kultischen Gerite, und wir wollen denen dankbar
sein, die hier Wege gebahnt haben. Aber fast ausnahmslos

werden diese Ansiitze durchkreuzt von der alten falschen Auf-
fassung von Kultus als einem Sondergebiet, neben dem Alltag
und der Wirklichkeit des Lebens. Fast immer wird der Kultus
der Gegenwart entriickt und dadurch seines letzten Ernstes

beraubt.

Schwierigkeiten fiir alle Glaubensbekenntnisse die gleichen
sind: die architektonische Situation der katholischen Kirche
ist trotz dem viel schiirfer definierten Bauprogramm um nichts
besser als die der reformierten.

Die folgenden Ausfithrungen suchen die Situation des Kir-
chenbaus grundsiitzlich zu skizzieren. Damit ist von vornher-
ein gesagt, dass Einwiinde, die gegen einzelne Typen von Kir-
chen erhoben werden, sich nicht personlich gegen ihre Ur-

Fortsetzung Seite 276

273



heber richten. Es ist kein Vorwurf, wenn in einer richtungs-
losen Zeit festgestellt werden muss, dass sich viele Leistungen
in einer Richtung bewegen, die nirgends hinfithrt. Das person-
liche Verdienst einer guten Leistung auch in verfehlter Rich-
tung wird dadurch nicht geschmilert. Das gleiche gilt fiir un-
sere Bedenken gegeniitber dem kirchlichen Kunstgewerbe: eine
personliche Leistung, die wirklich aus lebendiger religioser Er-
griffenheit entstanden ist, wird immer in Einzelnen iihnliche
Gefiihle wecken konnen; und dass solche Werke der privaten
Religiositit heute schwerlich allgemein verstindlich und all-
gemein verbindlich werden konnen, wie es die religiose Kunst
des Mittelalters war, das ist nicht die Schuld des Einzelnen,
sondern eine Folge unserer kulturellen Situation.

Dass der Kirchenbau die wundeste Stelle der zeitge-

nossischen Architektur bedeutet, wird wohl jedem Kklar,

der sich auch nur oberflichlich iiber die Situation dieser
ehemals vornehmsten Bauaufgabe Rechenschaft gibt. Nur
schon in der Bezeichnung «Kirche» liegt das Missverstiand-
nis, als liesse sich ein Kultgebdude der Gegenwart zu den
Kultgebiiuden etwa des Mittelalters in Parallele setzen,
das den Hohepunkt der Kirchenbaukunst bedeutet. Ge-
wiss ist die Kulthandlung, die sich in der Kirche voll-
zieht, im grossen ganzen die gleiche, aber die Stellung des
Kirchengebiudes im Bewusstsein seiner Besucher, dariiber
hinaus im téglichen Leben einer Stadtbevélkerung, und
damit die #sthetische Relation zwischen Kirche und Stadt-
organismus hat sich von Grund aus geéndert.

Die Klosterkirche — die kirchliche Hauptbauaufgabe
der romanischen Zeit — schopfte ihr Pathos nicht nur all-
gemein aus dem Vorrang des Religisen iiber alles Pro-
fane, sondern sie konnte sich mit Recht auch noch als die
Manifestation jener Kulturpotenzen fithlen, die wir heute
unter die Begriffe «Wissenschafty, «Kunsty, «Politik»,
«Verwaltung» usw. rechnen. Die einzelnen Klostersied-
lungen waren recht eigentlich die Zentren des wachen
kulturellen Verantwortlichkeitsgefiihls im Gegensatz zum
dumpten, préhistorisch-unerwachten Dasein der Land-
bevolkerung; und in den Kathedralen der Gotik hat nicht
nur die religiose Ekstase der Kreuzzugszeit ihren archi-
tektonischen Niederschlag gefunden, sondern zugleich der
Stolz des stadtischen Biirgertums, seine politische Macht-
position und sein neuer Reichtum.

Diese profanen, auf der speziellen historischen Situa-
tion des Mittelalters stammenden Komponenten werden
nicht erst von uns nachtriiglich hineininterpretiert, wir
besitzen vielmehr dafiir, dass sie schon zu ihrer Zeit emp-
funden wurden, das Zeugnis des heilicen Bernhard von
Clairvaux, der mit glithendem Eifer die tippige Orna-
mentik jener romanischen Bauten verurteilte, die der
Orden von Cluny auf der Hohe seiner Macht allenthalben
errichtete. In nachdriicklichem Gegensatz zu diesen
Prachtbauten errichteten die Zisterzienser ihre Kirchen
mit asketischem Ernst ohne ornamentierte Kapitile, ohne

Prachtportale und vor allem ohne Tiirme, und diese Hal-

276

tung wirkt in der Gotik nach in den Bauten der Bettel-
orden (Franziskaner, Kapuziner, Prediger usw.).

Die Kirche des Mittelalters war ein Ort des tiiglichen
Gebrauchs, und zwar nicht nur fiir besonders «kirchlich»
eingestellte Kreise, also fiir einen mehr oder minder
grossen Teil, sondern ausnahmslos fiir die Gesamtheit
der Stadtbevilkerung. Der mittelalterliche Stadtbiirger
schlief und arbeitete in engen, dunkeln Stuben, dafiir be-
sass er als gemeinsamen Wohn- und Festraum die Kirche,
die ti g lich mindestens einmal, meist mehrmals zu viel-
stitndigen Andachten besucht wurde; die Parallele zum
modernen Wohnhaus und Kollektivgebiude ist in dieser
Hinsicht erlaubt: man reduziert die Schlafriume, um we-
nigstens einen wirklich grossen Wohnraum errichten
zu konnen.

Und die Kirche heute? Selbst in den katholischen Ge-
genden ist das kirchliche Leben der grossen Stidte — also
der kulturellen Zentren — diinn und vor allem privat
geworden, und die protestantische Kirche ist vollends eine
Angelegenheit fiir seltene, sonntigliche Veranstaltungen,
die nur von einem kleinen Kreis von Besuchern regelmiis-
sig besucht werden. Die Kirche ist nicht mehr eine un-
diskutierte Lebensform, neben der unkirchliche Lebens-
formen ganz undenkbar wiiren wie im Mittelalter. Sie ist
nicht mehr eine universale geistige Macht, sondern eine
Macht neben andern, die ihren Anspruch auf den Vorrang
vor politischen und wirtschaftlichen Riicksichten nicht
mehr durchsetzen kann, ja kaum mehr zu erheben wagt,
wie der geistige Zusammenbruch des deutschen Prote-

stantismus soeben bewiesen hat.

Iis ist eine tiefe prinzipielle Unaufrichtigkeit, dieser
Kirche von heute architektonisch den gleichen Rahmen
geben und die gleiche Rolle im Stadtbild zuteilen zu
wollen, die die Kirche des Mittelalters mit Recht bean-
spruchen durfte. Es ist nicht nur ein Mangel an Beschei-
denheit, sondern dariiber hinaus ein Ausweichen vor der
oeisticen Entscheidung. Man schliesst die Augen vor der
heutigen Situation der kirchlichen Organisationen, um
keine Konsequenz aus ihrer Erkenntnis ziehen zu miissen.

Aber das schlechte Gewissen lisst sich nicht verbergen:
es spricht unzweideutig aus jedem neuen, katholischen
wie reformierten Kirchenbau. Auf keinem Gebiet ist die
innere Unsicherheit unserer heutigen Architektur offen-
kundiger. Auf dem Gebiet des Fabrikbaus, wo dem Archi-
tekten eine geistig simple und hochstens im Technischen
komplizierte Aufgabe gestellt wird, liegen reine Losungen
vor, die ziemlich allgemein Anerkennung finden.

Schon im Wohnbau, wo das menschliche, also irratio-
nale Element eine sehr viel wichtigere Rolle spielt, liegt
der Fall problematisch. Legt man den Akzent auch hier

ausschliesslich auf die technische Komponente, so ent-



stehen Bauten, die leicht unbeabsichtigtermassen den
Charakter des Brutalen, Kalten, Mafistablosen annehmen.
Legt man den Akzent aufs Aesthetische, so droht die nicht
minder grosse Gefahr des absichtlich Sentimentalen, des
Theatralisch-Historischen, des Koketten, des Gesucht-Mo-
dernistischen, und der Weg zwischen Skylla und Charybdis
ist durch kein Programm und kein Schlagwort festzulegen,
sondern kann nur vom personlichen Takt und Wertgefiihl
des einzelnen Architekten gefunden werden.

Die Gefahren, die den Wohnbau schon so stark be-
drohen, wachsen beim Kirchenbau ins Riesengrosse, denn
hier kommt zu den materiellen und menschlichen Forde-
rungen noch eine iibergeordnete dritte: die Bindung ans
Metaphysische. Es ist eine unzulidssige und naive Verein-
fachung des Problems, wenn gelegentlich gesagt wird,
auch die Kirche sei ein «Zweckbau» und habe sich einfach
nach den Erfordernissen eines Vortragssaales von so und
so vielen Sitzplitzen mit optimaler Akustik zu richten.
Nehmen wir’s mit dem «Zweck» etwas ernster: die Kirche
ist nicht nur der Ort fiir beliebige, sondern fiir ganz
spezielle Versammlungen, die sich nach riickwirts ihrer
Bindung an die Vergangenheit nicht nur bewusst sind,
sondern die diese ununterbrochene Tradition, die Legi-
timitit ihrer Lehre als einen Hauptpfeiler ihrer Existenz
empfinden, und die auf der andern Seite den ungeheu-
ren Anspruch auf ein geistiges Primat erheben diirfen

und erheben miissen (wenn sie’s nicht tun — tant pis!).

1.
Gerade weil das Element der Tradition in der Kirchen-
lehre eine so grosse Rolle spielt, ist die Versuchung gross,

auch im Kirchenbau die von der Zeit scheinbar als richtig

s /ni.bamam

Die Kirche im Schatten der GroBstadt (New York)

Die Stadt im Schatten ihrer Kathedrale (Beauvais)

erwiesenen historischen Formen fortzusetzen. Niemand
wird ohne Ergriffenheit in romanischen Kirchen die
Uebereinstimmung der Architekturform mit der christ-
lichen Frommigkeit des Mittelalters empfinden, und so
ist es verstindlich, dass die Kirche auf jene Glanzzeiten
zuriickblickt, in der sie das ganz Europa festigende allei-
nige geistige Zentrum war. Meist sind es die primitiveren
romanischen Formen, an die man sich anschliesst, wobei
man in ihnen noch ein besonders volkstiimliches, wo-
maglich rassemiissiges Element zu spiiren glaubt, wogegen
man sich weniger an die spirituelleren, schwerer zuging-
lichen gotischen Formen wagt, seit sich das letzte Jahr-
hundert die Finger daran verbrannte. So entstehen allent-
halben pseudoromanische Bauten, an denen begabte Ar-
chitekten ein reiches Betédtigungstfeld fiir sorgféltige Ab-
wigung der Baumassen, Flichenaufteilungen, subtile Ober-
flichenbehandlung der Bruchstein- oder Quadermauern
und fiir die Anbringung aller Arten von Wandgemilden,
Tafeln, Portal- und Altarplastiken und kunstgewerblichen
Weihwasserkesseln, Opferstocken und Leuchtern usw. fin-
den. Derartige Bauten konnen bis zur véllig tiuschenden
Imitation echter romanischer Kirchen getrieben werden
und sind dann vielleicht nur daran kenntlich, dass sie alle
Stilmerkmale noch viel vollstiindiger zeigen als die echten
Bauten, dass ihre Oberflichen noch viel rassiger und pa-
tinierter und die Plastiken noch viel romanischer sind als
wirklich romanische Plastiken, und so hat der kunst-
empfingliche Besucher allemal das peinliche Gefiihl, auf
eine raffinierte, mit der Routine eines Dossena in Szene

gesetzte Antiquititenfilschung hereingefallen zu sein.

277



oz00st
Gasosa
coa0en

AV4

|
|

ST
il

r\]fAI__ 7

zeugt das — ?

Nun liesse sich einwenden, der Zweck heilige die
Mittel und es komme auf die Wirkung im Grossen an,
auf die Masse, bei der solche Stilkenntnis keine Rolle
spielt, und wenn irgendwo, so wird man hier dieses
Argument gelten lassen. Ob sich aber von der Architek-
turform her auch die geistige Form wieder rekonstruieren
liasst? Ist es nicht das Zeichen einer bedenklichen Resi-
gnation, wenn man versucht, die Kirchenfrommigkeit von
aussen her vermittels Bauformen aus der Zeit, in der sie
in Bliite stand, wieder zu erwecken; ist es nicht der un-
triigliche Beweis, dass man nicht mehr an ihre innere,
formbildende Kraft glaubt?

Derartige Zweifel befallen viele Kirchenarchitekten:
denn neben Kirchen, die die mittelalterlichen Formen
imitieren, gibt es viele, die solche Formen ins Expressio-
nistische steigern und durch Verwendung moderner Bau-
methoden absichtlich modernisieren und sensationieren.
Gewisse Uebertreibungen kénnen schon durch die stidte-

bauliche Situation erzwungen werden: zwischen moder-

Schlechthin nichts an historisieren-
den und an modernistischen
ist so ausgefallen, als dass es nicht zur
Sensationierung des Kirchenbaues zu
Hilfe gerufen wiirde. Aber wen iiber-

Die geistige Situation der
Kirche ist an ihren Bau-
ten abzulesen:
an ihren Friichten sollt
ihr sie erkennen».

=

.

Effekten

nen vielstockigen Gebduden nimmt sich die mittelalter-
liche zweitiirmige Fassade spiirlich aus, und so versucht
man die Tiirme oft zu einer Art «Westwerk» zusammen-
zufassen, es entsteht eine Architektur-Inflation, die an-
massend wirkt, aber in Wirklichkeit das Umsichschlagen
eines Ertrinkenden ist: es muss Effekt um jeden Preis
gemacht werden, wenn die Kirche im Strassenbild iiber-
haupt noch «wirken» soll, Architektur und Kunstgewerbe
werden zu Hilfe gerufen, um Anspriiche auf eine Geltung
zu verteidigen, die von der Umgebung nicht mehr aner-
kannt und vom Stadtbild widerlegt werden.

Bei fast allen grosseren neuen Kirchen ist diese Ab-

sicht des Sich-in-Szenesetzens so stark fiithlbar, dass sie

«Darum




verstimmt. Sie wirken sensationell, kinomissig, der Bau
macht sich ungeheuer wichtig, man prunkt mit enormen
Spannweiten, mit vélkisch-gotisierenden Spitzbogen, mit
raffinierten Lichteffekten, mit nie gesehenen Turmmassen
oder aparten Turmskeletten, man sprengt den Raum durch

spitz aufgeschlitzte Fenster, «faustisches Hohenstreben»

Versuche relativ einfacher Ausbildung von Kir-
chen, doch wird die Reinheit des Gesamtein-
drucks durch Einzelheiten meist wieder zerstort,
oben links beispielsweise durch die theatralische
Pathetisierung der Orgel und durch das affek-
+ tiert «schlichte» Kreuz

und sonstige literarische Machenschaften in
die Luft. Der Architekt tritt als der gerissene
Stimmungsmanager vorlaut auf die Szene,
so dass fiir den Geschmack des Schreiben-
den diese Bauten zum Widerwiirtigsten ge-
horen, was jemals gebaut wurde, und zwar
ganz unabhiingig davon, ob dieses Architek-
turtheater jeweils mit mehr oder weniger
Formbegabung durchgefiihrt ist. Ja man mochte sagen,
diese Kino-Kirchen seien umso widerwirtiger, je ge-
schmackvoller sie durchgefiihrt sind, und Abscheulichkei-
ten mit Puppenstuben-Zickzack-Schnickschnack haben ne-
ben der souveriinen Routine etwa der Frauenfriedens-

kirche von Frankfurt-Bockenheim und den Bauten bei-

Alle Klischees der
Seiten 278 und 279
stammen aus dem
Buch von Dr. Walter
Distel «Protestanti-

scher Kirchenbau
seit 1900 in Deulsch-
land» und sind dem

«Werk» zuvorkom-
menderweise  vom
Verlag Orell Fiiss'i,
Zitrich, zur Verfii-
cung gestellt wor-
den. Siehe Buchbe-
sprechung S. XXXIV
dicses Heftes.

279



spielsweise von Dominikus Bohm oder Clemens Holz-
meister oft etwas durch ihre Naivitat Versohnliches.

Dass aber auch hier die Flucht ins Fabrikmiissige eine
blosse Flucht und keine Losung bedeutet, ist selbstver-
stindlich, und ob durch romanische, kinoméssig expressio-
nistische oder «sachlich»-fabrikmissige Drapierung Effekt
gemacht wird, ist lediglich eine Frage der Regie, nicht
ein Unterschied in der Richtigkeit.

V.

Je bescheidener ein Kirchenbau im ganzen empfunden
ist, desto gleichgiiltiger ist seine Instrumentierung im ein-
zelnen. Fiir kleine Landkirchen sind sogar historisierende
Losungen ertriglich, wenn die historische Form Ausgangs-
punkt und nicht Ziel fiir den Architekten ist, denn hier
ist das Verhiltnis von Kirche und Wohnh#dusern noch an-
nidhernd dasselbe wie im Mittelalter, und die Kirche spielt
auch als geistige Potenz noch eine &dhnliche Rolle, und
wenn solche Kirchen auch keinen Beitrag zur Losung des
Kirchenproblems bedeuten, so ist dieses Ausweichen ge-
rade hier vielleicht entschuldbar. Pseudomittelalterliche
Kirchen in Stiddten sind jedenfalls die sehr viel grosseren
Fehlgriffe, denn sie sind nicht nur Anachronismen, son-
dern moralische Unaufrichtigkeiten von demoralisieren-
dem Ausmass. Auch im Kirchenbau wird die Losung nicht
in einem Patentprogramm liegen, sondern im Takt des
Architekten, der fiir die kirchliche Versammlung den
vielleicht nur durch Negationen umschreibbaren neutra-
len und lautlosen Rahmen sucht: den nicht historisieren-
den, nicht
Raum. Aber vielleicht ist die Wellblechbaracke und das

Zelt der Heilsarmee die einzig mogliche architektonische

expressionistischen, nicht modernistischen

Form der Kirche, die sich heute mit gutem Gewissen —
religivsem Gewissen und Architektengewissen — verant-
worten lisst, und jede neue Kirche um so besser, je mehr
sie sich diesem Ideal der technischen Selbstverstindlich-
keit — nicht etwa der technischen Schaustellung — niihert.

Und wie steht es mit dem kirchlichen Kunst-
gewerbe? Auch hier lassen wir uns ein tiefes Miss-
trauen durch keine noch so geschickte dekorative Auf-
machung ausreden. Es konnte leicht sein, dass von der
gipsernen Serien-Lourdes-Madonna, tiber deren Kitschig-
keit wir uns alle einig sind, noch grossere Reste echter
Religiositdat ausgehen, als von den privaten Expressionis-
men oder Lyrismen sehr viel begabterer Glasmaler, Bild-
hauer, Kunstgewerbler. Denn diese Lourdes-Madonna hat
keine kiinstlerischen Ambitionen, ihr fehlt die Eitelkeit
des Art pour I’Art, sie ist, wenn man so sagen darf, funk-
tioneller, weil sie sich nicht als Kunstobjekt von Eigen-

280

bedeutung vordrangt. Denn der kirchlichen Kunst ist doch
wohl ihre Allgemeinverbindlichkeit und Allgemeinver-
standlichkeit in erster Linie wichtig. Der intellektuell
hoherstehende Typus, der Kunstverstiindige, der artistische
Expressionismen und Abstraktionen allenfalls goutiert,
kann dem Geschmack der Masse Konzessionen machen,
und diese Konzessionen hiitten vielleicht sogar den religios
verdienstlichen Charakter eines Opfers, eines <sacrificium
gustiv, wenn schon nicht «intellectus», wihrend um-
gekehrt die Masse sich nie zum Verstindnis solcher
Kunstformen aufschwingen wird. Gerade auf diese Masse,
auf das Kollektive kommt es aber in der Kirche an —
sehr im Gegensatz zur profanen Kunst — eine Unter-
scheidung, die zu wenig gemacht wird, weil die Kirche
gar nicht mehr den Mut und die Vitalitit hat, sich als
autonomes Kulturgebiet zu fiihlen.

Es sind ketzerische Gedanken, die hier angedeutet
werden, die sich mit unserer, fiir alle profanen Gebiete
unbestritten giiltigen Werkbund-Ideologie nicht in Ein-
klang bringen lassen — aber es wiire vielleicht gut, wenn
man auch hier die vorhandene kulturelle Situation zu-
niichst unvoreingenommen studieren wiirde, statt sie mit
einem padagogischen Optimismus zu kaschieren, hinter
dem keine tragenden geistigen Kriafte wirksam sind.

Auch hier wird man ganz von unten auf anfangen
miissen, auf der Basis des Profanen, und es ist zu fiirch-
ten, dass alle Versuche einer Modernisierung iibernom-
mener Kult- und Schmuckformen, also alle diese neuen
Glasmalereien, Wandgemiilde, Gerétschaften usw. — style
moderne oder style mérovingien — in eine Sackgasse
fithren, abseits der Wirklichkeit, wihrend wahre Reli-
oiositit gerade aus dem Alltdaglichen wachsen und das
Banale, Gebrauchsmissige erfiillen und damit veredeln
miisste.

Die Enthaltung von allem architektonischen und
kunstgewerblichen Pomp, der hier das Wort geredet
wird, bedeutet nicht die Askese der Resignation, sondern
das Zuriickschneiden falscher Triebe, die dem Baum die
Kraft nehmen, wirkliche Friichte anzusetzen, eine Re-
duktion auf den lebendigen Kern, von wo aus spiter sich
vielleicht wieder reichere Formenreihen entwickeln las-
sen, wenn ein organisches Bediirfnis dazu vorliegt. Wir
sind mit Prof. Tillich der Meinung, dass die Abspaltung
des Sakralen vom Alltiglichen das grosste Ungliick ist,
das einer Religion und ihrer Kunst zustossen kann, und
wir berufen uns dabei auf die religiosen Traditionen
selbst, die in christlicher wie in vorchristlicher Zeit ge-
rade das Banalste zum Symbol der mystischen Vereini-
gung mit der Gottheit gewidhlt haben: Das Essen des
Opfers (der Hostie); und als Symbol des einzuverleiben-
den Gottes das Alltdglichste und Bescheidenste: Brot und

Wein. Peter Meyer.



	Kirchen

