
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 20 (1933)

Heft: 9

Artikel: Kirchen

Autor: Meyer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-86413

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-86413
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kult und Form>

Gekürzter Abdruck mitlGenehmigung des «Kunst-Dienst», aus einem Vortrag von Prof. P. Tillich. gehalten bei der

Eröffnung der Ausstellung des Kunst-Dienstes in Berlin am 10. November 1930.

Kultische Formen sind alle Formen, in denen reines
Ergriffensein menschliches Gestalten bestimmt hat, in denen

Dinge und Handlungen so geformt sind, dass durch sie
hindurch etwas von dem fordernden, tragenden und verzehrenden
Grund des Seins hindurchschwingt.

Weil das, was allem Sein Ernst und Tiefe gibt, nicht eines
neben anderem ist, sondern für alles gilt, so sind auch die

kultischen Formen nicht Formen neben anderen. Alles Handeln

steht unter dem Anspruch, kultisch zu sein. Oder in
religiöser Sprache: Das ganze Dasein soll Gottesdienst und jeder
Gedanke ein Gedanke vor Gott sein. Ein Gott, der daneben

steht, der auf ein Sondergebiet des Kultischen beschränkt ist,
ist kein Gott, sondern ein Dämon, den man gut tut, durch
Versagen des Opfers auszuhungern und zum Absterben zu bringen.
Viele kultische Formen machen den Eindruck, als würde in
ihnen einem freilich recht alt und kraftlos gewordenen Dämon
ein Abschlag gezahlt, mit einer gewissen Verwunderung
darüber, dass er immer noch da ist. Die ganze Breite des übrigen
Lebens aber steht daneben, ernsthaft und auch ernst genommen

in Gestaltung und Gedanke. Für die kleine und verlorene
Provinz des Kultus bleiben Erinnerungen, zu Unrecht Tradition

genannt, und Lyrismen, zu Unrecht Weihe genannt, und
Arabesken, zu Unrecht sakrale Gestaltung genannt. Es ist den

Gestaltern solcher Dinge, auch wenn sie mit ihrer Aufgabe
ringen, nicht letzter unbedingter Ernst mit der kultischen
Form; denn in ihr kommt nicht das zum Ausdruck, was ihres,
was unseres Lebens wirklicher Grund ist.

Daraus ergeben sich drei Forderungen für die kultische
Gestaltung: sie muss bestimmt sein durch Alltag, Gegenwart
und Wirklichkeit.

Kultische Gestaltung ist in dem Masse überflüssig, als
unsere tägliche Gestaltung Gestaltung aus reiner Ergriffenheit
ist. Und es bedeutet zweitens: Wenn kultische Gestaltung, so

muss sie repräsentative Gestaltung dessen sein, was im Alltag
geschieht, aus der sinngebenden Tiefe des Alltags heraus.
Darum ist jede Kultform abzulehnen, die neben unserem Alltag,
unserer Arbeit, unserer Ruhe, unserem Wohnen und unserem
Wandern, unserer Wirtschaft und unserer Politik, unserem
Erkennen und unserem Schauen steht. Kein heiliger Bezirk!
Sondern Erschütterung und Wandlung jedes Bezirkes, das ist die
erste Forderung jeder Gestaltung. Sie darf nur e i n Pathos
haben, das Pathos der Profanität. Und das ist die Aufhebung
jedes falschen Pathos, jedes Pathos, das Flucht vor dem Alltag

ist.
Wohl gibt es echte Tradition, solche, die uns trägt und

ohne die unsere Gegenwart nicht diese Gegenwart wäre. Und
solche echte Tradition kommt durch sich selbst in jeder
Gegenwartsgestaltung zum Ausdruck. Aber es gibt auch ein Erinnern

an Dinge, die nicht mehr echte Tradition sind; und dieses

Erinnernkönnen, diese gesteigerte Fähigkeit desSich-Einfühlens
war und ist das echte Verhängnis kultischen Gestaltens. Wenn
uns heut expressionistische Formen die Möglichkeit geben,
uns in byzantinisch-romanische Formen der christlichen
Vergangenheit einzufühlen, so ergibt sich daraus kein Recht, diese

Möglichkeit zur Wiederbelebung des Vergangenen zu benutzen.
Ob in Glasfenstern oder in Kruzifixen, ob in Fresken oder in
Altarbildern: es ist Verrat an unserer Gegenwart. Und wenn
es auch einen Augenblick lang ergreift, wie alles ergreift, was
aus eigener Vergangenheit wieder auftaucht: es folgt die
Enttäuschung; denn nicht unser Wesen ist es, das dort zur
Gestalt gebracht wird, und es bleibt vielleicht das Schlimmste
übrig, was kultische Gestaltung treffen kann: eine ästhetische
Impression. Mau sei hier aufs äusserste empfindlich! Man
schweige lieber zu lange, als dass man zu früh rede. Vielleicht
sind nur noch wenige Inhalte des vergangeneu Kultus und
Mythos uns ganz zugänglich. Dann bekenne man unsere Armut
und versuche nicht, sie mit dem Reichtum der Vergangenheit
aufzuputzen. Man habe den Mut, sich mit dem zu begnügen,
was wir haben: Licht, Farbe, Material, Raum, Proportionen;
und zu verzichten auf die von der Legende geformten Inhalte,
sei es das Christusbild, seien es Apostel und Propheten, seien
es Mythen und Geschichten. Vielleicht können wir wieder
einmal davon reden, aber sicher erst, nachdem wir lange uud
ehrlieh davon geschwiegen haben.

Wer kultisch gestaltet, sollte wissen, dass ein Kreuz keine
Gelegenheit zu dekorativen Studien ist, dass ein Kelch ein
Trinkgefiiss ist, dessen Sinn und Macht dieser sein Gebrauch
ist. Er sollte wissen, dass die technischen Formen einer Orgel
uns heut mehr von der Mächtigkeit ihres tönenden Lebens
vermitteln als eine verhüllende Fassade, deren Elemente ein
Gemisch aus Erinnerung und Willkür sind. Und er sollte wissen,
dass eine Kirche ein Raum ist, in dem eine Gemeinschaft von
Menschen sich unter das Wort und die Handlung stellt, die
den Sinn ihres heutigen, also technisierten, ökonomisierten
Daseins ausspricht, und dass kein Stil der Vergangenheit und
kein Anklang an diese Stile dem in Wahrheit gerecht werden
kann; dass der einfache, durch ehrliche Sachlichkeit mächtige
Raum vielleicht im Hinterhaus einer Grollstadtstrasse gerade
unser Kirchenraum sein könnte.

Es ist wie ein Gericht über die Religion, dass sie, die Zeuge
der Wahrheit schlechthin sein soll, ständig beschämt wird
durch die Wahrhaftigkeit derer, die draussenstehen, die ihrem
Kultus und Mythos fernbleiben. Und die um der eigenen
Wahrhaftigkeit willen fernbleiben müssen, solange kultische
Gestaltung nicht Gestaltung aus Wahrheit und Wirklichkeit
geworden ist. Es ist bezeichnend und beschämend zugleich für
unsere religiöse Lage, dass in dieser Ausstellung allein ganz
durchschlagend die profanen Geräte sind, die ausdrücklich sicli
als nichtkultisch geben. Eine einfache Schale beschämt auch
im letzten religiösen Sinn fast alles, was an kultischem Gerät
hier vereinigt ist. Wobl sind Ansätze da, auch in der Gestaltung

der kultischen Geräte, und wir wollen denen dankbar
sein, die hier Wege gebahnt haben. Aber fast ausnahmslos
werden diese Ansätze durchkreuzt von der alten falschen
Auffassung von Kultus als einem Sondergebiet, neben dem Alltag
und der Wirklichkeit des Lebens. Fast immer wird der Kultus
der Gegenwart entrückt und dadurch seines letzten Ernstes
beraubt.

Kirchen
Vorbemerkuufj. Es befremdet vielleicht, dass im folgenden

kein lTnterschied zwischen reformierten und katholischen
Kirchen gemacht wird. Da aber die Schwierigkeiten des Kirchenbaus

sehr viel weniger darin bestehen, die Unterschiede
zwischen den einzelnen Glaubensbekenntnissen hervorzuheben als
im Verhältnis der sakralen zur profanen Architektur ganz im
allgemeinen, können wir von den Nuancen innerhalb des
Sakralen absehen. Auch beweisen die Bauten selbst, dass die

Schwierigkeiten für alle Glaubensbekenntnisse die gleichen
sind: die architektonische Situation der katholischen Kirche
ist trotz dem viel schärfer definierten Bauprogramm um nichts
hesser als die der reformierten.

Die folgenden Ausführungen suchen die Situation des
Kirchenbaus grundsätzlich zu skizzieren. Damit ist von vornherein

gesagt, dass Einwände, die gegen einzelne Typen von
Kirchen erhoben werden, sich nicht persönlich gegen ihre Ur¬

Fortsetzung Seite 276

273



lieber richten. Es ist kein Vorwurf, wenn in einer richtungslosen

Zeit festgestellt werden muss, dass sich viele Leistungen
in einer Richtung bewegen, die nirgends hinführt. Das persönliche

Verdienst einer guten Leistung auch in verfehlter Richtung

wird dadurch nicht geschmälert. Das gleiche gilt für
unsere Bedenken gegenüber dem kirchliehen Kunstgewerbe: eine
persönliche Leistung, die wirklich aus lebendiger religiöser
Ergriffenheit entstanden ist, wird immer in Einzelnen ähnliche
Gefühle wecken können; und dass solche Werke der privaten
Religiosität beute schwerlich allgemein verständlich und
allgemein verbindlich werden können, wie es die religiöse Kunst
des Mittelalters war, das ist nicht die Schuld des Einzelnen,
sondern eine Folge unserer kulturellen Situation.

I.

Dass der Kirchenbau die wundeste Stelle der
zeitgenössischen Architektur bedeutet, wird wohl jedem klar,
der sich auch nur oberflächlich über die Situation dieser

ehemals vornehmsten Bauaufgabe Rechenschaft gibt. Nur
schon in der Bezeichnung «Kirche» liegt das Missverständnis,

als Hesse sich ein Kultgebäude der Gegenwart zu den

Kultgebäuden etwa des Mittelalters in Parallele setzen,

das den Höhepunkt der Kirchenbaukunst bedeutet.
Gewiss ist die Kulthandlung, die sich in der Kirche
vollzieht, im grossen ganzen die gleiche, aber die Stellung des

Kirchengebäudes im Bewusstsein seiner Besucher, darüber

hinaus im täglichen Leben einer Stadtbevölkerung, und

damit die ästhetische Relation zwischen Kirche und

Stadtorganismus hat sich von Grund aus geändert.

Die Klosterkirche — die kirchliche Hauptbauaufgabe
der romanischen Zeit — schöpfte ihr Pathos nicht nur
allgemein aus dem Vorrang des Religiösen über alles

Profane, sondern sie konnte sich mit Recht auch noch als die

Manifestation jener Kulturpotenzen fühlen, die wir heute

unter die Begriffe «Wissenschaft», «Kunst», «Politik»,

«Verwaltung» usw. rechnen. Die einzelnen Klostersiedlungen

waren recht eigentlich die Zentren des wachen

kulturellen Verantwortlichkeitsgefühls im Gegensatz zum

dumpfen, prähistorisch-unerwachten Dasein der

Landbevölkerung; und in den Kathedralen der Gotik hat nicht

nur die religiöse Ekstase der Kreuzzugszeit ihren
architektonischen Niederschlag gefunden, sondern zugleich der

Stolz des städtischen Bürgertums, seine politische
Machtposition und sein neuer Reichtum.

Diese profanen, auf der speziellen historischen Situation

des Mittelalters stammenden Komponenten werden

nicht erst von uns nachträglich hineininterpretiert, wir
besitzen vielmehr dafür, dass sie schon zu ihrer Zeit
empfunden wurden, das Zeugnis des heiligen Bernhard von

Clairvaux, der mit glühendem Eifer die üppige
Ornamentik jener romanischen Bauten verurteilte, die der

Orden von Cluny auf der Höhe seiner Macht allenthalben

errichtete. In nachdrücklichem Gegensatz zu diesen

Prachtbauten errichteten die Zisterzienser ihre Kirchen
mit asketischem Ernst ohne ornamentierte Kapitale, ohne

Prachtportale und vor allem ohne Türme, und diese Hal¬

tung wirkt in der Gotik nach in den Bauten der Bettelorden

(Franziskaner, Kapuziner, Prediger usw.).
Die Kirche des Mittelalters war ein Ort des täglichen

Gebrauchs, und zwar nicht nur für besonders -»kirchlich»

eingestellte Kreise, also für einen mehr oder minder

grossen Teil, sondern ausnahmslos für die Gesamtheit
der Stadtbevölkerung. Der mittelalterliche Stadtbürger
schlief und arbeitete in engen, dunkeln Stuben, dafür
besass er als gemeinsamen Wohn- und Festraum die Kirche,
die täglich mindestens einmal, meist mehrmals zu viel-

stündigen Andachten besucht wurde; die Parallele zum

modernen Wohnhaus und Kolloktivgebäude isl in dieser
Hinsicht erlaubt: man reduziert die Schlaf räume, um

wenigstens einen wirklich grossen Wohnraum errichten

zu können.

Und die Kirche heute? Selbst in den katholischen

Gegenden ist das kirchliche Leben der grossen Städte — also

der kulturellen Zentren — dünn und vor allem privat
geworden, und die protestantische Kirche ist vollends eine

Angelegenheit für seltene, sonntägliche Veranstaltungen,
die nur von einem kleinen Kreis von Besuchern regelmässig

besucht werden. Die Kirche ist nicht mehr eine
undiskutierte Lebensform, neben der unkirchliche Lebensformen

ganz undenkbar wären wie im Mittelalter. Sde ist

nicht mehr eine universale geistige Macht, sondern eine

Macht neben andern, die ihren Anspruch auf den Vorrang
vor politischen und wirtschaftlichen Rücksichten nicht

mehr durchsetzen kann, ja kaum mehr zu erheben wagt,

wie der geistige Zusammenbruch des deutschen
Protestantismus soeben bewiesen hat.

II.

Es ist eine tiefe prinzipielle Unaufrichtigkeit, dieser

Kirche von heute architektonisch den gleichen Rahmen

geben und die gleiche Rolle im Stadtbild zuteilen zu

wollen, die die Kirche des Mittelalters mit Recht

beanspruchen durfte. Es ist nicht nur ein Mangel an Bescheidenheit,

sondern darüber hinaus ein Ausweichen vor der

geistigen Entscheidung. Man schliesst die Augen vor der

heutigen Situation der kirchlichen Organisationen, um

keine Konsequenz aus ihrer Erkenntnis ziehen zu müssen.

Aber das schlechte Gewissen lässt sich nicht verbergen:

es spricht unzweideutig aus jedem neuen, katholischen

wie reformierten Kirchenbau. Auf keinem Gebiet ist die

innere Unsicherheit unserer heutigen Architektur
offenkundiger. Auf dem Gebiet des Fabrikbaus, wo dem

Architekten eine geistig simple und höchstens im Technischen

komplizierte Aufgabe gestellt wird, liegen reine Lösungen

vor, die ziemlich allgemein Anerkennung finden.

Schon im Wohnbau, wo das menschliche, also irrationale

Element eine sehr viel wichtigere Rolle spielt, liegt
der Fall problematisch. Legt man den Akzent auch hier

ausschliesslich auf die technische Komponente, so ent-

276



stehen Bauten, die leicht Unbeabsichtigtermassen den

Charakter des Brutalen, Kalten, Maßstablosen annehmen.

Legt man den Akzent aufs Aesthetische, so droht die nicht

minder grosse Gefahr des absichtlich Sentimentalen, des

Theatralisch-Historischen, des Koketten, des

Gesucht-Modernistischen, und der Weg zwischen Skylla und Charybdis
ist durch kein Programm und kein Schlagwort festzulegen,
sondern kann nur vom persönlichen Takt und Wertgefühl
des einzelnen Architekten gefunden werden.

Die Gefahren, die den Wohnbau schon so stark

bedrohen, wachsen beim Kirchenbau ins Riesengrosse, denn

hier kommt zu den materiellen und menschlichen

Forderungen noch eine übergeordnete dritte: die Bindung ans

Metaphysische. Es ist eine unzulässige und naive

Vereinfachung des Problems, wenn gelegentlich gesagt wird,
auch die Kirche sei ein Zweckbau» und habe sich einfach

nach den Erfordernissen eines Vortragssaales von so und

so vielen Sitzplätzen mit optimaler Akustik zu richten.

Nehmen wir"s mit dem vZweck» etwas ernster: die Kirche
ist nicht nur der Ort für beliebige, sondern für ganz

spezielle Versammlungen, die sich nach rückwärts ihrer
Bindung an die Vergangenheit nicht nur bewusst sind,

sondern die diese ununterbrochene Tradition, die
Legitimität ihrer Lehre als einen Hauptpfeiler ihrer Existenz

empfinden, und die auf der andern Seite den ungeheuren

Anspruch auf ein geistiges Primat erheben dürfen

und erheben müssen (wenn sie's nicht tun — tant pis!).

Gerade weil das Element der Tradition in der Kirchenlehre

eine so grosse Rolle spielt, ist die Versuchung gross,

auch im Kirchenbau die von der Zeit scheinbar als richtig

n ::
i' ;;
li n "

ii ii

Hfl

-•-«»4JL-1

%r£
fcA.-m

<:.

$&*¦
*»

rf "VC

i

Li?IM ~ '</ T

WM

<;

Die Kirche im Schatten der Großstadt (New York)

Die Stadt im Schatten ihrer Kathedrale (Beauvais)

erwiesenen historischen Formen fortzusetzen. Niemand

wird ohne Ergriffenheit in romanischen Kirchen die

Uebereinstimmung der Architekturform mit der christlichen

Frömmigkeit des Mittelalters empfinden, und so

ist es verständlich, dass die Kirche auf jene Glanzzeiten

zurückblickt, in der sie das ganz Europa festigende alleinige

geistige Zentrum war. Meist sind es die primitiveren
romanischen Formen, an die man sich anschliesst, wobei

man in ihnen noch ein besonders volkstümliches,
womöglich rassemässiges Element zu spüren glaubt, wogegen

man sich weniger an die spirituelleren, schwerer zugänglichen

gotischen Formen wagt, seit sich das letzte

Jahrhundert die Finger daran verbrannte. So entstehen

allenthalben pseudoromanische Bauten, an denen begabte
Architekten ein reiches Betätigungsfeld für sorgfältige
Abwägung der Baumassen, Flächenaufteilungen, subtile

Oberflächenbehandlung der Bruchstein- oder Quadermauern

und für die Anbringung aller Arten von Wandgemälden,

Tafeln, Portal- und Altarplastiken und kunstgewerblichen

Weihwasserkesseln, Opferstöcken und Leuchtern usw.
finden. Derartige Bauten können bis zur völlig täuschenden

Imitation echter romanischer Kirchen getrieben werden

und sind dann vielleicht nur daran kenntlich, dass sie alle

Stilmerkmale noch viel vollständiger zeigen als die echten

Bauten, dass ihre Oberflächen noch viel rassiger und pa-

tinierter und die Plastiken noch viel romanischer sind als

wirklich romanische Plastiken, und so hat der kunst-

empfängliche Besucher allemal das peinliche Gefühl, auf

eine raffinierte, mit der Routine eines Dossena in Szene

gesetzte Antiquitätenfälschung hereingefallen zu sein.

277



ts.

/
Z-

Schlechtbin nichts an historisierenden

und an modernistischen Effekten
ist so ausgefallen, als dass es nicht zur
Sensationierung des Kirchenbaues zu
Hilfe gerufen würde. Aber wen
überzeugt das —

Nun Hesse sich einwenden, der Zweck heilige die

Mittel und es komme auf die Wirkung im Grossen an,

auf die Masse, bei der solche Stilkenntnis keine Rolle

spielt, und wenn irgendwo, so wird man hier dieses

Argument geltan lassen. Ob sich aber von der Architekturform

her auch die geistige Form wieder rekonstruieren
lässt? Ist es nicht das Zeichen einer bedenklichen

Resignation, wenn man versucht, die Kirchenfrömmigkeit von

aussen her vermittels Baufornien aus der Zeit, in der sie

in Blüte stand, wieder zu erwecken; ist es nicht der

untrügliche Beweis, dass man nicht mehr an ihre innere,

formbildende Kraft glaubt?

Derartige Zweifel befallen viele Kirchenarchitekten;
denn neben Kirchen, die die mittelalterlichen Formen

imitieren, gibt es viele, die solche Formen ins Expressionistische

steigern und durch Verwendung moderner Bau-

niethoden absichtlich modernisieren und sensationieren.

Gewisse Uebertreibungen können schon durch die
städtebauliche Situation erzwungen werden: zwischen moder-

o

o" (m\ 'n 1

l.ät

II
neu vielstöckigen Gebäuden nimmt sich die mittelalterliche

zweitürmige Fassade spärlich aus, und so versucht

man die Türme oft zu einer Art «Westwerk» zusammenzufassen,

es entsteht eine Architektur-Inflation, die an-
massend wirkt, aber in Wirklichkeit das Umsichschlagen
eines Ertrinkenden ist: es muss Effekt um jeden Preis

gemacht werden, wenn die Kirche im Strassenbild

überhaupt noch «wirken» soll, Architektur und Kunstgewerbe
werden zu Hilfe gerufen, um Ansprüche auf eine Geltung
zu verteidigen, die von der Umgebung nicht mehr
anerkannt und vom Stadtbild widerlegt werden.

Bei fast allen grösseren neuen Kirchen ist diese

Absicht des Sich-in-Szenesetzens so stark fühlbar, dass sie

''
—

f- i
1 0

_nnnriLTrn i

u

Die geistige Situation der

Kirche ist an ihren Bauten

abzulesen: «Darum

an ihren Früchten sollt
ihr sie erkennen».

ac

278



- \tl
'¦1 ¦*-¦

^t:3Sr;T: ~~ "jMlÜI

verstimmt. Sie wirken sensationell, kinomässig, der Bau

macht sich ungeheuer wichtig, man prunkt mit enormen

Spannweiten, mit völkisch-gotisierenden Spitzbogen, mit

raffinierten Lichteffekten, mit nie gesehenen Turmmassen

oder aparten Turmskeletten, man sprengt den Raum durch

spitz aufgeschlitzte Fenster, «faustisches Höhenstreben»

Versuche relativ einfacher Ausbildung von
Kirchen, doch wird die Reinheit des Gesamteindrucks

durch Einzelheiten meist wieder zerstört,
oben links beispielsweise durch die theatralische
Pathetisierung der Orgel und durch das affektiert

-schlichte Kreuz

und sonstige literarische Machenschaften in
die Luft. Der Architekt tritt als der gerissene

Stimmungsmanager vorlaut auf die Szene,

so dass für den Geschmack des Schreibenden

diese Bauten zum Widerwärtigsten
gehören, was jemals gebaut wurde, und zwar

ganz unabhängig davon, ob dieses

Architekturtheater jeweils mit mehr oder weniger
Formbegabung durchgeführt ist. Ja man möchte sagen,
diese Kino-Kirchen seien umso widerwärtiger, je
geschmackvoller sie durchgeführt sind, und Abscheulichkeiten

mit Puppenstuben-Zickzack-Schnickschnack haben
neben der souveränen Routine etwa der Frauenfriedenskirche

von Frankfurt-Bockenheim und den Bauten bei-

JIÖ3y»!,-,rff.H*iiS *

¦ui

IfHliT ¦ ¦¦¦IHM

lti:i ::.¦in imnun
¦ ¦im

iii:
-4

Alle Klischees der

Seiten 278 und 279

stammen aus dem

Buch von Dr. Walter
Distel »Protestantischer

Kirchenbau
seit li)00 in Deulsch-

land» und sind dem

-Werk» zuvorkom-
menderweise vom
Verlag Orell Füssii,

Zürich, zur Verfügung

gestellt worden.

Siehe
Buchbesprechung S. XXXIV
dieses Heftes.

279



spielsweise von Dominikus Böhm oder Clemens

Holzmeister oft etwas durch ihre Naivität Versöhnliches.

Dass aber auch hier die Flucht ins Fabrikmässige eine

blosse Flucht und keine Lösung bedeutet, ist selbstverständlich,

und ob durch romanische, kinomässig expressionistische

oder <sachlich»-fabrikmässige Drapierung Effekt

gemacht wird, ist lediglich eine Frage der Regie, nicht

ein Unterschied in der Richtigkeit.

IV.

Je bescheidener ein Kirchenbau im ganzen empfunden

ist, desto gleichgültiger ist seine Instrumentierung im
einzelnen. Für kleine Landkirchen sind sogar historisierende

Lösungen erträglich, wenn die historische Form Ausgangspunkt

und nicht Ziel für den Architekten ist, denn hier
ist das Verhältnis von Kirche und Wohnhäusern noch

annähernd dasselbe wie im Mittelalter, und die Kirche spielt
auch als geistige Potenz noch eine ähnliche Rolle, und

wenn solche Kirchen auch keinen Beitrag zur Lösung des

Kirchenproblems bedeuten, so ist dieses Ausweichen
gerade hier vielleicht entschuldbar. Pseudomittelalterliche

Kirchen in Städten sind jedenfalls die sehr viel grösseren

Fehlgriffe, denn sie sind nicht nur Anachronismen,
sondern moralische Unaufrichtigkeiten von demoralisierendem

Ausmass. Auch im Kirchenbau wird die Lösung nicht

in einem Pateritprogramm liegen, sondern im Takt des

Architekten, der für die kirchliche Versammlung den

vielleicht nur durch Negationen umschreibbaren neutralen

und lautlosen Rahmen sucht: den nicht historisierenden,

nicht expressionistischen, nicht modernistischen

Raum. Aber vielleicht ist die Wellblechbaracke und das

Zelt der Heilsarmee die einzig mögliche architektonische

Form der Kirche, die sich heute mit gutem Gewissen —

religiösem Gewissen und Architektengewissen — verantworten

lässt, und jede neue Kirche um so besser, je mehr

sie sich diesem Ideal der technischen Selbstverständlichkeit

— nicht etwa der technischen Schaustellung — nähert.

Und wie steht es mit dem kirchlichen

Kunstgewerbe? Auch hier lassen wir uns ein tiefes
Misstrauen durch keine noch so geschickte dekorative

Aufmachung ausreden. Es könnte leicht sein, dass von der

gipsernen Serien-Lourdes-Madonna, über deren Kitschigkeit

wir uns alle einig sind, noch grössere Reste echter

Religiosität ausgehen, als von den privaten Expressionismen

oder Lyrismen sehr viel begabterer Glasmaler,
Bildhauer, Kunstgewerbler. Denn diese Lourdes-Madonna hat

keine künstlerischen Ambitionen, ihr fehlt die Eitelkeit
des Art pour l'Art, sie ist, wenn man so sagen darf,
funktioneller, weil sie sich nicht als Kunstobjekt von Eigen¬

bedeutung vordrängt. Denn der kirchlichen Kunst ist doch

wohl ihre Allgemeinverbindlichkeit und Allgemeinverständlichkeit

in erster Linie wichtig. Der intellektuell
höherstehende Typus, der Kunstverständige, der artistische

Expressionismen und Abstraktionen allenfalls goütiert,
kann dem Geschmack der Masse Konzessionen machen,

und diese Konzessionen hätten vielleicht sogar den religiös
verdienstlichen Charakter eines Opfers, eines «sacrificium

gusti», wenn schon nicht «intellectus», während

umgekehrt die Masse sich nie zum Verständnis solcher

Kunstformen aufschwingen wird. Gerade auf diese Masse,

auf das Kollektive kommt es aber in der Kirche an —

sehr im Gegensatz zur profanen Kunst — eine

Unterscheidung, die zu wenig gemacht wird, weil die Kirche

gar nicht mehr den Mut und die Vitalität hat, sich als

autonomes Kulturgebiet zu fühlen.
Es sind ketzerische Gedanken, die hier angedeutet

werden, die sich mit unserer, für alle profanen Gebiete

unbestritten gültigen Werkbund-Ideologie nicht in
Einklang bringen lassen — aber es wäre vielleicht gut, wenn

man auch hier die vorhandene kulturelle Situation
zunächst unvoreingenommen studieren würde, statt sie mit
einem pädagogischen Optimismus zu kaschieren, hinter
dem keine tragenden geistigen Kräfte wirksam sind.

Auch hier wird man ganz von unten auf anfangen

müssen, auf der Basis des Profanen, und es ist zu fürchten,

dass alle Versuche einer Modernisierung übernommener

Kult- und Schmuckformen, also alle diese neuen

Glasmalereien, Wandgemälde, Gerätschaften usw. — style

moderne oder style merovingien — in eine Sackgasse

führen, abseits der Wirklichkeit, während wahre

Religiosität gerade aus dem Alltäglichen wachsen und das

Banale, Gebrauchsmässige erfüllen und damit veredeln

musste.

Die Enthaltung von allem architektonischen und

kunstgewerblichen Pomp, der hier das Wort geredet

wird, bedeutet nicht die Askese der Resignation, sondern

das Zurückschneiden falscher Triebe, die dem Bauin die

Kraft nehmen, wirkliche Früchte anzusetzen, eine

Reduktion auf den lebendigen Kern, von wo aus später sich

vielleicht wieder reichere Formenreihen entwickeln

lassen, wenn ein organisches Bedürfnis dazu vorliegt. Wir
sind mit Prof. Tillich der Meinung, dass die Abspaltung
des Sakralen vom Alltäglichen das grösste Unglück ist,

das einer Religion und ihrer Kunst zustossen kann, und

wir berufen uns dabei auf die religiösen Traditionen

selbst, die in christlicher wie in vorchristlicher Zeit
gerade das Banalste zum Symbol der mystischen Vereinigung

mit der Gottheit gewählt haben: Das Essen des

Opfers (der Hostie); und als Symbol des einzuverleibenden

Gottes das Alltäglichste und Bescheidenste: Brot und

Wein. Peter Meyer.

280


	Kirchen

