Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 19 (1932)

Heft: 9

Artikel: Geschichte aus dem Geiste der Gegenwart
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-17696

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-17696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

um verschiedene Ziele, als um verschiedene Methoden, das
gleiche Ziel zu erreichen. Fiir die Fachschule besteht un-
bestreitbar die Gefahr eines Steckenbleibens im rein Ge-
werblich-Materiellen; fiir die Kunstgewerbeschule aber
die nicht geringere Gefahr eines im Bodenlosen schweben-
den Kiinstlertums, das sich nirgends im Pralktischen ver-
ankern lisst. Der Gewerbeschiiler wird wenigstens solide
Verdienstmoglichkeiten und die personliche Befriedigung
der handwerklichen Soliditit haben, auch wenn er kiinst-
lerisch nicht weiter begabt ist, withrend der Kunstgewerbe-
schiiler, der vielleicht mit einer der so hiiuficen jugend-
lich-idealistischen Begeisterungen, die Talent vortiuschen,
seinen kunstgewerblichen Beruf ergriffen hat, mit leeren
Hinden dasteht, wenn dieses Talent nicht vorhiilt. Darum
scheint mir die Kunstgewerbeschule auf gewerblicher
Basis, wie sie in Ziirich aufgebaut ist, doch der gesiindere
Schultypus, denn schliesslich kann eine Schule nicht auf
die genialen Ausnahmefille, sondern nur auf den breiten
Durchschnitt des miissic begabten Schiilers aufgebaut
werden. Die wirklich ausnahmsweise Begabten werden
dann den Weg zum sozusagen hoheren Kunstgewerbe
oder zur freien Kunst ganz von selbst finden und fiir
solide fachliche Kenntnisse dann doppelt dankbar sein

und sie nicht als Belastung empfinden. p. m.

Ill. Kunsthochschule Berlin

Einen interessanten Beitrag zur Frage der Kunst und
Kunstgewerbeschule bildet Karl Schefflers Chronik-Auf-
satz «Die Berliner Kunsthochschules im Maiheft 1932 von
«Kunst und Kiinstlers. In Berlin wurde Akademie und
Kunstgewerbeschule vereinigt. Die Unterrichtsergebnisse
waren in einer grossen Schulausstellung ausgestellt.
Scheffler konstatiert das starke Ueberwiegen des kunst-
gewerblichen Elementes. Sein Haupteindruck ist, dass
die freie Kunst von der angewandten auf den zweiten

Platz verwiesen wurde.

«Versucht nun aber ein Verleger, in dieser reichen und
der brauchbare
Buchumschliige zeichnen oder Schriftsiitze arrangieren kionnte,
sucht jemand einen Plakatzeichner von Geschmack mit guten
Jinfillen, hitllt ein Architekt Umschau De-
korationsmalern, oder hofft ein Theaterdirektor cinen Kiinst-

bunten Ausstellung jemand zu finden, ihm

nach Glas- oder
ler fiir seine Bithne zu entdecken, so werden sie alle enttiiuscht
sein. Die Ausstellung bestiitigt die Erfahrung, dass nahezu alle
Studierenden, die sich mit den angewandten Kiinsten beschiif-
tigen, wunderbar geschickt erscheinen, dass sie aber praktisch

kaum zu beschiiftigen sind., Sie alle sind dazu nicht einfach

genug, nicht anonym genug, mochte man sagen. Iline merk-
So unverkennbar

wird wahrgenommen,

nimlich die angewandte Kunst

wiirdige Umkehrung
iiber die freie herrscht, und

diese physiognomielos erscheinen lisst, so unwiderstehlich
schleicht sich — es ist wie eine Rache — etwas rein Artisti-

sches, etwas abstrakt Formalistisches, etwas ganz Ungewerb-
werdende
ihmn

liches in die angewandten Kiinste. Dieses

Kunstgewerbe ist kiinstlerisch

ganze
anspruchsvoller, als es
ziemt. Das beweisen die vielen, rein ins Dekorative gewandel-
ten Picassiaden, es beweist ein expressionistischer, von fal-
schem Tiefsinn getragener Mouumentalehrgeiz, ein literarisch
anmutendes Sakralstreben in Gebrauchsgeriiten und ein Ueber-
stilisieren selbst der simpelsten Aufgaben. Dieses ganze Schii-
lergewerbe ist sehr eingebildet. Wogegen die Studien der freien

Kunst merkwiirdig banal und ungeistig sind. Die kiinstleri-
schen Probleme werden nicht eigentlich dort, sondern im

Kunstgewerblichen ausgetragen, mit der Wirkung, dass sie

naturgemiiss ins Ornamentale gezogen und zu Problemchen

werden. Die, die freie Kiinstler werden wollen, betonen das

Handwerkliche bis zum Handwerksmiissigen; die Nutzkiinstler
aber betonen das Kiinstlerische bis zum artistisch Afiektierten.»

Wiire nicht auch hier die Vereinigung

g der Kunstge-
werbezchule mit der Gewerbeschule das weitaus erfreu-
lichere, weil dadurch das Kunstgewerbe an eine solide
Substanz, an den wenn nicht goldenen, so doch festen Bo-
den des Handwerks gebunden wiirde? Gerade in den
Zeiten, deren handwerkliche Leistungen wir heute als
Kunstwerke bewundern, wuchs die hervorragende Lei-
stung auf der breiten Basis des anspruchslosen und ano-
nymen Gebrauchshandwerks, und <namhaft> wurde nur
der, der dariiber hinauswuchs, withrend in Kunstschulen
von vornherein ein Individualismus geziichtet wird und
werden muss, ohne dass diese Stufe des anonymen Hand-

werklichen vorher durchlaufen wiirde.

Geschichte aus dem Geiste der Gegenwart

Revision der Kunstgeschichte?

Von Dr. Joseph Ganiner, dem fritheren Redaktor des
«Werky, ist kiirzlich eine Broschiire erschienen «Revision
der Kunstgeschichte», Verlag Anton Schroll & Co., Wien
1932, Oktav 89 Seiten. Preis Mk. 2.40.

Programmatischen Schriften kann nichts Schlimmeres
begegnen, als dass sie unbeachtet zu Boden fallen; sie
sind dazu da, diskutiert zu werden, und so wollen wir denn
dem Verfasser und den Lesern die Betrachtungen und
Bedenken nicht vorenthalten, zu denen diese Lektiire An-
lass gab.

I. Ein verh&angnisvoller Irrtum

«Einer der Mauptgrundsiitze dieser Schrift sei hier zu An-
fang gleich ausgesprochen: dass es ein verhiingnisvoller Trr-
tum ist zu glauben, die Kunstgeschichte konne in ihrer For-
schungsarbeit jemals ohne eine innere Beziehung zu der Kunst
der jeweiligen Gegenwart lebendig bleiben.»

«Beweist nicht die allgemeine Lage der kunsthistorischen
Disziplin in den letzten Jahven, dass eine bedenkliche Ueber
einstimmung besteht zwischen der Abneigung der ziinftigen
Kunsthistoriker vor der Gegenwart und dem langsamen Nie-

dergang ihrer cigenen historischen Arbeit?, (Gantner)

285



Nein, sie beweist nicht.

Historisches Verstindnis und Begeisterung fiirs Ak-
tuelle sind n#amlich zwei ganz verschiedene Dinge, die
sich durchaus nicht gegenseitic bedingen. Die symbolge-
waltigen Griechen haben diese uralte Erkenntnis mit
letzter Deutlichkeit in den Mythus gefasst, dass Homer,
der Kiinder der Vorzeit fiir seine Gegenwart blind ge-
wesen sei, und in der populiren Meinung, der Dr. Gant-
ner in seiner instinktiven Abneigung gegen das Klassische
gewiss noch grossere Beweiskraft zubilligt, wird die Witz-
blattfigur des zerstreuten Professors als typisch empfun-
den, der in Wirklichkeit ein konzentrierter Professor ist,
der seinen Blick intensiv auf ein rdumlich oder zeitlich
entferntes Objekt heftet, und eben darum seinen Regen-
schirm stehen lisst. Schon unsere physischen Augen sind
ja so eingerichtet, dass sie nicht gleichzeitic Nihe und
Ferne mit der gleichen Schirfe wahrnehmen konnen,
und darum glaube ich, dass man entgegen Dr. Gantners
Meinung Kunstgeschichte — also Beschiftigung mit Kunst
aus der Distanz des Historischen — und Kunstkritik und
Kunstpidagoik — also Beschifticung mit Kunst aus irgend
einem unmittelbaren Gegenwartsbediirfnis — im Interesse
beider Richtungen gar nicht sauber genug auseinander-
halten kann.

Wenn Dr. Gantner sagt, die intensive Beschéftigung
mit den Kunst- und Architekturstromungen der Gegen-
wart sollte in der Vorbereitung aller irgendwie mit
Kunstpflege und Kunsterziehung im weitesten Sinn Be-
fassten und aller derjenigen, die je in die Lage kommen,
iiber kiinstlerische und Baufragen mitzureden, eine Haupt-
rolle spielen (also fiir Dozenten, Lehrer, Geistliche, Juri-
sten, Aerzte, Ingenieure, Museumsbeamte, Denkmalpfle-
ger, Journalisten usw.), so ist das sehr richtig, aber es
hat nichts mit Kunstgeschichte als Wissenschaft zu tun,
oder doch nur soviel wie praktische Seelsorge mit der
theologischen und Heilpraxis mit der drztlichen Wissen-
schaft: die Praxis ist jeweils die Ausmiinzung prinzi-
pieller Erkenntnisse fiir die Bediirfnisse des Augenblicks,
ihre Handhabung aus einem prinzipiell anderen als dem
wissenschaftlichen Standpunkt.

Zur Aufklirung von Laien miissen alle Probleme auf
sehr grobe Umrisse vereinfacht werden, und oft genug
muss man dabei zu krassen Schlagwortern und massiven
Beispiel - Gegenbeispiel - Demonstrationen seine Zuflucht
nehmen, Dr. Gantner so gut wie der Schreibende und
jeder, der Vortrige hilt und Kritiken schreibt. Was auf
diese Art gesagt wird, ist wissenschaftlich schief, weil

unzuliis vereinfacht, wie es sich aus dem speziellen

Anlass rechtfertigen lisst, wo es nur darauf ankommt,
dem Publikum fiir einen ganz bestimmten Zusammen-
hang die Augen zu offnen, nicht aber das ganze Gebiet

der Architekturtheorie oder -geschichte in extenso aus-

286

zubreiten. Die wissenschaftliche Einstellung ist dagegen
gerade umgekehrt auf die moglichst umfassende Einsicht
in die komplizierten Zusammenhinge gerichtet, und da
scheint es mir nun hochst bedenklich, dieses Streben nach

sauberer Erkenntnis von vornherein «aus dem Geiste der

Gegenwarty — lies sub specie der jeweils neuesten
Schlagworter — zu betreiben. Es konnte leicht sein, dass

man dann vor lauter methodischen Umbauten gar nicht
mehr Zeit hitte, sich mit den Gegenstiinden der For-
schung selbst abzugeben.

Um die «innere Beziehung zur Gegenwarty braucht
man sich aber schon deshalb keine Sorgen zu machen,
weil jeder ohnehin und ungefragt Mitelied dieser Gegen-
wart ist; und gar nicht anders als aus dieser seiner Gegen-
wartssituation heraus sich mit Historie befassen kann,

selbst wenn er es wollte.

Il. Ist Kunstgeschichte eine Wissenschaft?

Es nagt denn auch dem Verfasser dieses Schriftchens
der Zweifel am Herzen, ob die Kunstgeschichte auch
wirklich eine Wissenschaft sei? Er glaubt ein perfides
Fakultitsgefliister zu vernehmen, das es bestreitet: «Die

Arbeit des Kunsthistorikers steht und fillt mit seiner

Fihigkeit, das kiinstlerische Erlebnis als solches zu be-

greifeny, und hieraus folgt fiir Gantner die «Unmdoglich-
keit einer im letzten Grunde wissenschaftlichen Kunst-
geschichte». Aber: sind in irgendeiner Wissenschaft, und
wire sie mathematischer Ordnung, schopferische Ideen
jemals aus der Wissenschaft qua Methode hervorgegan-
gen? Seit wir gelernt haben, sogar die Mathematik als
gewissermassen stilgebundene Aeusserung des jeweiligen
Existenzgefiihls zu begreifen, mag man sich solcher Zwei-
fel getrosten.

Wer etwas zu sagen hat, der wird seine Methode dazu
schon selber finden, und sofern damit Wesentliches ge-
sagt wird, wird er auch wissenschaftlich ernst genommen

werden. Sofern.

Ill. Das Problem der Generation

«Die Kategorien, mit deren Hilfe Wolfflin die Kunst be-
trachtet wissen will, sind <impressionistisch. (Gantner)

Das ist nun allerdings eine aparte Methode, an deren
Stamm solche Ergebnisse reifen, und Wolfflin wird sich
selbst am meisten wundern, iitber Nacht von seinem Schii-
ler zum Impressionisten ernannt worden zu sein. Aber
er gehort nun mal zur «Generation» der Impressionisten,
und so muss eben auch Wolfflins Methode «impressio-
nistisch» sein — reim dich oder ich fress dich. Wir fiir
unsere Person hiitten ja wohl eher den Darstellungsstil
unseres hochgeschiitzten Mitarbeiters Jedlicka <impres-
sionistisch» genannt, aber Dr. Jedlicka ist einige Jahr-

zehnte jiinger als Professor Wolfflin, er gehort zum Jahr-



gang der Konstruktivisten — also wird seine Methode

konstruktivistisch sein?

IV. Soziologie

«Hat sich die Architekturgeschichte diese Lehre der Ge-
cenwart zu eigen gemacht? Ist sie von der Fassadengeschichie
zu einer Plangeschichte, noch mehr: zu einer Lehre der wirt-
schaftlich-sozialen Voraussetzungen weitergeschritten?

«Mit einem Wort: die soziologischen Kategorien werden
die formal-stilistischen Kategorien zu ergiinzen, vielleicht so-
(Gantner)

gar eines Tages zu ersetzen haben.»

«Formy ist fir Gantner ein verdéchtiger Begriff, wenn
er «formal» sagt, schwebt das Wortchen «<nur» auch unge-
schrieben davor, denn erst dahinter kommt fir ihn das
Wahre, Essentielle, das Soziologische. Aber: auf soziolo-
gische Fragestellungen bekommt man unweigerlich nur so-
ziologische Antworten, und keine kunsthistorischen. Damit
ist nicht gesagt, man diirfe kunsthistorische Tatbestinde
nicht auch einmal von dieser Seite her ansehen, wie man
sie etwa auch von der technischen, ikonographischen,
psychologischen oder irgend sonst einer kulturgeschicht-
lichen, wirtzchaftlichen oder naturwissenschaftlichen Seile
ansehen kann, die das Kunstwerk in seiner Verflechtung
mit den anderen Lebensiusserungen zeigt. Nur gewinnt
man damit ausschliesslich Einblick in diese Verflechtung,
und nicht ins Kunstwerk, denn dieses ist seiner ganzen
Absicht nach ein #sthetischer Tatbestand und deshalb
ganz ausschliesslich von der formalen Seite her erschliess-
bar. Auch viele Gegenstinde zum Beispiel der medizini-
schen Wissenschaft sind soziologisch bedingt: Tuberku-
lose, Geschlechtskrankheiten, Berufskrankheiten, Unfille,
und auch hier miissen diese soziologischen Zusammen-
hiinge sehr aufmerksam verfolgt werden; aber wird des-
halb jemand vorschlagen wollen, in der medizinischen
Wissenschaft seien die medizinischen Kategorien durch
soziologische zu ersetzen?

Wo Kunstgeschichte getrieben werden soll, steht das
Kunstwerk im Mittelpunkt der Diskussion, und alles an-
dere, das fiir sich gesehen noch so wichtig sein mag wie
das Soziologische, ist bestenfalls Hilfswissenschaft, wenn
nicht anekdotisches Beiwerk; eine Revision der Kunstge-
schichte wird aber nur durch Arbeit an ihrem eigent-

lichen Gegenstand und nicht am Beiwerk moglich sein.

V. Proletarisierte Historie

«Die Geschichte schweigt von den Zahl- und Namenlosen;
noch immer ist sie eine Chronik der Sieger und Heroen. Die
Natur aber ist treu, sie zertritt micht das iiberholte (e-
schopf .. .o (Rathenau, Von kommenden Dingen.) Vielleicht ist
die Kunstgeschichte jetzt an dem Punkt angelangt, wo sie in
Srkenntnis der Kriifte, die die Gegenwart konstituieren, dazu
iibergehen kann, jene Architektur der Zahl- und Namenlosen
iitberhaupt erst zu sehen und in ihre Kreise einzubeziehen.
Denn diese Architektur der Zahl- und Namenlosen bildet die
Basis, auf welcher erst die Sieger und Heroen unter den Bauten

sich erheben konnten, sie bildete alle Siedlungsformen vom
Dorfe his zur Weltstadt aus, und hat man erst einmal begon-
nen, sie zu suchen, sie zu sehen und ihre Etappen zu verglei-
chen, so wird man mit Staunen gewahr werden, wie diese Dinge
cinander immer nitherriicken, wie diese Bauten der Anonymen,
diese Hituser der Biirger und Bauern, diese Dorfer und Stidte
einander in allen Zeiten frappant dihnlich sehen, dergestalt, dass
selbst die Merkmale der grossen Stile, welche die kunsthisto-
rische FForschung von den grossen Monumenten hergeleitet hat,
beinahe unwirklich, unwichtig werden, beinahe so erscheinen
wie eine wechselnde Stickerei aul dem ewig gleichbleibenden
Stoffe, und dass es sich als notwendig erweist, der Forschung
cin ganz anderes Instrument als diese Kenntnis der Stile in
die Hand zu geben.» (Gantner)
Wer keinen Namen sich erwarb, noch Edles will,

Gehory den Elementen an; so fahret hin! (Goethe)

Gantner wird diesen Goethespruch iiberaus altmodisch
finden, aber es wiire natiirlich miissig, diesen seinen
Widerwillen gegen alles «Namhafte» mit Griinden be-
kimpfen zu wollen, da er gewiss auf gefiihlsmissigen
Quellen und nicht nur auf Konjunktur-Ueberlegungen be-
ruht. Und so seien nur zwei Einwinde logischer Natur ge-
stattet. Erstens: wire es nicht fruchtbarer, die grossen
Leistungen als die einzelnen, gerade wegen ihrer Verein-
zelung deutlich wahrnehmbaren Gipfel eben dieses brei-
ten namenlozen Kulturgeliindes anzusehen, auf das es
Gantner ankommt, also als dessen Steigerung und Subli-
mierung aus der eigenen Substanz heraus und nicht als
ein sozusagen feindlicher Gegensatz dazu, wie sie Gant-
ner sieht? So, und nicht als Gegensatz zum Volkstiim-
lichen sind die grossen Kunstleistungen auch bis vor hun-
dert Jahren von den breiten Volksmassen effektiv emp-
funden worden — wie ja auch die uns heute befremd-
lichen politischen Systeme im grossen ganzen auf dem
consensus omnium beruhten. Wenn also heute Gantner
als ein Spartakus der Kunstgeschichte aufzutreten wiinscht,
so wird es ihm schwer fallen, die Ketten zu finden, die
man in dieser Rolle mit heroischer Gebirde sprengen
muss. Zweitens: Gantner sagt, die proletarische oder volks-
tiimliche Bauweise sei «ein ewig gleichbleibender Stoff»:
das ist — so wie es gemeint ist als Gegensatz zur grossen
Architektur und ihrem Stilwechsel — sicher richtig. Aber
wie kann man im gleichen Atemzug von einer Erschei-

nung feststellen, dass sie «ewig gleichbleibend:s, also
historischer Differenzierung nicht unterworfen und nicht
fihig ist, und dann gerade dieses Ahistorische zum Haupt-
objekt der Kunsthistorie machen wollen? Diese ahisto-
rische Bautenmasse stammt ja aus einer ganz anderen
Bewusstseinsebene als die historische, sie ruht in einer
primitiveren, undifferenzierten Schicht, so dass sich —
eben weil sie undifferenziert ist — weiter gar nichts tiber
sie aussagen lisst. Man kann sie beschreiben, feststellen,
dass es sie gibt, man kann sie etwa nach den von Levy-
Briihl und anderen aufgezeigten Richtungen psychologisch

in das Beziehungssystem des prihistorischen Menschen

287



einordnen, aber damit ist man am Ende, denn iiber das

Undifferenzierte lisst sich par définition nichts aussagen.

VI. Relativierung der Antike

Das ganze Biichlein ist von einem gewissen Hochge-
fiihl durchweht, dass endlich die hohe Meinung von der
Antike und der Renaissance am Boden liege, die noch zu
Jacob Burckhardts Zeiten aufrecht stand — und die heute
ibrigens nicht nur der Wiener Josef Frank vertritt, des-
sen ironischer Esprit dem mehr pathetisch veranlagten
Verfasser ersichtlich auf die Nerven geht, sondern ebenso
der von Gantner mit so grosser Auszeichnung heraus-
gegebene Adolf Loos. Wie steht es damit? Sicher ist unser
Blickfeld durch die intensive Beschifticung mit dem Mit-
telalter, mit prihistorischen und aussereuropiischen Kul-
turen sehr viel grosser geworden, und kein Verniinftiger
wird mehr Antike oder Renaissance naiv in dem Sinn als
«Hohepunkty betrachten, dass sie uns als Steinbruch von
nachahmenswerten Vorbildern fiir Bauaufgaben der Ge-
genwart dienen konnten. Soweit hat es mit dieser «Rela-
tivierung» seine Richtigkeit — nur hat gerade diese Ein-
ordnung der Antike in ihre ridumliche und zeitliche Um-
welt im Grossen doch nur dazu gefiihrt, die einzigartige
Bedeutung des Griechischen in einem viel tieferen neuen
Sinn zu bestitigen, was Gantner tibersieht (ich muss hier
auf meinen Aufsatz im Méarzheft 1932, S. 66, verweisen).

Wenn sich Dr. Gantner mehr zum semitischen Vorder-
asien hingezogen fiihlt, weil es dort seiner Meinung nach
nicht auf die hervorragende Leistung von Einzelnen, son-
dern auf Massenprobleme ankam, so ist damit nicht zu
rechten. Selbst dann aber, wenn man’s mehr mit Babylon
als mit Athen hilt, sollte man sich von seiner Vorliebe
fiir kurante Schlagworter nicht soweit verfithren lassen,
griechische Tempel und benediktinische Klosterkirchen
als «Serienbauten» zu bezeichnen, wie dies Gantner im
Tonfall einer Entdeckung auf Seite 58 tut! Das Wesen der
industriellen Serienfabrikation ist doch unbestrittener-
massen die absolute Gleichheit ihrer Produkte, die
Einzelteile sind innerhalb der Serie vertauschbar, aus-
wechselbar, ununterscheidbar (sie hitten denn Laufnum-
mern). Wo gab ez jemals derartiges? Gibt es auch nur
zw e i ununterscheidbare dorische Tempel oder Kirchen?
Typus — gut, aber wenn man den Begriff so ausweitet,
dass alles darin Plalz hat, so ist damit iiberhaupt nichts

sagt, denn in diesem Sinn aus

Besonderes mehr ausg
einiger Distanz gesehen, versammeln sich selbst alle in-
dividualistischen Villen der letzten hundert Jahre unter
die «Typen» der neugotischen, der Jugendstil-, der neu-
klassizistischen Villa usw., und wenn schon der griechische
Tempel ein «Serienbau» sein soll, so sind die neuklassizi-

stischen Bankpalidste erst recht «Serienbauten».

288

VII. Probleme der Kontinuitdt und Aktualitit

«Das Entscheidende ist vielmehr der niichste Schritt: Die
Neubegriindung der kunsthistorischen Anschauungsweise aus
dem Gesichtswinkel der Gegenwart, also das Durchleuchten
Arbeit,
die ich fiir die wichtigste Aufgabe der jiingeren kunsthistori-

der Vergangenheit von der Gegenwart her. Fiir diese

schen Iorscher halte, gibt es, so weit ich sehen kann, noch
kaum irgend Ansiitze., (S. 44.)

«Von allem Anfang an muss hier vor einem verhiingnis-
vollen Trrfum gewarnt werden: der Meinung, als liesse sich
der Gegenwart mit Begriffsbestimmungen der Historie ohne
weiteres beikommen.» (Gantner)
Der hier

nicht nur die Gegenstinde bestindig erneuern, son-

obwaltende Irrtum, als miissten sich

dern erst recht die Formen ihrer «Begriffsbestimmun-

geny, diirfte nicht minder verhingnisvoll sein. Denn wie

liesse sich itberhaupt die Neuheit einer Erscheinung, die
Verinderung einer Situation feststellen, wenn nicht da-
durch, dass man sie auf das vergleichsweise fest-
stehende Koordinatensystem der vorhandenen Begriffe
bezdge? Es gibt nur zwei Moglichkeiten, logisch zu den-
ken: entweder bekannte Tatbestinde auf neue Koordina-
ten zu beziehen, oder neue Tatsachen auf feststehende
Koordinaten; alles andere ist Schaumschlagerei im Bo-
denlosen.

Aber Gantner hat eine geradezu panische Angst, den
Anschluss an die «Gegenwart», an das «Lebeny — weni-
ger lyrisch: an die Aktualitit zu verpassen, er sieht die
Modernitit wie die auf der Kugel enteilende Fortuna,
der man keuchend nachjagt statt zu bedenken, dass wir
alle, Junge und Alte, in unserer Gesamtheit, so wie wir
sind, Leben, Gegenwart und Modernitdat durch unser blos-
ses Dasein konstituieren. Das Biichlein ringt heroisch mit
dem tragikomischen Problem, zugleich «wissenschaftlich»
und «aktuelly zu sein: aber man kann beim besten Willen
nicht in ein und demselben Augenblick der Taucher sein,
der die historischen Tiefen durchforscht — und der Kor-

ken, der obenaufschwimmt.

VIII.
Das Gantnersche Schriftchen regt — wie man dem
Vorigen entnehmen kann — zu vielseiticem Nachdenken

an, und wir wiinschen ihm noch viele so aufmerksame
Leser. So klein es ist, und so sympathisch-einfach sein
Umschlag, so hat es doch schon einen ebenso vollmun-
digen Untertitel, wie alle anderen Schriften und Zeit-
schriften seines Verfassers bekommen: «Prolegomena zu
einer Kunstgeschichte aus dem Geiste der Gegenwart».
Als Parergon ist diesen Prolegoménois beigefiigt «Semper
und Le Corbusier — eine Rede»y — ein schon frither im
Druck erschienenes Paralipomenon aus der Ziiricher

Epoche des Gelehrten. Peter Meyer.



	Geschichte aus dem Geiste der Gegenwart

