
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 19 (1932)

Heft: 9

Artikel: Geschichte aus dem Geiste der Gegenwart

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-17696

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-17696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


um verschiedene Ziele, als um verschiedene Methoden, das

gleiche Ziel zu erreichen. Für die Fachschule besteht

unbestreitbar die Gefahr eines Steckenbleibens im rein

Gewerblich-Materiellen; für die Kunstgewerbeschule aber

die nicht geringere Gefahr eines im Bodenlosen schwebenden

Künstlertums, das sich nirgends im Praktischen
verankern lässt. Der Gewerbeschüler wird wenigstens solide

Verdienstmöglichkeiten und die persönliche Befriedigung
der handwerklichen Solidität haben, auch wenn er
künstlerisch nicht weiter begabt ist, während der Kunstgewerbeschüler,

der vielleicht mit einer der so häufigen
jugendlich-idealistischen Begeisterungen, die Talent vortäuschen,

seinen kunstgewerblichen Beruf ergriffen hat, mit leeren

Händen dasteht, wenn dieses Talent nicht vorhält. Darum

scheint mir die Kunstgewerbeschule auf gewerblicher
Basis, wie sie in Zürich aufgebaut ist, doch der gesündere

Schultypus, denn schliesslich kann eine Schule nicht auf

die genialen Ausnahmefälle, sondern nur auf den breiten
Durchschnitt des inär-sig begabten Schülers aufgebaut
werden. Die wirklich ausnahmsweise Begabten werden
dann den Weg zum sozusagen höheren Kunstgewerbe
oder zur freien Kunst ganz von selbst finden und für
solide fachliche Kenntnisse dann doppelt dankbar sein

und sie nicht als Belastung empfinden. p. m.

III. Kunsthochschule Berlin

Einen interessanten Beitrag zur Frage der Kunst und

Kunstgewerbeschule bildet Karl Schefflers Chronik-Aufsatz

«Die Berliner Kunsthochschule» im Maiheft 1932 von
«Kunst und Künstler». In Berlin wurde Akademie und

Kunstgewerbeschule vereinigt. Die Unterrichtsergebnisse

waren in einer grossen Schulausstellung ausgestellt.

Scheffler konstatiert das starke Ueberwiegen des

kunstgewerblichen Elementes. Sein Haupteindruck ist, dass

die freie Kunst von der angewandten auf den zweiten
Platz verwiesen wurde.

Versucht nun aber ein Verleger, in dieser reichen und
bunten Ausstellung jemand zu finden, der ihm brauchbare
Buchumschläge zeichnen oder Schriftsätze arrangieren könnte,
sucht jemand einen Plakatzeichner von Geschmack mit guten
Einfällen, hält ein Arehitekt Umschau nach Glas- oder
Dekorationsmalern, oder hofft ein Theaterdirektor einen Künstler

für seine Bühne zu entdecken, so werden sie alle enttäuscht
sein. Die Ausstellung bestätigt die Erfahrung, dass nahezu alle
Studierenden, die sich mit den angewandten Künsten beschäftigen,

wunderbar geschickt erscheinen, dass sie alier praktisch
kaum zu beschäftigen sind. Sie alle sind dazu nicht einfach

genug, nicht anonym genug, möchte man sagen. Eine
merkwürdige Umkehrung wird wahrgenommen. So unverkennbar
nämlich die angewandte Kunst über die freie herrscht, und
diese physiognomielos erscheinen lässt, so unwiderstehlich
schleicht sich — es ist wie eine Hache — etwas rein Artistisches,

etwas abstrakt Formalistisches, etwas ganz Ungewerb-
liches in die angewandten Künste. Dieses ganze werdende
Kunstgewerbe ist künstlerisch anspruchsvoller, als es ihm
ziemt. Das beweisen die vielen, rein ins Dekorative gewandelten

Pieassiaden, es beweist ein expressionistischer, von
falschem Tiefsinn getragener Monumentalehrgeiz, ein literarisch
anmutendes Sakralstreben in Gebrauchsgeräten und ein Ueber-
stilisieren selbst der simpelsten Aufgaben. Dieses ganze
Schülergewerbe ist sehr eingebildet. Wogegen die Studien der freien
Kunst merkwürdig banal und ungeistig sind. Die künstlerischen

Probleme werden nicht eigentlich dort, sondern im
Kunstgewerblichen ausgetragen, mit der Wirkung, dass sie
naturgemäss ins Ornamentale gezogen und zu Problemchen
werden. Die, die freie Künstler werden wollen, betonen das

Handwerkliche bis zum Handwerksmässigen; die Nutzkiinstler
aber betonen das Künstlerische bis zum artistisch Affektierten.»

Wäre nicht auch hier die Vereinigung der
Kunstgewerbeschule mit der Gewerbeschule das weitaus
erfreulichere, weil dadurch das Kunstgewerbe an eine solide

Substanz, an den wenn nicht goldenen, so doch festen
Boden des Handwerks gebunden würde? Gerade in den

Zeiten, deren handwerkliche Leistungen wir heute als

Kunstwerke bewundern, wuchs die hervorragende
Leistung auf der breiten Basis des anspruchslosen und

anonymen Gebrauchshandwerks, und «namhaft» wurde nur
der, der darüber hinauswuchs, während in Kunstschulen

von vornherein ein Individualismus gezüchtet wird und

werden muss, ohne dass diese Stufe des anonymen
Handwerklichen vorher durchlaufen würde.

Geschichte aus dem Geiste der Gegenwart
Revision der Kunstgeschichte?

Von Dr. Joseph Gantner, dem früheren Redaktor des

'<Werk», ist kürzlieh eine Broschüre erschienen «Revision

der Kunstgeschichte», Verlag Anton Schroll & Co., Wien
1932, Oktav 89 Seiten. Preis Mk. 2.40.

Programmatischen Schriften kann nichts Schlimmeres

begegnen, als dass sie unbeachtet zu Boden fallen; sie

sind dazu da, diskutiert zu werden, und so wollen wir denn
dem Verfasser und den Lesern die Betrachtungen und

Bedenken nicht vorenthalten, zu denen diese Lektüre
Anlass gab.

I. Ein verhängnisvoller Irrtum
rEiner der llauptgruudsätze dieser Schrift sei hier zu

Anfang gleich ausgesprochen: dass es ein verhängnisvoller
Irrtum ist zu glauben, die Kunstgeschichte könne in ihrer
Forschungsarbeit jemals ohne eine innere Beziehung zu der Kunst
der jeweiligen Gegenwart lebendig bleiben.)

<BewTeist nicht die allgemeine Lage der kunsthistorischen
Disziplin in den letzten Jahren, dass eine bedenkliche Ueber-

einstiminung besteht zwischen der Abneigung der zünftigen
Kunsthistoriker vor der Gegenwart und dem langsamen
Niedergang ihrer eigenen historischen Arbeit?» (Gantner)

285



Nein, sie beweist nicht.

Historisches Verständnis und Begeisterung fürs
Aktuelle sind nämlich zwei ganz verschiedene Dinge, die

sich durchaus nicht gegenseitig bedingen. Die symbolge-

waltigen Griechen haben diese uralte Erkenntnis mit
letzter Deutlichkeit in den Mythus gefasst, dass Homer,
der Künder der Vorzeit für seine Gegenwart blind
gewesen sei, und in der populären Meinung, der Dr. Gantner

in seiner instinktiven Abneigung gegen das Klassische

gewiss noch grössere Beweiskraft zubilligt, wird die Witz-

blattfigur des zerstreuten Professors als typisch empfunden,

der in Wirklichkeit ein konzentrierter Professor ist,

der seinen Blick intensiv auf ein räumlich oder zeitlich

entferntes Objekt heftet, und eben darum seinen Regenschirm

stehen lässt. Schon unsere physischen Augen sind

ja so eingerichtet, dass sie nicht gleichzeitig Nähe und

Ferne mit der gleichen Schärfe wahrnehmen können,

und darum glaube ich, dass man entgegen Dr. Gantners

Meinung Kunstgeschichte — also Beschäftigung mit Kunst

aus der Distanz des Historischen — und Kunstkritik und

Kunstpädagoik — also Beschäftigung mit Kunst aus irgend
einem unmittelbaren Gegenwartsbedürfnis — im Interesse

beider Richtungen gar nicht sauber genug auseinanderhalten

kann.

Wenn Dr. Gantner sagt, die intensive Beschäftigung

mit den Kunst- und Architekturströmungen der Gegenwart

sollte in der Vorbereitung aller irgendwie mit

Kunstpflege und Kunsterziehung im weitesten Sinn Be-

fassten und aller derjenigen, die je in die Lage kommen,

über künstlerische und Baufragen mitzureden, eine Hauptrolle

spielen (also für Dozenten, Lehrer, Geistliche, Juristen,

Aerzte, Ingenieure, Museumsbeamte, Denkmalpfleger,

Journalisten usw.), so ist das sehr richtig, aber es

hat nichts mit Kunstgeschichte als Wissenschaft zu tun,
oder doch nur soviel wie praktische Seelsorge mit der

theologischen und Heilpraxis mit der ärztlichen Wissenschaft:

die Praxis ist jeweils die Ausmünzung prinzipieller

Erkenntnisse für die Bedürfnisse des Augenblicks,
ihre Handhabung aus einem prinzipiell anderen als dem

wissenschaftlichen Standpunkt.
Zur Aufklärung von Laien müssen alle Probleme auf

sehr grobe Umrisse vereinfacht werden, und oft genug

muss man dabei zu krassen Schlagwörtern und massiven

Beispiel- Gegenbeispiel - Demonstrationen seine Zuflucht

nehmen, Dr. Gantner so gut wie der Schreibende und

jeder, der Vorträge hält und Kritiken schreibt. Was auf

diese Art gesagt wird, ist wissenschaftlich schief, weil

unzulässig vereinfacht, wie es sich aus dem speziellen

Anlass rechtfertigen lässt, wo es nur darauf ankommt,

dem Publikum für einen ganz bestimmten Zusammenhang

die Augen zu öffnen, nicht aber das ganze Gebiet

der Architekturtheorie oder -geschichte in extenso aus¬

zubreiten. Die wissenschaftliche Einstellung ist dagegen

gerade umgekehrt auf die möglichst umfassende Einsicht
in die komplizierten Zusammenhänge gerichtet, und da

scheint es mir nun höchst bedenklich, dieses Streben nach

sauberer Erkenntnis von vornherein «aus dem Geiste der

Gegenwart» — lies sub specie der jeweils neuesten

Schlagwörter — zu betreiben. Es könnte leicht sein, dass

man dann vor lauter methodischen Umbauten gar nicht
mehr Zeit hätte, sich mit den Gegenständen der
Forschung selbst abzugeben.

Um die «innere Bsziehung zur Gegenwart» braucht

man sich aber schon deshalb keine Sorgen zu machen,

weil jeder ohnehin und ungefragt Mitglied dieser Gegenwart

ist, und gar nicht anders als aus dieser seiner
Gegenwartssituation heraus sich mit Historie befassen kann,
selbst wenn er es wollte.

IL Ist Kunstgeschichte eine Wissenschaft?
Es nagt denn auch dem Verfasser dieses Schriftchens

der Zweifel am Herzen, ob die Kunstgeschichte auch

wirklich eine Wissenschaft sei? Er glaubt ein perfides

Fakultätsgeflüster zu vernehmen, das es bestreitet: «Die

Arbeit des Kunsthistorikers steht und fällt mit seiner

Fähigkeit, das künstlerische Erlebnis als solches zu

begreifen», und hieraus folgt für Gantner die «Unmöglichkeit

einer im letzten Grunde wissenschaftlichen

Kunstgeschichte». Aber: sind in irgendeiner Wissenschaft, und

wäre sie mathematischer Ordnung, schöpferische Ideen

jemals aus der Wissenschaft qua Methode hervorgegangen?

Seit wir gelernt haben, sogar die Mathematik als

gewissermassen stilgebundene Aeusserung des jeweiligen
Existenzgefühls zu begreifen, mag man sich solcher Zweifel

getrosten.

Wer etwas zu sagen hat, der wird seine Methode dazu

schon selber finden, und sofern damit Wesentliches

gesagt wird, wird er auch wissenschaftlich ernst genommen

werden. Sofern.

III. Das Problem der Generation

«Die Kategorien, mit deren Hilfe Wölfflin die Kunst
betrachtet wissen will, sind 'impressionistisch.) (Gantner)

Das ist nun allerdings eine aparte Methode, an deren

Stamm solche Ergebnisse reifen, und Wölfflin wird sich

selbst am meisten wundern, über Nacht von seinem Schüler

zum Impressionisten ernannt worden zu sein. Aber

er gehört nun mal zur «Generation» der Impressionisten,

und so muss eben auch Wölfflins Methode «impressionistisch»

sein — reim dich oder ich fress dich. Wir für

unsere Person hätten ja wohl eher den Darstellungsstil

unseres hochgeschätzten Mitarbeiters Jedlieka

«impressionistisch/ genannt, aber Dr. Jedlieka ist einige
Jahrzehnte jünger als Professor Wölfflin, er gehört zum Jahr-

286



gang der Konstruktivisten

konstruktivistisch sein?

also wird seine Methode

IV. Soziologie

«Hat sich die Architekturgeschichte diese Lehre der

Gegenwart zu eigen gemacht? Ist sie von der Fassadengeschichte

zu einer Plangeschichte, noch mehr: zu einer Lehre der
wirtschaftlich-sozialen Voraussetzungen weitergeschritten!

<Mit einem Wort: die soziologischen Kategorien werden
die formal-stilistischen Kategorien zu ergänzen, vielleicht
sogar eines Tages zu ersetzen haben.» (Gantner)

«Form» ist für Gantner ein verdächtiger Begriff, wenn

er «formal» sagt, schwebt das Wörtchen «nur» auch

ungeschrieben davor, denn erst dahinter kommt für ihn das

Wahre, Essentielle, das Soziologische. Aber: auf soziologische

Fragestellungen bekommt man unweigerlich nur
soziologische Antworten, und keine kuusthistorischen. Damit
ist nicht gesagt, man dürfe kunsthistorische Tatbestände

nicht auch einmal von dieser Seite her ansehen, wie man
sie etwa auch von der technischen, ikonographischen,

psychologischen oder irgend sonst einer kulturgeschichtlichen,

wirtschaftlichen oder naturwissenschaftlichen Seile

ansehen kann, die das Kunstwerk in seiner Verflechtung
mit den anderen Lebensäusserungen zeigt. Nur gewinnt
man damit ausschliesslich Einblick in diese Verflechtung,
und nicht ins Kunstwerk, denn dieses ist seiner ganzen
Absicht nach ein ästhetischer Tatbestand und deshalb

ganz ausschliesslich von der formalen Seite her erschliess-

bar. Auch viele Gegenstände zum Beispiel der medizinischen

Wissenschaft sind soziologisch bedingt: Tuberkulose,

Geschlechtskrankheiten, Berufskrankheiten, Unfälle,
und auch hier müssen diese soziologischen Zusammenhänge

sehr aufmerksam verfolgt werden; aber wird
deshalb jemand vorschlagen wollen, in der medizinischen
Wissenschaft seien die medizinischen Kategorien durch

soziologische zu ersetzen?

Wo Kunstgeschichte getrieben werden soll, steht das

Kunstwerk im Mittelpunkt der Diskussion, und alles
andere, das für sich gesehen nooh so wichtig sein mag wie
das Soziologische, ist bestenfalls Hilfswissenschaft, wenn
nicht anekdotisches Beiwerk; eine Revision der Kunstgeschichte

wird aber nur durch Arbeit an ihrem eigentlichen

Gegenstand und nicht am Beiwerk möglich sein.

V. Proletarisierte Historie
<Die Geschichte schweigt von den Zahl- und Namenlosen;

noch immer ist sie eine Chronik der Sieger und Heroen. Die
Natur aber ist treu, sie zertritt nicht das überholte
Geschöpf... (Kathenau, Von kommenden Dingen.) Vielleicht ist
die Kunstgeschichte jetzt an dem Punkt angelangt, wo sie in
Erkenntnis der Kräfte, die die Gegenwart konstituieren, dazu
übergehen kann, jene Architektur der Zahl- und Namenlosen
überhaupt erst zu sehen und in ihre Kreise einzubeziehen.
Denn diese Architektur der Zahl- und Namenlosen bildet die
Basis, auf welcher erst die Sieger und Heroen unter den Bauten

sicli erheben konnten, sie bildete alle Siedlungsformen vom
Dorfe bis zur Weltstadt aus, und hat man erst einmal begonnen,

sie zu suchen, sie zu sehen und ihre Etappen zu vergleichen,

so wird man mit Staunen gewa.hr werden, wie diese Dinge
einander immer näherrücken, wie diese Bauten der Anonymen,
diese Häuser der Bürger und Bauern, diese Dörfer und Städte
einander in allen Zeiten frappant ähnlich seilen, dergestalt, dass

selbst die Merkmale der grossen Stile, welche die kunsthislo-
rische Forschung von den grossen Monumenten hergeleitet hat.
beinahe unwirklich, unwichtig werden, beinahe so erscheinen
wie eine wechselnde Stickerei auf dem ewig gleichbleibenden
Stoffe, und dass es sich als notwendig erweist, der Forschung
ein ganz anderes Instrument als diese Kenntnis der Stile in
die Hand zu geben.» (Gantner)

Wer keinen Namen sich erwarb, noch Edles will,
Gehört den Elementen an; so fahret hin! (Goethe)

Gantner wird diesen Goethespruch überaus altmodisch

finden, aber es wäre natürlich müssig, diesen seinen

Widerwillen gegen alles «Namhafte» mit Gründen

bekämpfen zu wollen, da er gewiss auf gefühlsmässigen

Quellen und nicht nur auf Konjunktur-Ueberlegungen
beruht. Und so seien nur zwei Einwände logischer Natur
gestattet. Erstens: wäre es nicht fruchtbarer, die grossen
Leistungen als die einzelnen, gerade wegen ihrer Vereinzelung

deutlich wahrnehmbaren Gipfel eben dieses breiten

namenlosen Kulturgeländes anzusehen, auf das es

Gantner ankommt, also als dessen Steigerung und Subli-

mierung aus der eigenen Substanz heraus und nicht als

ein sozusagen feindlicher Gegensatz dazu, wie sie Gantner

sieht? S o, und nicht als Gegensatz zum Volkstümlichen

sind die grossen Kunstleistungen auch bis vor hundert

Jahren von den breiten Volksmassen effektiv
empfunden worden — wie ja auch die uns heute befremdlichen

politischen Systeme im grossen ganzen auf dem

consensus omnium beruhten. Wenn also heute Gantner

als ein Spartakus der Kunstgeschichte aufzutreten wünscht,

so wird es ihm schwer fallen, die Ketten zu finden, die

man in dieser Rolle mit heroischer Gebärde sprengen
muss. Zweitens: Gantner sagt, die proletarische oder
volkstümliche Bauweise sei «ein ewig gleichbleibender Stoff»:
das ist — so wie es gemeint ist als Gegensatz zur grossen

Architektur und ihrem Stilwechsel — sicher richtig. Aber
wie kann man im gleichen Atemzug von einer Erscheinung

feststellen, dass sie «ewig gleichbleibend», also

historischer Differenzierung nicht unterworfen und nicht

fähig ist, und dann gerade dieses Ahistorische zum Hauptobjekt

der Kunsthistorie machen wollen? Diese ahistorische

Bautenmasse stammt ja aus einer ganz anderen

Bewusstseinsebene als die historische, sie ruht in einer

primitiveren, undifferenzierten Schicht, so dass sich —

eben weil sie undifferenziert ist — weiter gar nichts über
sie aussagen lässt. Man kann sie beschreiben, feststellen,
dass es sie gibt, man kann sie etwa nach den von Levy-
Brühl und anderen aufgezeigten Richtungen psychologisch

in das Beziehungssystem des prähistorischen Menschen

287



einordnen, aber damit ist man am Ende, denn über das

Undifferenzierte lässt sich par definition nichts aussagen.

VI. Relativierung der Antike

Das ganze Büchlein ist von einem gewissen Hochgefühl

durchweht, dass endlich die hohe Meinung von der

Antike und der Renaissance am Boden liege, die noch zu

Jacob Burckhardts Zeiten aufrecht stand — und die heute

übrigens nicht nur der Wiener Josef Frank vertritt, dessen

ironischer Esprit dem mehr pathetisch veranlagten
Verfasser ersichtlich auf die Nerven geht, sondern ebenso

der von Gantner mit so grosser Auszeichnung
herausgegebene Adolf Loos. Wie steht es damit? Sicher ist unser
Blickfeld durch die intensive Beschäftigung mit dem

Mittelalter, mit prähistorischen und aussereuropäisohen
Kulturen sehr viel grösser geworden, und kein Vernünftiger
wird mehr Antike oder Renaissance naiv in dem Sinn als

«Höhepunkt» betrachten, dass sie uns als Steinbruch von
nachahmenswerten Vorbildern für Bauaufgaben der

Gegenwart dienen könnten. Soweit hat es mit dieser
«Relativierung» seine Richtigkeit — nur hat gerade diese

Einordnung der Antike in ihre räumliche und zeitliche
Umwelt im Grossen doch nur dazu geführt, die einzigartige

Bedeutung des Griechischen in einem viel tieferen neuen
Sinn zu bestätigen, was Gantner übersieht (ich muss hier
auf meinen Aufsatz im Märzheft 1932, S. 66, verweisen).

Wenn sich Dr. Gantner mehr zum semitischen Vorderasien

hingezogen fühlt, weil es dort seiner Meinung nach

nicht auf die hervorragende Leistung von Einzelnen,
sondern auf Massenprobleme ankam, so ist damit nicht zu

rechten. Selbst dann aber, wenn man's mehr mit Babylon
als mit Athen hält, sollte man sich von seiner Vorliebe
für kurante Schlagwörter nicht soweit verführen lassen,

griechische Tempel und benediktinische Klosterkirchen
als «Serienbauten» zu bezeichnen, wie dies Gantner im

Tonfall einer Entdeckung auf Seite 58 tut! Das Wesen der

industriellen Serienfabrikation ist doch unbestrittener-

massen die absolute Gleichheit ihrer Produkte, die

Einzelteile sind innerhalb der Serie vertauschbar,
auswechselbar, ununterscheidbar (sie hätten denn Laufnummern).

Wo gab es jemals derartiges? Gibt es auch nur

zwei ununterscheidbare dorische Tempel oder Kirchen?

Typus — gut, aber wenn man den Begriff so ausweitet,
dass alles darin Platz hat, so ist damit überhaupt nichts

Besonderes mehr ausgesagt, denn in diesem Sinn aus

einiger Distanz gesehen, versammeln sich selbst alle

individualistischen Villen der letzten hundert Jahre unter

die «Typen» der neugotischen, der Jugendstil-, der

neuklassizistischen Villa usw., und wenn schon der griechische

Tempel ein «Serienbau» sein soll, so sind die neuklassizistischen

Bankpaläste erst recht «Serienbauten».

VII. Probleme der Kontinuität und Aktualität
<Das Entscheidende ist vielmehr der nächste Schritt: Die

Neubegründung der kunsthistorischen Anschauungsweise aus
dem Gesichtswinkel der Gegenwart, also das Durchleuchten
der Vergangenheit von der Gegenwart her. Für diese Arbeit,
die ich für die wichtigste Aufgabe der jüngeren kunsthistori-
schen Forscher halte, gibt es, so weit ich sehen kann, noch
kaum irgend Ansätze. (S. 44.)

«Von allem Anfang an muss hier vor einem verhängnisvollen

Irrtum gewarnt werden: der Meinung, als Hesse sich
der Gegenwart mit Begriffsbestimmungen der Historie ohne

weiteres beikommen.» (Gantner)

Der hier obwaltende Irrtum, als mussten sich

nicht nur die Gegenstände beständig erneuern,
sondern erst recht die Formen ihrer «Begriffsbestimmungen»,

dürfte nicht minder verhängnisvoll sein. Denn wie

liesse sich überhaupt die Neuheit einer Erscheinung, die

Veränderung einer Situation feststellen, wenn nicht
dadurch, dass man sie auf das vergleichsweise
feststehende Koordinatensystem der vorhandenen Begriffe
bezöge? Es gibt nur zwei Möglichkeiten, logisch zu
denken: entweder bekannte Tatbestände auf neue Koordinaten

zu beziehen, oder neue Tatsachen auf feststehende

Koordinaten; alles andere ist Schaumschlägerei im
Bodenlosen.

Aber Gantner hat eine geradezu panische Angst, den

Anschluss an die <Gegenwart», an das «Leben» — weniger

lyrisch: an die Aktualität zu verpassen, er sieht die

Modernität wie die auf der Kugel enteilende Fortuna,
der man keuchend nachjagt statt zu bedenken, dass wir
alle, Junge und Alte, in unserer Gesamtheit, so wie wir
sind, Leben, Gegenwart und Modernität durch unser blosses

Dasein konstituieren. Das Büchlein ringt heroisch mit

dem tragikomischen Problem, zugleich «wissenschaftlich»

und «aktuell» zu sein: aber man kann beim besten Willen
nicht in ein und demselben Augenblick der Taucher sein,

der die historischen Tiefen durchforscht — und der Korken,

der obenaufschwimmt.

VIII.

Das Gantnersche Schriftchen regt — wie man dem

Vorigen entnehmen kann — zu vielseitigem Nachdenken

an, und wir wünschen ihm noch viele so aufmerksame

Leser. So klein es ist, und so sympathisch-einfach sein

Umschlag, so hat es doch schon einen ebenso vollmundigen

Untertitel, wie alle anderen Schriften und

Zeitschriften seines Verfassers bekommen: «Prolegomena zu

einer Kunstgeschichte aus dem Geiste der Gegenwart».

Als Parergon ist diesen Prolegomenois beigefügt «Semper

und Le Corbusier — eine Rede» — ein schon früher im

Druck erschienenes Paralipomenon aus der Züricher

Epoche des Gelehrten. Peter Meyer.

288


	Geschichte aus dem Geiste der Gegenwart

