Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 19 (1932)

Heft: 3

Artikel: Antikes Wesen in Goethe

Autor: Thomann, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-17628

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-17628
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS WERK Drittes Heft 1932

Wer in Goethes letzten Lebensjahren geboren wurde, brauchte nicht einmal neunzig Jahre alt zu
werden, um noch den Krieg zu erleben, durch den Goethe fiir die Gegenwart in eine historische Distanz
zuriicktritt, als ob er vor mehreren hundert Jahren gelebt hiitte. Denn es lisst sich wohl keine geistige
Situation ausdenken, die von Goethe weiter entfernt und ihn zu feiern weniger berechtigt wiire als die der
Gegenwart, die schlechthin alles fallen gelassen hat, was Goethe wichtig war. «Europiische Kultur» war
fiir Goethe keine Abstraktion und kein Pazifistenprogramm, sondern eine erlebbare Realitiit; dieses lebendige
Ganze hat sich inzwischen nach allen Richtungen in Teile zersetzt, die miteinander kaum noch Fiihlung
haben, und auf jedem dieser Teilgebiete streitet man bis zur gegenseitigen Infamierung um «Probleme>,
die fiir Goethe hochstens Polarititen waren, die sich gegenseitig bedingen und die in der Tolalitiit neben-
einander Platz haben. Von Goethe aus gesehen verlieren Begriffspaare wie «Tradition und Modernitiit», «Ver-
stand und Gemiity, «Natur und Kultur», «National und Universell» den Sinn sich ausschliessender Gegen-
siitze, und da iiber kulturelle Angelegenheiten zu reden sich {iberhaupt nur lohnt unter der Voraussetzung,
dass damit dem Ganzen gedient wird, so moge erlaubt sein, das Goethe-Jubilium als Anlass zu beniitzen,
die fundamentale Frage von Tradition und Modernitiit wieder einmal zu iiberlegen — ausnahmsweise, da
wir sonst kunsthistorischen und weltanschaulichen Eriorterungen an dieser Sielle in Zukunft wie bisher mit
Absicht aus dem Wege gehen werden.

Im Gedanken an Goethe stellt sich das Problem der kulturellen Kontinuitit in der besonderen Form
des lebendigen Weiterwirkens der Antike auf die Gegenwart: Wie kommt es, dass wir uns noch heute —
in Billigung oder Missbillicung — mit Architekturformen und Denkformen auseinandersetzen miissen, die
vor mehr als zweitausend Jahren unter ganz anderen dusseren Umstiinden geprigt wurden, was hatten
diese Formen den Folgezeiten so Wichtiges zu sagen, dass sie immer von neuem als aktuell empfunden
werden — und was haben sie uns heute zu sagen? Auf diesen Zusammenhang beziehen sich die beiden

felgenden Aufsitze.

Antikes Wesen in Goethe

Mehr als die Hilfte eines Jahrhunderts withrt Goethes Schaffen in der fiir seine Bedeutung symbolischen,
fast mythischen Dauer. Die dimonische Kraft der Intuition seiner Jugend ldutert sich in einer staunenswerten
Zucht des Geistes und des kiinstlerischen Gewissens: Launen hochster Genialitit wandeln sich zu dichteri-
schem Wollen, leidenschaftliches Stammeln zu einer Dichtkultur fiir eine ganze Nation, iiber sie hinaus fiir
den ganzen Kreis europidischen Bewusstseins. Durch die unvergleichlichen Anlagen der Begabung erwiichst
deren Weite, eine untriigliche Sicherheit des kiinstlerischen Instinkts, eine beim deutschen Dichter einzig-
artige Virtuositit im weitesten Sinn.

Aus diesen innern Anlagen seiner Natur erkldrt sich das Besondere in Goethes Verhiiltnis zur Antike,
seine Intensitit und Wirkung, das Schopferische trotz scheinbaren Epigonentums: dieser Dichter, Ausdruck
dentschen Geistes so umfassend wie kein anderer, ist zwar Klassizist durch seine Zeit, aber in einem noch
viel tiefern Sinn: die Antike ist ihm nicht ein Vorwurf mehr oder weniger verinnerlichter Nachahmung,
sondern aus der eigenen Natur erwachsene und darum innere Lebensform seines deutschen Dichtens.

Scihon sein kiinstlerischer Instinkt von feinster und unabhiingigster Durchbildung fiithrt ihn zur Klassik
der Alten als dem Ursprung europiischer kultureller Tradition, in die er sich einordnet: zuerst aus der
Sehnsucht einer der reinen Naturhaftigkeit entwachsenden Seele, dann in der bewussten Einsicht in die
Waklverwandtschaft und Bedingtheit kiinstlerischer Gestaltung. Denn fiir einen abendlindischen Menschen

auch des XVIII. Jahrhunderts — wenigstens fiir einen von seinem Rang — bedeutete Schopfung nicht
miihselig gestaltetes Chaos einer noch nie entdeckten Seele, wie manche der lauten Stiirmer und Dringer
glaubten, sie bedeutete vielmehr Bewahrung, Variation, ja — um das verponte, doch in seiner geschicht-

lichen Wirksamkeit unabsehbar wichtice Wort zu gebrauchen — Nachahmung, im genialsten Falle Weiter-
entwicklung einer dichterischen Tradition, deren erster und wichtigster Ursprung in der Antike liegt. Nur

scheinbar entbehrt Goethes Jugend dieser Kontinuitit: sein Sturm und Drang zerbricht zwar eine erstarrte

65



und zerspielte, iiberdies von der spiitern, nicht der klassischen Antike ausgegangene Stilart, aber doch
nur vm die grossen, dem eigenen Genius gemissen antiken Formen wieder zu entdecken.

Dazu als zweite Bindung seiner Natur an die Antike: eine Virtuositit ohnegleichen. Darunter sei
nicht allein das sprachliche Vermdogen verstanden, das sich nach einer altklugen, fast erschreckenden
Routine in der frithen Kindheit zur Urspriinglichkeit, endlich zur spirituellsten Ueberlegenheit entwickelt.
Goethes Virtuositiat umfasst jede dichterische Technik: ein um so feineres Empfinden fiir die Gesetze der
Komposition, eine je gri)ssére Iiille der Gedanken und Gesichte ihn bedringt, eine sublime Klarheit und
Durchsichtigkeit bei aller sinnlichen Fiille, eine bestimmt umreissende Prignanz; wie bei den Alten mehr
plastisch-kérperhafte als farbige Gestaltung, oder doch in einer unnachahmlich kiihlen, trocken-glinzenden
Irarbigkeit, die jede Zeile Goethes sofort unter tausenden kenntlich macht. All dies Konnen aus natiirlicher
Begabung erhoht eine unablissige Uebung: die Vervcllkommnung einer Kunst als einer Kunstfertigkeit,
einer «ars» mit dem lateinischen Ausdruck, der auch «Handwerk» einschliesst, das Dichten fast als Uebung
cines Stils, oder anders, antik ausgedriickt: das Dichten in einem gefundenen, gegebenen Stil. Daraus
entsteht diese Goethe eigene vornehme Distanz des Personlichen vom Gestalteten, das Abstrakt-Konstruierte,
ohne dech je — bei seinem Geiste — zur Spielerei zu werden, vielmehr lebt alles in jener zeitloseren inneren
Wahrheit der grossten Dichter.

Wie Faust als Dichtung Goethes ganzes Leben erfiillt, so ist sein faustisches Temperament Seele seines
ganzen Dichtens. Zuerst beherrscht sie Leidenschaft und Trotz unendlichen Verlangens, dann liutert sich
die Masslosigkeit zu einem stillen, nicht minder tiefen Suchen nach dem Wesen des Unendlichen in der end-
lichen Gestalt. Aber dieses Fragen ist immer ein seelisch-menschliches, weder ein philosophisch-abstraktes,
noch ein religios-dogmatisches, auch nicht in seinem Ziele. Darin ist Goethe verwandt jenen ersten Euro--
piern, die einen solchen Sinn des Daseins suchten, den vorsokratischen Griechen. Auch beim Griechen zu-
erst Leidenschait, titanischer Trotz, dann beruhigtes Suchen und daraus — wie bei Goethe — geniale Ge-
staltung des Lebens durch den Geist. Das bedeutet die Einordnung in ein zusammenhingendes Welt-
ganzes, einen Kosmos, ein frommes Hinnehmen des unentrinnbaren Geschicks und aus dem Wissen um die
eigne mithsam gebéndigte Leidenschaft fast eine Furcht vor dem Gewaltigen, vor dem Uebermenschlichen,
eine Bescheidung zu menschkichem Mass. Diese Bescheidung ist Ehrfurcht vor dem Geschick fiir den Griechen
wie fiir Goethe, ihre besondere Art des Frommseins, heroisch in seiner Gebirde und um so tiberwiiltigen-
der bei beider Genie. Und um so geheimnis- und géttererfiillter wird ihnen beiden das sichtbare Leben: «ein
grosses frommes Anschauen des menschlichen Daseins, so wie man von einem hohen Berge herab die Welt
unter sich liegen sieht, dass man glauben wiirde, es giibe in ihr nichts Niedriges noch Widriges, wie Hof-
mannsthal von Goethe sagt. Und um so weiter ihr Blick, ohne Enge, ohne Grenzen.

Gottes ist der Okzident!
ruht im Frieden seiner Hinde.»

«Gottes ist der Orient;
Nord- und siidliches Geldnde
Theodor Thomann.

Die Rolle der antiken Bauformen in der Architekturgeschichte

Was die griechische Architektur von allen anderen
Architektursystemen unterscheidet, ist die scharfe be-
griffliche IFormulierung der einzelnen Bauglieder. Die
Siule ist gegliedert in Iuss, Schaft und Kopfstiick;
keines ist ohne die anderen denkbar, aber keines geht
ohne genaue Grenze ins andere iiber, die Teile sind selb-
stiindig wie Worter, die auch erst im Zusammenhang
einen Sinn ergeben, aber gerade darum, weil jedes ein-
zelne fiir sich allein schon eine genau umschriebene Be-
deutung hat. Die Griechen sind nicht umsonst die ersten
Logiker und Philolégen gewesen, das heisst die ersten,
denen die Sprache nicht selbstverstindliche Lebensiusse-
rung war, iiber die man sich weiter keine Gedanken
macht, sondern ein Gegenstand der Verwunderung und
des Nachdenkens. In Griechenland ist man sich zuerst

66

iiber die innere Struktur der Sprache klar geworden, {iber
den Satzbau, tiber die Verschiedenartigkeit und verschie-
dene Funktion der Worter: Entdeckungen von ungeheu-
rer Tragweite, weil damit die Struktur des ganzen euro-
piischen Denkens bis auf den heutigen Tag festgelegt
wurde. Durch die Entdeckung der «Logik» ist eine ganze
Welt ein fiir allemal ins wache Bewusstsein gehoben
worden, die vorher und fiir alle anderen Volker noch
lange nur im Unterbewussten schlummerte, und die Grie-
chen haben diesen Triumph denn auch ausgekostet bis
ins Letzte, bis Religion und Staat und Freiheit durch
das neu erfundene Raisonnement zersetzt war. Dieses
Handhaben

abstrakter Begriffe ist uns heute so selbstverstindlich

Denken in logischen ~Kategorien, das

geworden, dass wir uns den ungeheuren Glanz der



	Antikes Wesen in Goethe

