
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 19 (1932)

Heft: 1

Artikel: Die Kunst der Renaissance, Italien und das deutsche Formgefühl
[Heinrich Wölfflin]

Autor: Meyer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-17612

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-17612
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Als Fenster doppelt verglaste Holzklappfeuster, die

festverglasten Scheiben an der Südwestfront aus Kristallglas.
Innere Ausstattung: Sämtliche Böden (auch Küche

und Bad) sowie die Treppe mit Linolbelag, sämtliche

Wände mit Straminbespannung und Mattölfarbanstrich,
mit Ausnahme von Küche und Bad, die gespachtelten

Emailfarbanstrich bis auf '1 m Höhe haben.

Balkonbrüstungen aus in Winkelrahmen gefassten

mattierten Drahtrohglasplatten.

Baukosten: Abrechnungssumme für jedes Haus:

inkl. Architekten- und Ingenieur-Honorar sowie

Bauleitung, ohne Umgebung, Kanalisation, Beleuchtungskörper

69,950 Fr. Umbauter Raum 910 m3. Kubikmeter-

preis somit 77 Fr.

Wohnhaus H. an der Hegibachstrasse in Zürich

Das Grundstück liegt auf sehr stark abfallendem
Gelände mit altem Baumbestand, das von einem Plateau

unterbrochen wird. Durch die Querstellung des

Haupttraktes war die beste Ausnützung in bezug auf Anfahrtshof,

Wohngarten und Raumorientierung gegeben; so blieb

auch die Längenausdehnung der Liegenschaft sichtbar.

Im Untergeschoss liegt ein Saal für Bildersammlungen
und Gesellschaftszwecke, dahinter Wirtschaftsraume.

Erdgeschoss: Wohn- und Herrenzimmer gegen
Südwesten mit Austritt auf gedeckten Laufgang und
Sitzplatz; Esszimmer und Halle nach Südosten mit Austritt
in den oberen Garten; Diensttrakt mit Küche, Office,

Speisekammer, Waschküche mit gedecktem Trockenplatz.
Im Obergeschoss fünf Schlafzimmer nach Südosten,

zwei Bäder, grosse Sonnenbadterrasse, im Diensttrakt
zwei Mädchenzimmer mit Bad- und Waschraum, Abstell-

raum, Wohn- und Arbeitsdiele.
Eine Treppenverbindung im Haupttrakt, eine Diensten-

treppe im Dienst- und Wirtschaftstrakt.

Garage: Da wohl die Zufahrt, aber nicht die Anlage

der Garage am Eingangshof behördlicherseits bewilligt
wurde, musste unter schwierigen Verhältnissen eine

Zweiwagengarage in den steilen Hang an der Hegibachstrasse

hineingebaut werden, wozu Sprengungen nötig

waren.

Konstruktion: An den Sonnenseiten zur

Gewinnung grösstmöglicher Oeffnungen Eisenständer.

Dazwischen Brüstungsfüllmauerwerk und grosse seitliche

Schiebefenster in Eisenkonstruktion., Uebrige Aussen-

wände tragendes Backsteinhohlmauerwerk, doppelverglaste

Holzfenster.

Beim Saal ist zur Gewinnung grösserer Raumtiefe

die Aussenwand mit durchlaufender Fensterreihe vor das

vertikal durchgehende Pfeilersystem gesetzt.

Massivdecken, Flachdachkonstruktion. Die Aussicht

von den dahinter liegenden Nachbarhäusern wird in

keiner Weise beeinträchtigt.

Italien und das deutsche Formgefühl i

Zum neuen Buch von Heinrich Wölfflin

1.

Auch dieses Buch hat, wie alle früheren Bücher

Wölfflins, den Vorzug der absoluten Direktheit: der

Leser wird vor die Kunstwerke hingestellt und gelehrt,
sich intensiv auf ihren künstlerischen Gehalt und
Ausdruck zu konzentrieren, mit einem Wort: zu sehen, ohne

ins anekdotische Drum und Dran, Vorher und Nachher

abzuschweifen. Die kulturgeschichtlichen, politischen,
wirtschaftlichen Voraussetzungen für die Entstehung
eines bestimmten Kunstwerkes mögen sein, welche sie

wollen: das Kunstwerk selbst ist eine ästhetische und

nur ästhetische Angelegenheit, und so ist es ein Gebot

sauberer Methode, dass es auch rein ästhetisch analysiert
und betrachtet werde. .Jede andere Art von Betrachtung
kann natürlich auch interessant sein, aber sie führt vom

1 Die Kunst der Renaissance, Italien und das deutsehe
Formgefühl von Heinrich Wölfflin. 223 Seiten Quart, 92

Abbildungen. F. Bruckmann A.-O., München 1931, geh. KM. 11.50,
Leinen RM. 15.—.

Kunstwerk ab, sie gebraucht oder missbraucht es als

Material, um andere Zusammenhänge nachzuweisen. Hier
steht das Kunstwerk allein im Vordergrund, auch der

Verfasser tritt hinter seinen Gegenstand ganz zurück,

und am Schluss hat der Leser eine sehr verfeinerte

Anschauung gewonnen, nichts als dieses eine — die Hauptsache,

während von der Lektüre so vieler anderer

Schriften über Kunst nur ein Wust von Theorien und

wichtigtuerischen «Problemen» übrig bleibt.

Wölfflin selbst schreibt in seinen Schlussbetrachtungen:

Was haben diese Analysen eines sehr allgemein gefassten
Formgefühls mit Kunstgeschichte zu tun? Kann man über
Kunst reden ohne vom Geistigen auszugehen? vom Temperament

der Köpfe, von der Auffassung des Menschlichen in
Gestalten und Geschichten? sind nicht die Aufgaben das

Primäre, die das Leben der Kunst gibt, und kann man diese
Aufgaben verstehn, ohne die Stellung der Kunst innerhalb einer
bestimmten Gesellschaft begriffen zu haben? Eine so stark
abstrahierende Betrachtungsweise, wie wir sie hier geübt
haben, scheint notwendig zu einer formalistischen Behandlung
der Kunst zu verführen. —>

26



Aus H. Wölfflin
«Italien und das deutsche

Formgefühl»

links: Franciabigio,
Venus (Rom)

rechts: Baidung,
Allegorie 1529 (München)

T-.-

m

*-.

Gewiss ist es eine dankbarere Aufgabe, das Publikum mit
dem einzelnen Werk und dem individuellen Künstler
bekanntzumachen, und die Teilnahme wird sich rascher erwärmen,
wenn von den Gesinnungen gesprochen wird, die hinter den

Aufgaben einer bestimmten Zeit stehn. und von der
Gesellschaft, die Träger und Bedingung einer bestimmten Kunst
gewesen ist, aber all das setzt voraus, dass man die Vorstellungsformen

schon kennt, in denen zu einer gewissen Zeit und an
einem gewissen Ort die Kunst Gestalt gewonnen hat. — —

(Nicht als ob es eine Formempfindung gäbe, die unah

hängig wäre von der geschichtlichen Gesamtsituation, aher
alle besondern soziologischen Erklärungen behalten etwas Bloss-
Peripherisches, solange man nicht zum Zentrum, zur Formund

Vorstellungsweise einer Nation nach ihrer allgemeinen Art
durchgestossen ist. — —

Natürlich ist die Kunst nicht zu lösen von den Bedingungen,

die ihr die Gesellschaft stellt, aber in der verschiedenen
Bildhaltung von Ghirlanda.jos Florentiner Fresken und vom
Schreyergrabmal des Adam Krafft stecken Unterschiede, deren
Wurzeln viel tiefer hinabreichen als dass sie mit einer bloss
soziologischen oder religionsgeschichtlichen Betrachtung
gefasst werden könnten.

II.
Wölfflin bezeichnet sein Buch als eine späte Frucht

vom Baum des Dürer-Gedenkjahres, das allerdings wie

kein anderer Anlass dazu aufrief, das Verhältnis
Deutschland-Italien in der Renaissance zu überlegen, das

Dürer und mit ihm Deutschland zur Schicksalsfrage

wurde. Auch dieses Buch hat so etwas wie einen Janus-

kopf wie die Kunst Dürers. Es geht hier nicht um Ent¬

wicklungsfolgen und nicht um die Frage der
gegenseitigen Beeinflussung zwischen Nord und Süd, sondern

im Gegenteil um das in allen Formwandlungen Beharrende,

um die Nationalkonstanten des Nordens und des

Südens. Um sie aufzuzeigen, wird die Gesamtheit der

künstlerischen Erscheinungen nach Wölfflins bewährter

Methode unter bestimmten Einzelaspekten betrachtet, so

dass sich die gesuchten Nationaleigentümlichkeiten
jeweils als Polaritäten auf gemeinsamer Achse darstellen.

Die Hinsichten, nach denen der Gegensatz Deutsch-

Italienisch festgelegt wird — zugleich die Kapitel des

Buches — heissen: Gestalt und Umriss. — Das Grosse

und Einfache. — Die gesetzmässige Ordnung. — Das

Typische und Allgemeine. — Gliederung und Ganzheit.

— Die Reliefauffassung. — Die lässige Spannung. — Die

Klarheit und der Gegenstand der Kunst.

In dei' Anordnung der Begriffe ist jede Kombination
versucht worden, bis wir bei der jetzigen als der einleuchtendsten
stellen geblieben sind, doch empfiehlt es sich, die Reihenfolge
gelegentlich auch umzustellen, und keinesfalls darf der
Eindruck aufkommen, als sei das Phänomen auf so und so viele
trennbare Merkmale zurückzuführen: alles hängt zusammen,
verflicht sich und will (bis zu einem gewissen Grade) aus
einem gemeinsamen Grunde begriffen sein.

Diesem Missverständnis, -.als sei das Phänomen auf

soundso viele trennbare Merkmale zurückzuführen:,

27



Aus H. Wölfflin «Italien und
das deutsche Formgefühl»

Mantegna, Tod der Maria (Madrid) *«.-

^

»J 'mL*-

m. i:

begegnet Wölfflins Buch, soweit ihm nur immer

begegnet werden kann. Es wendet den Gegenstand seiner

Betrachtung sozusagen in der Hand, um seine Fassetten

von allen Seiten spiegeln zu lassen, und die Darstellung
bekommt dadurch etwas eigentümlich Schwebendes, weil
immer wieder sich eines im andern spiegelt, Späteres

sich im Vorangegangenen erläutert und umgekehrt, bis

sich alle Spannungen in der Durchsichtigkeit einer in

sich selber ruhenden Erkenntnis aufheben.

lm folgenden geben wir einige aus dem Zusammenhang

gelöste Zitate, die den Inhalt andeuten sollen

(ohne Rücksicht auf ihre wirkliche Aufeinanderfolge zu

losen Gruppen zusammengestellt).

Einzelform und Gesamteindruck
Die nordische Kunst lässt sieh nicht auf den Begriff der

Nachahmung festlegen (auch wenn man ihn in weitem
künstlerischen Sinn nimmt). Wir zielen unmittelbarer auf Ans

druck, und Stimmung und Zeichnung ist uns etwas anderes als
Projektion einer fassbaren, messbaren Wirklichkeit. Will man
der deutschen Kunst einen expressionistischen Zug zuschreiben,

so ist dagegen nichts einzuwenden. Das heisst dann, dass

Bild und Objekt sich nicht zu decken braucht, dass das
Problem des Richtigen hier nicht oder wenigstens nicht in
gleichem Umfang existiert, dass was im italienischen 'Sinn
Zeichnungsfehler wären, für das deutsche Urteil etwas Positives
bedeuten kann. — —

Wenn man sie plastisch-ernst nähme, musste man die holz-
gesehnittene Apostelfolge Baidungs als verwachsene Körper

kritisieren, Und es sind doch Gestalten voll Kraft und Feuer.
Alier die Kraft und das Feuer steckt in der Gebärde eines
Formganzen, das sich nicht in seine Komponenten — Körper
und Kleid — auflösen lässt. l'nd eben darum ist es von
nebensächlicher Bedeutung, wie weit die Naturform gewahrt ist. —

Die deutsche Phantasie ist nicht nur darum eine andere,
weil sie der menschlichen Gestalt keine Vorherrschaft vor
den unzähligen übrigen Erscheinungen der Welt einräumt, sie
ist vor allem eine Phantasie des Vielen und nicht der Einzel-
l'igur, i\tx>\ Formenschwarms und nicht der isolierten Form.
Das Interesse für die Einzelgestalt fehlt nicht, aber die
Vorstellung des Formkomplexes, das Ineinander verschiedener
Existenzen ist das Primäre Das Rasenstück des jungen Dürer
sagt unsrer Empfindung mehr als die noch so sorgfältigen
Einzelstudien von Pflanzen, die er sonst noch gemacht hat.
Wie die Gräser an sich beschaffen sind, ist nicht gleichgültig,
aber das eigentlich Erregende ist der Eindruck der Koexistenz
oder, um es deutsch zu sagen, das Gefühl des lebendigen Zu-
sammenstehens und Sich-Berührens in einem solchen Stück
Natur. So erschöpft sich das Leben des Baumes für den
Deutschen nicht in der Zeichnung von Krone, Stamm und Wurzel,
es isl immer der Busch, die niedern Gewächse des Bodens, die
mit au den Stamm sich herandrängen. Man kann da nicht
isolieren, die Natur gebiert nicht einzelne Geschöpfe, sondern
entlädt sich in einem Schwall von Formen: ein massenhaftes
Dasein, dein sich nicht ungern der Charakter des Gedrängten
nnd Stossenden beimischt. — —

l'nd wenn unser Herz Lust hat, bis auf den heutigen Tag,
am Spiel des Verschlungenen, am wilden Bauingeäste, Wurzelwerk

und Faltenbruch — wer wollte das eine spätgotische-
Laune nennen? Es sind uralte Bedürfnisse deutscher Phantasie,

die immer wieder sich Ausdruck erzwingen.

28



feJK

i..

Aus H. Wölfflin «Italien und
das deutsche Formgefühl

Martin Schongauer, Tod der Maria (Stich)

Der Deutsche scheut sieh vor einein isolierenden Konturstil,

weil damit ein Wesentliches bedroht ist, nämlich das
Ineinanderlaufen der Formen, jene geheimnisvolle Bindung des

Ganzen, die auch ihrerseits lange vor Schongauer schon da

ist.
Das Ideale als Gegensatz zum Natürlichen ist erst eine

Vorstellung des 17. Jahrhunderts. Die klassische italienische
Form ist aus der italienischen Natur hervorgegangen und isl
immer als Natur verstanden worden, selbst da. wo wir glauben,

sie sei durch Abstraktion vom Wirklichen gewonnen worden.

Eben darum bleibt diese Kunst unübertragbar, und es hat
verheerend gewirkt, als man aus einem ganz national bedingten
Stil etwas allgemein Gültiges hat machen wollen. — —

Architektur
Freiheit der Einzelexistenz und Strenge der Gesamtkomposition

gehn (in Italien) auch hier Hand in Hand und die
Selbständigkeit des Teiles gewinnt ihren Wert erst dadurch, dass

er als Glied eines Organismus empfunden wird, der dann
auch seinerseits ein Fertiges und In-sich-Vollendetes
darstellt.

Hier liegt der grosse Gegensatz zum Norden. In einem
andern Stoff muss die Form bei uns sich durchsetzen und es ist

von vornherein auch ein anderer Formwille. Uns wird es

schwer, an das Vollendete auf dieser Welt zu glauben. Zwar hat
auch der Norden im lli. Jahrhundert die Idee der Ganzheit,
eines streng in sich geschlossenen Formsystems aufgefasst,
aber sie ist für uns nicht das Natürliche. Die Vorstellung vom
Verhältnis der Teile zum Gesamtkörper beharrt, zäh auf einem
andern Grundbegriff und lässt sich ebenso schwer umbilden
wie die Vorstellung vom Verhältnis des einzelnen Menschen
zur Welt. Es hängt damit zusammen, wenn man in der
deutschen Architektur, verglichen mit der italienischen, einen Rest
von Dumpfheit, Schwere, Ungelöstheit findet. Nur sind das

keine Unvollkommenheiten der Geschmacksbildung, sondern es

ist eine andere physische und metaphysische Grundeinstellung. -

Gewiss, ein Palazzo Pitti ist einzigartig in der monumentalen

Wirkung des Einfachen, aber hervorgegangen sind solche

Höchstleistungen aus jener allgemeinen Empfänglichkeit für
die Würde des Einfachen, die sich am besten mit dem Geist
italienischer Inschriften charakterisieren Hesse. Das kurze,
weithin hallende, inhaltsschwere. Wort, wie es die Antike formte,
wenn sie denkmalhaft sprechen wollte, hat seine Resonanz auch
im neueren Italien gefunden, und die ehernen Terzinen Dantes
hätten allein genügt, diesen Geist des Einfach-Grossen dauernd
wachzuhalten. Die wortreichen und schwer lesbaren nordischen
Inschriften gehn auf eine ganz andere rhetorische und optische
Einstellung zurück. — —

Aber wenn nun die Architektur im allgemeinen als die
Kunst der gesetzmässigeu Ordnung gelten kann, so ist doch ein
Unterschied zwischen Gesetz und Gesetz: die Renaissance in
Italien verwirklicht das Gesetz mit einer so starken Entschiedenheit

und Folgerichtigkeit, dass der deutsche Formbegriff
daneben locker und mit Willkür durchsetzt erscheinen muss,
und vor dieser taghellen Evidenz der Regel spürt man, dass

das Gesetzliche hier nicht als Einschränkung der Freiheit
empfunden worden ist, sondern gerade im Gegenteil als
Offenbarung des ganz freien natürlichen Lebens. Bei uns gehört
immer eine Spur von Eigenwilligkeit, eine Spur von durchbrochener

Regel dazu, wenn wir an die Freiheit des Daseins glauben

sollen, und eine durchgeführte Gesetzlichkeit wirkt leicht
als gemacht In Italien ist die strengste Form zugleich die
lebendigste. — —

Die deutsche Grösse ist eine Grösse der Gesamtbewegung,
und nicht die nach dem Menschen bemessene und körperlichem
Nacherleben unmittelbar zugängliche Grössenproportion
entscheidet, sondern ein dumpferer Massen- und Mengeneindruck,

29



in den grosse Formen aufgenommen sein können, der aber auch
durch das Zusammenwirken vieler kleiner Teile erreicht wird.
Darum bleibt die Architektur im Zeitalter der Renaissance
hüben und drüben etwas Inkongruentes. — —

-Als ob eine Angst, den Zusammenhang mit dem Urgrund
des Lebens zu verlieren, die bildende Phantasie von
weitergehender Verselbständigung der einzelnen Formen zurückgehalten

hätte, so klammert sie sich auch im Grossen an die von
aussen gegebene Situation und fühlt sich dabei glücklich.

¦ Der Charakter der deutschen Gasse ist wesentlich beding!
durch die Menge von unselbständigen Häusern, wo keines auf
eigenen Füssen steht, sondern nur existieren kann, indem es

sich an den Nachbarn anlehnt. Solche Häuser gibt es natürlich
auch in der Renaissancestadt Italiens, aber man hat den
Eindruck, dort seien es Notbauten, und jedenfalls, sobald eines ins
Grosse geht, will es sieh selbständig präsentieren. Bei uns ist
das nicht der Fall. Auch noch ein monumentaler Bau erträgt
die Abhängigkeit. — —

<Das deutsche Haus wächst so, wie die Situation es möglich
macht. Es trägt nur zum Teil sein Bildungsgesetz in sich selbst.
Da öffnet sich ein Plätzchen, eine Strassenweitung— geschwind
setzt sich ein Erker an. der in diese Weite hinausgreift. Man
spürt unmittelbar die Beziehung, wo jede Gunst oder Ungunst
der gegebenen Situation sofort formerzeugend oder formhemmend

wirkt. An dieser Verwachsenheit von Haus und Umwelt
kann auch die monumentale Architektur teilnehmen. Das
Rathaus von Rothenburg ist ein berühmter Fall. An ansteigendem
Platze gelegen, macht es gar keinen Versuch, die
Situationsverhältnisse, die einer einheitlichen Durchbildung hinderlich
waren, zu verleugnen, sondern nimmt im Gegenteil diese von
aussen gegebenen Verhältnisse herzhaft auf und gewinnt
damit eine Art. von Naturwüchsigkeit, für die in Italien kein
Verständnis vorhanden gewesen wäre. — —

Deutschland und Italien

An der Tatsache, dass deutsche Künstler im IS. Jahrhun
dert sich an italienischer Kunst orientierten, ist nicht zu
rütteln, und es fehlt auch nient an einer Kritik, die dieses
Vorgehen von vornherein als Abfall vom Eigenen verurteilt. Aber
es gibt doch zu denken, dass das Verlangen nach dem Süden,
gleich als ob dort das Land der Verheissung für uns läge,
gerade mit der Stunde der stärksten eignen Schöpferkraft
zusammenfällt. Es ist der apokalyptische Dürer, dem die italienische

Vision aufging. Das ist kein Suchen nach fremden
Mustern aus dem Gefühl eigner Schwäche, sondern mitten im
Drang erhöhten schöpferischen Schauens erwächst, die
Begierde, die Welt noch in einer anderen Art zu fassen, in
bestimmteren Gestalten, in strengeren Gesetzmässigkeiten, in
schaubarerer Form. Man sah die Italiener auf diesem Weg
schon weit vorgeschritten: wie hätte man sich ihnen nicht als
Lehrmeistern unterordnen sollen.'

Es ist höchst bezeichnend, dass dem ästhetisch zerklüfteten
Deutschland der Künstler, eben Dürer, doch nicht gefehlt hat,
der die Frage nach der einen, absoluten Schönheit gestellt hat.
nicht nur gestellt, sondern als eine lebenswichtige Frage mit
Leidenschaft verfolgt hat. Aber gerade, dass er die vollkommene

Schönheit schliesslich als unerreichbar bezeichnen musste.

hat symbolische Bedeutung.
Der Süden glaubt an das Vollkommene auf Erden, wir

nicht. — —

(Wenn wir zu andern Synthesen kommen als die Italiener,
so heisst das doch nicht, dass wir die italienische Form nicht
auch verstehen könnten, ja, es mag geschehn, dass wir gerade
aus dem Bewusstsein des Gegensatzes heraus das Freigc-
gliederle und Streng-in-sich-Geschlossene der italienischen
Kunst als etwas doppelt Beglückendes empfinden. — —

Auch bei uns lebt ein Verlangen, aus dem Bewegt-Unbegrenzten

zur reinen Gestalt zu gelangen, aber wir können den

Urgrund des Plastisch-Unreinen, des Plastiseh-Unl'assbaren
nicht preisgeben; er ist nicht ein zu Ueberwindendes für uns.

sondern bleibt der mütterliche Boden, aus dem stellenweise die
reine Form sich erhebt, und eine Welt, wo alles gleichmässig
auf plastische Gestalt abgeklärt wäre, ist uns auf die Länge
unerträglich. — —

Dass das Gesetzliehe im Norden nie ganz streng und oft
vollkommen locker behandelt worden ist, wird man aber nicht
als einen Mangel bezeichnen dürfen, vielmehr kommt eine be
stimmte positive Grundanschauung darin zum Ausdruck, die
für unser ganzes Verhältnis zur Natur massgebend ist. Wir
glauben nicht an den alleinigen Wert der Regel, sondern fühlen

in allem Lebendigen einen Schuss von Irrationalem. — —

Italienische Schaubarkeit

Die Italiener gemessen die anschauliche Klarheit mit
einem gleichsam sinnlichen Behagen und das Fehlen dieser
Klarheit in der nordischen Kunst wird immer wieder als
unerträglich verurteilt. — —

Die sonnenklare Evidenz muss (im Norden) irgendwie
verdunkelt, überschattet sein, wenn das Bild reizen und anregen
soll. Auch bei uns kennt man die geläuterte Forin der Kunst
als Gegensatz zu dem wirren Bild des Wirklichen, aber der
italienische Begriff der mühelosen und erschöpfenden
Schaubarkeit bleibt uns eben doch fremd.

Der nordische Begriff von Schaubarkeit ist in der Tat ein
anderer als der südliche. Wie unsere Kunst nur teilweise auf
das Plastische sich eingestellt hat und wie uns das Einfach-
Grcsse ebenso fremdartig bleibt wie der reine Reliefstil, so

kann man hier nicht vom Klaren als einem Leitbegriff spre
chen. Das will nicht heissen, dass wir auf einer unentwickelteren

Stufe stehn geblieben wären, vielmehr ist es eine andere
Anteilnahme an der Welt: wir kennen das Klare auch, aber
es ist nur ein Teilproblein der Kunst, unsere Empfindung findet

Nahrung auch im Unklaren, im Grundsätzlich-Unübersehbaren;

in einer Welt von gleichinässiger Klarheit geht uns der
Atem aus. — —

III.
Alle diese angeführten Sätze kreisen letzten Grundes

um das eine Problem der Individuation, um

Wahrnehmung und Wertung des Einzelnen, um Gliederung

einer Gesamtvision in deutliche Formeinheiten,
allgemeiner gesagt: um artikulierte Begriffsbildung
überhaupt. Und hier kann keine Diskretion der Methode

verhindern, dass das Thema die blosse Polarität
zwischen Deutsch und Italienisch überschreitet, auch ohne

dass das ausdrücklich gesagt und gewollt ist. Denn unter

dem Eindruck der Ganzheit dieser Darstellung wird der

Leser nicht immer daran denken, dass es sich bei der

Polarität Deutsch» und Italienisch um ein scharf

umschriebenes Teilproblem handeln soll, sondern er wird

den Eindruck haben, damit die Hauptpotenzen der

europäischen Kultur des fünfzehnten und sechzehnten

Jahrhunderts überhaupt in Händen zu halten.

Es gibt aber noch eine Potenz allerersten Ranges im

kulturellen Kraftfeld, ohne deren Wirkung weder das

Italien und noch viel weniger das Deutschland dieser

Zeit verstanden werden kann, ein Land, in dem sich

Germanentum und Romanentum so vollkommen durchdrungen

haben, dass sich die Einheit auf keine Weise mehr

spalten lässt: Frankreich. Wenn wir nicht irren, wird

sein Name kein einziges Mal genannt.

30



Aus H. Wölfflin ¦)
«Italien und das

deutsche Formgefühl»

Meister H. L.

Marienkrönung 1526

Breisach, Münster

I y-7%
TA s

a nKW
.m.i s y

Wt* AT]
< v 3

1

SA

tu

l lfV&<*&fc»ü

X*fei.

.V'

Srd

Wölfflin schreibt von <nordischer Gotik/"- und von

«Rasse» mit der serenen Selbstverständlichkeit der

Vorkriegsjahre, und er meint damit auch nichts anderes,

als die handgreifliche Verschiedenheit zwischen

deutschem und italienischem Wesen. Uns Jüngeren aber sind

diese Begriffe zu entzündeten Stellen geworden, an die

wir nicht mehr mit solcher Unbefangenheit zu rühren

wagen, sie sind in die Polemik des Tages gezerrt und

haben dabei ihre nie sehr scharfen Umrisse vollends

verloren, so dass nach allen Seiten Missverständnisse

möglich sind. Was heisst Rasse? Warum ist gerade die

^nordische» Gotik in Nordfrankreich aufgeblüht und

nicht in dein der Blutmischung nach gewiss reiner
•nordischen// Niedersachsen oder Schweden? Und was

ist «Romanentuni// in Italien und Frankreich? — eine

Blutmischung oder eine Erziehung? Gewiss gehörten

diese Fragen nicht zum Thema, aber wenn sie schon

einmal mit dem gefährlichen Wort </Rasse,>

heraufbeschworen werden, so hätte die Andeutung ihrer
Problematik mögliche Missverständnisse von vornherein

verhindern können. Solche Missverständnisse sind denn

auch nicht ausgeblieben, denn zweifellos waren es

solche Stellen, die den nationalsozialistischen 'Kampfbund
für deutsche Kultur; auf die abstruse Idee brachten,

den Namen Wölfflins für seine Propaganda zu

missbrauchen — worauf ein deutliches Dementi allerdings
nicht auf sich warten liess. (Das spielte vor Erscheinen

des Buches, aber nach der Nürnberger Dürer-Rede

Wölfflins und nach den Vorlesungen, auf denen das Buch

l'usst.)

IV.
Insofern die Vorliebe für klar begrenzte Körper oder

für scharf definierte Begriffe irgendeiner Art uns nur
als spezifisch italienische Besonderheit entgegentritt,
hängt es natürlich vom persönlichen Geschmack ab, ob

man sie als Vorzug oder Nachteil gegenüber der
deutschen Art empfindet, die alles mehr verfilzt in
undurchschaubare gegenseitige Abhängigkeiten und verwachsen

mit ungeklärten Hintergründen sieht. Und Wölfflin lässt

denn auch die Wage seiner Wertschätzung durchaus in

31



der Schwebe, wenn auch ein gewisser Ueberdruss an

der italienischen Klarheit unverkennbar aus vielen

Sätzen spricht.
Aber wir haben kein Recht, von unserer Empfindung aus

zu urteilen, wo es sich um eine italienische Angelegenheit
handelt.

Damit ist nicht zu rechten; hinter diesem Italienischen

aber scheint uns etwas anderes, Umfassenderes

zu stehen, das von Vorliebe und Abneigung für
italienische Nationaleigentümlichkeiten nicht berührt wird.
Denn ganz unabhängig und abgesehen davon, dass sie

sich eine Zeitlang vorzugsweise in italienischer Gestalt

zeigte, ist diese italienische Rationalität immer von

neuem in ganz Europa zur Quelle für sehr verschiedene,

ganz unitalienische Formenreihen geworden, nicht
zuletzt in Deutschland bis auf die Romantiker, ja bis zur
Malerei der neuen Sachlichkeit/ unserer Tage. Die

deutsche Kunst der Renaissance dagegen ist aufgeblüht
wie eine üppige hybride Blume, die keine Frucht

ansetzte, nicht einmal in Deutschland selbst. Die
italienische Renaissance ist ein Stammbaumglied der
europäischen Kultur geworden, gerade weil sie mehr war
als nur - italienisch, weil in ihr jene Ratio wirkte,
jener wache Verstand, der nun einmal seit den Griechen

die treibende Kraft, die besondere Auszeichnung
und zugleich das Verhängnis Europas ist, und dem es

als Pflicht erscheint, zu ordnen, zu klären, zu festigen,
deutliche Begriffe voneinander abzugrenzen und durch

andere deutliche Begriffe wieder zu verknüpfen. Wölfflin
sagt selbst:

Alle Kunst als Menschenwerk unterscheidet sich von der
Natur durch eine Gesetzlichkeit, die wir zwar im einzelnen
Naturgewächs auch wirksam fühlen (trotzdem sie nie rein
zutage tritt), die aber der Natur im ganzen jedenfalls fehlt.
Ihrer Willkür setzen wir die Ordnung der Kunst gegenüber.
Wo die Bäume in einer geraden Reihe stehen, da hat Menschen
band gewaltet, der frei gewachsene Wald kennt nicht die
Regel. Dein Kulturmenschen ist es Bedürfnis, sich geordnet
auf der Welt einzurichten' ohne gerade Linien und rechte Winkel

könnte man nicht leben.

Dabei lässt sich freilich das Irrationale, Traumhafte.

Triebhaft-Dumpfe nicht wegdenken, es ist vielmehr als

Gegenpol, als Hintergrund und Rohstoff unentbehrlich,
aber es trägt den Charakter des Negativen, es gehört
zur sozusagen un-europäischen, zur prähistorischen
Substanz, zum Holzstoss, auf dem die Flamme der europäischen

Bewusstheit brennt. Die deutsche Kunst des Mittelalters

(denn von der prähistorischen altnordischen ist hier

nicht die Rede) ist von Italien und Frankreich aus geweckt

worden — von sich aus hatten die alten Germanen kein

Bedürfnis, ihr Germanentum in Gemälden und Statuen zu

manifestieren — wie vorher Italien von den Griechen

kulturell geweckt worden war. Das Bewusstsein dieser

direkten Filiation macht aber recht eigentlich das Rückgrat

allen Europäertums aus, und wenn dieses Einigende,

Uebernationale nirgends auch nur mit einem Wort an¬

gedeutet wird, so bricht für den Leser das Kulturganze

unweigerlich in zusammenhanglose Nationalismen
auseinander, und die Episode mit dem Kampfbund für
deutsche Kultur beweist, dass Wölfflins Gedanken von

Nationalisten auch effektiv in diesem Sinn verstanden

werden. Das alles gehört freilich zu jenem kulturgeschichtlichen

Ambiente, dessen Ausschluss als besonderer Vorzug

angeführt wurde. Aber in der grauenhaften
Verwirrung der Geister, in der heute der Begriff Europa,
fast zum Hohn geworden und jeder Verwechslung mit
einem lahmen Pazifismus ausgesetzt ist, wäre man dem

berühmten Verfasser, der so vielen weit über sein

Lehrgebiet hinaus zum Führer geworden ist, dankbar

gewesen, wenn er wenigstens mit einem einzigen Satz

eine solche Akzentsetzung angedeutet hätte. Seine

überlegene Haltung, die Teil und Gegenteil, Form und Un-

l'orm, Klarheit und Unklarheit gleichmässig gelten lässt,

ist eine Haltung für Götter, eine unmenschliche, und

jedenfalls eine anti-humanistische Haltung.

Auch Jacob Burckhardt wird wohl gewusst haben,

dass Teil und Gegenteil — rein als Erscheinung
genommen und gar erst ethisch — gleichberechtigt sind.

Aber als Mensch hat er resolut Partei ergriffen —

obwohl dies dem serenen Allverstehen gegenüber immer
das Subalterne ist — schweren Herzens, wenn wir Ar-
minio Janner glauben dürfen, der den Grund für die

Entfremdung zwischen Burckhardt und De Sanctis während

ihres gemeinsamen Zürcher Jahres darin sucht,

dass Burckhardt unter der Absage an die schwärmerische

Romantik seiner Jugendjahre heimlich litt, und dass ihm

sein darin begründeter Bruch mit Kinkel menschlich

vielleicht wie ein Verrat erschien, an den er durch den

ähnlich gearteten De Sanctis nicht gemahnt sein wollte.
Ob diese geistreiche Konjektur recht hat oder nicht:

Burckhardt hat unter Preisgabe starker Gegenströmungen

für die klassische, also die rationale (vergleichsweise

rationale!) Kunst ausdrücklich Partei ergriffen,
weil er in ihr zu ihrer Zeit den Schwerpunkt jener Kultur

Alteuropas ruhen sah, von der er fand, es lohne

sich dafür zu sterben

Noch einmal: wir sind uns bewusst, dass eine solche

Stellungnahme nicht zum Thema dieses auch ohne sie

höchst wertvollen Buches gehört, und dass sie eine

Trübung seiner methodischen Reinheit bedeutet hätte.

Gerade weil es sich nicht an Aktualitäten bindet, sondern

allein an seinen jenseits aller Parteimeinung liegenden

Gegenstand, ist es ein Vorbild geistiger Disziplin und

wird es erzieherisch wirken auf lange hinaus. Trotz

allem aber wäre eine solche Entscheidung in der

Verwirrung unserer Zeit eine grosse Hilfe gewesen: dem

biblischen Samariter wird gerade das zum Verdienst

angerechnet, dass er seinen geregelten Reiseplan unterbrach,

um zu helfen, wo es gerade nötig war. Peter Meyer.

32


	Die Kunst der Renaissance, Italien und das deutsche Formgefühl [Heinrich Wölfflin]

