
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 18 (1931)

Heft: 5

Artikel: Die Baukunst und das "Goetheanum" in Dornach

Autor: Moser, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81946

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81946
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Baukunst und das < Goetheanum» in Dornach
Vor der Aufgabe, für «Das Werk« einige erklärende

Worte über unsere baulichen Bestrebungen in Dornach

niederzuschreiben, sehe ich, je länger ich mich damit

beschäftige, wie schwer es ist, über die Impulse künstlerischen

Schaffens Rechenschaft abzulegen, mit denen man

sich selbst verbunden fühlt. — Ich hoffte dann, auf einer

Italienreise zu einer gewissen Abklärung zu kommen,

weil wir bei innigem Befrachten von Kunstwerken

vergangener Epochen aus unserer Zeit herausgehoben werden

und so für Augenblicke den zur Erkenntnis nötigen
Abstand gewinnen.

Es kann sich ja niemals darum handeln, die Formen einer

Kunstschöpfung zu erklären, es gilt vielmehr zu prüfen,
was eigentlich solchen ungewohnten Formgebungen zu

Grunde liegt. Auch ist der Fall denkbar, dass die

Einzelformen nur in Ausnahmefällen ihre gültige Form gefunden

haben und dass den Bestrebungen trotzdem das zeitlich

Richtige zu Grunde liegt, während umgekehrt für
den Augenblick befriedigende Formen doch im tieferen

Sinn unzeitgemäss sein können.

Nun liegt die oben erwähnte Italienreise hinter mir.

Als ich vor einiger Zeit im Neptuntempel zu Paestum

stand, war es für mich ein interessantes Beginnen, von
diesem Weiheort aus mir in Gedanken die Baukunst der

verschiedenen Jahrhunderte vorbeiziehen zu lassen.

In einer solchen Umgebung können dem aufmerksamen

Betrachter schon fundamentale Fragen aufsteigen. —

Warum nahm die Erdenwanderung für die Menschheit

überhaupt nicht ein Ende, nachdem sie diese vollkommensten

Werke geschaffen hatte? Hier hatte der Künstler doch

das Ziel erreicht, dem sein Schaffen stets galt. Hier hatte

er wirklich die Brücke geschlagen zwischen Himmel und

Erde. Wer war denn fähig, diese herrlichsten Werke in
dieser Harmonie zu bauen? Auf diese Frage erhielt ich

Antwort, als ich vor gewissen griechischen Plastiken

stand. Die grenzenlose menschliche Weite der Griechen

können wir durch sie hindurch erblicken, die zu den

Sternen reichte. Diese Ebenbilder verbürgen uns, dass

die Griechen in ihrer Kunst «nach eben denselben

Gesetzen verfuhren, nach welchen die Natur verfährt». Sie

erlebten diese unverdorbenen Naturgesetze in sich und

so waren sie fähig, den Göttern einen Tempel zu bauen

auf der Erde.

Nach dem griechischen Zeitalter verlor die Menschheit

allmählich dieses Sich-eins-fühlen mit dem Kosmos. Die

Kluft, die in den verflossenen 2000 Jahren immer grösser

wurde, ist ja allgemein erkennbar. Rudolf Steiner

begründete diese «Götterdämmerung», die Notwendigkeit,
dass der Mensch sich selbst überlassen werde, damit, dass

er dadurch die Möglichkeit bekommen habe, eine freie,
ichbewusste Persönlichkeit zu werden. In Freiheit be¬

sitze er die Kraft, als Erdenbürger wieder jenes
Weltenbürgertum zu erlangen.

Wie sich auch die Zeiten ändern, die Kunst hat ewige
Gesetze; aber diese ewigen Gesetze muss sie stets in

zeitgemässer Sprache aussprechen, daher die Mannigfaltigkeit

der Bauformen in den verschiedenen Jahrhunderten.

Wie in einer grossen Weltenschrift ist in dieser

Mannigfaltigkeit die jeweilige Erdenkonstellation
niedergeschrieben. Hier seien nur einige besonders charakteristische

Bilder erwähnt, die zeigen können, wie sich die

Situation für den Künstler verändert hat und wie sie sich

stets weiter verändert:
Griechische Tempel: Freude der Menschen am Erdenleben,

das Wohnhaus des Gottes steht auf der Erde.

Gotischer Dom mit seinen hohen Pfeilern und den

Kreuzgewölben: Erdenflucht, weil ihr Gott in den Höhen

wohnte.

«Jüngstes Gericht» von Michelangelo: Kampf zwischen

Licht und Finsternis. Beginn des materialistischen
Zeitalters. Der Himmel verdunkelt sich, aber dieses Werk
hat noch Durchschlagskraft.
Barock: Ein schöner, graziöser Verzicht auf jenes Durch-

stossen der einbrechenden Finsternis.
Damit schliessen sich die Tore, die die Baukunst mit den

Weltenweiten verbanden, und der Schlüssel dazu ging
verloren. Dass man hieran denke, scheint mir von
fundamentaler Wichtigkeit. Nur aus solchen Zusammenhängen

kann man Verständnis dafür bekommen, dass Rudolf

Steiner sein ganzes Leben dafür einsetzte, jenen
verlorenen Schlüssel neu zu schmieden und jene Tore wieder
aufzuschliessen. Und so hat er auch «Wege zu einem

neuen Baustil» gewiesen durch seine Entwürfe für das

alte und neue «Goetheanum» und durch verschiedene

Vorträge.
Ich glaube behaupten zu dürfen, dass in Dornach um

den alten, tiefsten Sinn der Kunst gerungen wird (was

ja nicht heissen will, dass schon Ausserordentliches

erreicht sei), um auch die Baukunst wieder mit jenen Weiten

zu verbinden.

Indem Anthroposophie bestrebt ist, die

Weltenzusammenhänge in umfassender Weise neu zu ergründen,

so dass der Mensch wieder die Möglichkeit erlangt, sich

im rechten, wissenden Sinne in diese Zusammenhänge

hineinzustellen, glaubt auch der Künstler durch sie

allmählich wieder fähig zu werden, ein erlösendes Wort

zu prägen und zeitlich angemessene Bauformen zu ge-

stalten.

Rudolf Steiner erklärte oft, dass Naturwissenschaft

und ein durch sie geschultes Denken einerseits die Grundlagen

sein müssen, um sich ein zeitgemässes Wissen vom

Geiste, vom Uebersinnlichen anzueignen, dass aber an-

142



dererseits nur die Ergänzung der Naturwissenschaft durch

die Geisteswissenschaft die Gefahr beschwören könne, die

Menschheit nicht freier, sondern unfreier zu machen.

Von solchen Betrachtungen ausgehend, kann das

moderne, sachliche Bauen gewiss als zeitgemäss bezeichnet

werden. An ihm wird man in späteren Jahrhunderten
den heutigen Zeitgeist erkennen können; die modernen

Bauten zeugen von selbstbewussten, denkenden
Menschen, die in Freiheit das Traditionelle ablehnen. Doch

glaube ich, die Betrachtung alter Kunstwerke hat uns nun
gezeigt, dass jenes heilende, erlösende Wesen der Kunst
hier durchaus fehlt.

Den «Himmel mit der Erde zu verbinden», darum
kann es sich heute für den Künstler noch nicht handeln,
doch können Kunstwerke entstehen, die unmittelbar
wenigstens eine übersinnliche Realität bezeugen. Von dieser

Gewissheit kann abhängen, ob die Menschheit immer
mehr dem Materialismus verfällt oder ob sie davon erlöst
wird. Darum drehen 6ich aber die allgemeinen Krisen,
die sich am unmittelbarsten, spürbarsten im Wirtschaftsleben

auswirken.

Am Schluss dieser Ausführungen, die dazu beitragen
möchten, das verlorene Prinzip der Kunst und ihre
Aufgaben zu suchen, seien hier noch einige Worte speziell
über das «Goetheanum» und die Dornacher-Bauten beigefügt.

Das alte «Goetheanum» wollte nach aussen ein
anspruchsloser Bau sein. Damals konnte von einer anthro-

posophischen «Bewegung» überhaupt noch nicht die Rede

sein. Es bestand nur die in sich geschlossene anthroposophische

Gesellschaft, daher der in sich geschlossene Bau,

der nur dann, wenn man hineintrat, seinen Charakter
offenbarte. Im Gegensatze etwa zum gotischen Dom, der in
seinem Innern zum Gebet mahnte, forderten jene Innenräume

aktives, freies Denken. In den Architraven des

Zuschauerraumes wirkte eine Bewegung nach vorn, dem

Rednerpult und der Bühne entgegen, entsprechend den

Gedanken und Gefühlen der Zuschauer und Zuhörer.
Die äusserlich sehr zurückhaltende Gebärde des alten

«Goetheanum» veränderte sich wesentlich im neuen Bau.

Es kann gewissermassen als Umstülpung des alten
betrachtet werden, indem das sich Bewegende nun in der

äusserern Form auftritt; nun aber geht diese Bewegung
dem Menschen vom Hügel herunter entgegen. — Es

geht vom neuen Bau etwas wie Aktivität der Welt
entgegen: die passive Geste des alten Baues hat sich zur
aktiven verwandelt.

Die das «Goetheanum» umgebenden Bauten sucht man
in ihrer Form immer in Beziehung dazu zu bringen,
soweit dies möglich ist. Daraus könnte der Schluss gezogen

werden, dass diese Art das Bauens auf Dornach beschränkt
sei und bleiben müsse. Eine spirituelle Baukunst wird
aber einmal überall wieder auftreten, wo der Wille zu

einem aktiven, erlösenden Eingreifen durch die Kunst
sich geltend macht. Sie kann freilich niemals mit Gründen

erklärt werden, denn sie entspringt einer
Seelenhaltung.

Otto Moser, Architekt, Dornach.

Elementare Architektur?

i.
Wenn ein Mensch (oder ein Tier) bei plötzlichem

Schmerz oder vor Freude aufschreit, so ist das eine
elementare Aeusserung. Wenn dagegen jemand einen
Gedanken ausspricht, so bedient er sich dazu notwendigerweise

einer gegliederten Sprache.

Auch elementare Aeusserungen lassen sich stark
nuancieren; wer je unter Völkern reiste, deren Sprache er
nicht verstand, weiss, wie erstaunlich viel sich durch den

blossen Tonfall eines im Wortlaut gänzlich unverstandenen

Satzes, durch Körperhaltung, Blick, Handbewegung

sagen und verstehen lässt, und gerade intellektuell wenig
entwickelte Völker beherrschen das Register dieser

elementaren Ausdrucksmöglichkeiten mit einer
selbstverständlichen Meisterschaft, vor der der auf intellektuelle

Ausdrucksmöglichkeiten gezüchtete europäische Städter

linkisch dasteht, denn er hat diese elementare Unmittelbarkeit

an einen höchst komplizierten Apparat als

Betriebsstoff abgetreten: an eine begrifflich differenzierte
Sprache.

Diese Sprache ist selbstverständlich keine Maschine,

die eine dingliche Existenz vom Sprechenden abgelöst

hätte, es genügt aber für den Augenblick zu sagen, dass

sie neben sehr vielen anderen Wesenszügen doch bis zu

einem gewissen Grad auch einen solchen werkzeughaften
Charakter hat. Denn der Sprechende formt seine Wörter
nicht neu, sondern er braucht ein Material von Begriffen
und Begriffsverbindungen, die in Lautgruppen verpackt
sind, die fertig übernommen werden. Während der
primitive Mensch seine sämtlichen körperlichen
Ausdrucksmöglichkeiten verwendet, um sich verständlich zu machen,

nuanciert der intellektuelle Mensch höchstens den Tonfall

eines ererbten Wortes, das Betätigungsfeld des

Ausdrucksbedürfnisses ist sehr viel kleiner geworden, die

Pforte nach aussen hat sich verengt: Stauungen,

Verstopfungen sind möglich und häufig.
Was hier theoretisch auseinandergelegt ist, spielt in

Wirklichkeit durcheinander, denn es gibt höchstens

Geisteskranke ohne einigermassen artikulierte Sprache, bei

verschiedenen Tieren sogar glaubt man abgemachte, also

143


	Die Baukunst und das "Goetheanum" in Dornach

