Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 17 (1930)

Heft: 12

Artikel: Zu Vergisl 2000. Geburtstag
Autor: Thommann, Theodor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-81903

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-81903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zu Vergils 2000. Geburtstag

Als Vergil vor 2000 Jahren in einem Dorf zwi-
schen Mantua und Cremona in keltischer Gegend geboren
wurde, befand sich der romische Staat noch in jenem
schrecklichen Biirgerkrieg, der mit der gracchischen Re-
volution bis nach der Schlacht bei Actium (30 v. Chr.)
ein volles Jahrhundert romischer Geschichte umfasst.

Vergegenwirtigen wir uns all die «catilinarischen
Menscheny — diesen Namen im Sinn eines Typus ge-
braucht — die diese Zeit bestimmten und von ihr be-
stimmt wurden. Vergegenwirtigen wir uns ihre intri-
gante Unrast, die dem Abenteuer und Verbrechen néher
steht als grosser politisch gedachter Revolution und die doch
mit den Mitteln der damals bedeutendsten Weltmacht sich
betdtigt und an ihr sich auswirkt. Dieselben Ziige der
Willkiir, Zerfahrenheit, Zuchtlosigkeit im geistigen Leben:
erinnern wir uns Catulls und der in solcher Zeit be-
sonders peinlichen forciert "eleganten Art der in ihm
charakteristisch vertretenen Dichterschule. Ja, wir diir-
fen den tdppischen Kunstverstand und die pi'otzenhafte
Kunstgier eines Verres als charakteristische Karikatur
der romischen Bildung revolutiondrer Zeit betrachten:
in ihrer kritiklos ramassierenden Sammel- und stutzer-
haften Nachahmungswut gerade derjenigen griechischen
Kulturgiiter, die dem romischen Leben am fernsten lagen,
spiegelt sich alle leere Kliglichkeit des unbotméssigen
und dennoch ungrossartigen Egoismus dieser Jahre.

César, alle Wirrsal beendend, fiel noch vor seiner
Zeit; in seinem Ziel ein Ordner, und damit Beginn einer
neuen Generation, in seinem Weg der letzte grosse Re-
volutiondr. Er fiel als Konig, als «rex», dessen Name
das republikanische vorrevolutionire, das grosse Rom
geichtet, als der iibermenschliche Durchbrecher der ge-
heiligten Ordnungen romischer Geschichte.

Erst sein Erbe Augustus ordnet seinen Willen als
«Erster», als «princeps», wie er sich in wesentlichem Un-
terschied zum «rex» C#sar nannte, einem allgemein-
giiltigen Ziel unter: er erkennt die Notwendigkeit einer
geistigen Erneuerung: Ueberwindung des personlich
Eigenwilligen im Dienst des «gemeinen Wesensy, der
<res publica», wie der Romer den Staat bezeichnender-
weise nennt.

Diese sittliche Haltung band die Besten der neuen
augusteischen Zeit und begriindet auch die Klassik des
romischen Geistes, der romischen Dichtung, vornehmlich
Vergils. Nur wer sein Dichten als Tat sittlicher Erneue-
rung betrachtet, vermag seine nicht nur in der roémi-
schen Kultur einzigartige Bedeutung und den Ruhm
seines Namens zu begreifen. Er steht in dieser dichten-
den Tat nicht allein, aber keiner wie er vertritt so rein
das augusteische Wollen.

Nichts bedeutet Vergils Leben, sein Werk alles. Und

was fiir ihn gilt, gilt fiir seine Dichtung: nichts -ist das
personliche Wollen seiner Helden, aber alles ihr vom
Geschick bestimmtes Handeln, nichts ihr Sein, alles ihre
Sendung und Aufgabe,

Ein zweifaches Wirken vor allem gestaltet Vergil in
seinem dichtenden Dienst: Das Wirken der virtus, der
altromischen Art, der Maénnlichkeit als einer sittlichen
Kraft schlechthin. Und was die virtus adelt und beseelt:
das Wirken der pietas, der Pietat im lateinischen Sinn,
die zugleich Treue, Liebe, vor allem Ehrfurcht vor den
Gottern und dem gottlichen Gesetz bedeutet. Zu diesen
zentralen Kriften all jene in ihnen enthaltenen alten
einfachen Lebensmichte eines dem
Milde, Treue,
haftigkeit, Pflichterfiillung oder wie sie lateinisch heisst,

gemeinen Wesen
dienden Volkes: Gerechtigkeit, Stand-
Werktitigkeit (officium); jene Michte, die in Augustus
selbst Leben gewonnen hatten nach jener ihm am 16.
Januar 27 v. Chr. vom Senat {iberreichten Inschrift auf
goldenem Schild: VIRTUTIS CLEMENTIAE IUSTITIAE
PIETATIS CAUSA: der Minnlichkeit, Milde, Gerechtig-
keit, Frommheit wegen.

Politisch betrachtet war das augusteische Wollen Re-
generation, Riickkehr, ein imponierender Versuch, ein
entartetes Geschlecht zur Schlichtheit, zur wahren Grosse
alter romischer Rechtsgesinnung und Vaterlandsliebe zu-
riickzufithren, innerlich bereitet durch das Wort der
Dichter. Bedeutungsvoll wirken die neuen Krifte um
das Jahr 29 zusammen: Vergil hat sein zweites grosses
Werk augusteischer Gesinnung: die Georgica, beendigt
und liest es Octavian — noch nicht mit dem Namen des
Augustus «des Erhabenen» verehrt — nach dessen Riick-
kehr von Actium nach Rom in Atella vor; er beginnt die
Aeneis; um dasselbe Jahr nach einem wahrhaft eisernen
Zeitalter die symbolische Schliessung des Janustempels
zum Zeichen nicht nur des politischen Friedens, sondern
einer friedlichen Gesinnung; Wiederaufrichtung von 82
Tempeln in Rom, Reinigung des Senats, die ersten Sitten-
und Ehegesetze.

Betrachten wir das Augusteische in seiner dichteri-
schen Wirkung, so wird der politische Klassizismus zur
Stunde der Klassik romischen Geistes. Das seltsame Er-
cignis gegenseitiger Bedingtheit einer Erneuerung an
der vorrevolutioniéiren heroischen Vergangenheit, einer
Regeneration, eines Klassizismus der Politik und einer
Klassik der Dichtung liegt im romischen Bildungserleb-
nis begriindet.

Das Rom der vorrevolutiondiren Zeit, politisch in
hiichster Kraftentfaltung aus b#urisch-erdgebundener Ge-
sinnung, erlebt jene so andersgeartete Kunst des Griechen.
Verdeuflicht ausgedriickt: Ein Bauernvolk wie diese Ro-
mer, begabt vor allem mit sittlichen Eigenschaften: Kraft,

369



Beharrlichkeit, Einfachheit, Rechts- und Gemeinsinn, er-
lebt offenen und empfinglichen Sinnes den unendlichen
Zauber eines in jeder Beziehuug anders, nicht vorwie-
gend sittlich-staatlich, sondern kiinstlerisch-virtuos be-
gabten Volkes, dazu im Augenblick, da das schonste Feuer
mannigfaltigster Kunstleistung dieses Volkes fast unheim-
lich' rasch sich verzehrt, um vor seinem Erldschen noch
einmal phantastisch aufzuflackern in jenem griechischen
Spit-Stil, dem hellenistischen Barock. Eine uniiberseh-
bare [Fiille griechischer 'Stile iiberflutet den rdmischen
Geist, der selbst noch befangen in kindlich-unbeholfenem
Stammeln sich nun jener Schulung ergibt mit ihrem
Durcheinander stilistischer Empfindung, Denn er muss
einen zu grossen Reichtum zu bewiltigen versuchen:

archaische — seinem Wesen gemisse — klassische, aber -

auch hellenistisch-barocke Form. Der rémische Archais-
mus — uns fast verloren oder doch im wesentlichen nur
hoffnungslos fragmentarisch bekannt — ist, an den grie-
chischen Beispielen geschult, auf dem besten Wege,
eine romische Nationalliteratur zu schaffen, klassischer
Ausdruck romischen Wesens zu werden: da wendet sich
im Gefolge der revolutioniren Bewegungen der klein-
liche Geist eines in allem Ladrmen kleinen Geschlechts
zur modischen Nachahmerei des hellenistisch-barocken,
d. h. eines auf der Grundlage der Diadochenherrschaft
erwachsenen, durchaus hoéfisch-gesellschaftlichen Stils mit
seiner als raffiniertes Spiel aufgefassten Dichtung. Die
verheissungsvollen Ansitze nationaler Literatur ver-
kiitmmern: jedenfalls — und dies ist ein eigenartiges, um
nicht zu sagen tragisches Geschick — der Zusammenhang
von Leben, Aufgabe und Dichtung geht verloren, immer
mehr wird die Dichtung Literatur der Literaten, immer
weniger Mittel der Bindung und Erziehung der Nation.
Und wie sich der unanmutige Schein-Geist in den Salons
romischer Literaten und Moderevolutiondre von dem
feinsten und pikantesten Esprit hellenistischer Konige
und ihrer Dichter unterscheidet, so vergrobert und ver-
dusserlicht das Romische sein Vorbild, ganz abgesehen
davon, dass zu solcher Stunde schwerster Erschiitterung
jede Notwendigkeit, jede innere Aufgabe und Berechti-
gung solcher dichterischer Spielerei fehlt. Nur wer z. B.
Catull mit einem hellenistischen Dichter oder ein helle-
nistisches Original der Plastik mit einer romischen Kopie
dieser Zeit vergleicht, vermag die oft katastrophale In-
stinktlosigkeit des Romischen zu ermessen: elegant, geist-
reich, mondén, hotfisch im glanzvollsten und gebildetsten
Sinn das Hellenistische, ungeschlacht, pomp®os, gespreizt-
literatenhaft und ldcherlich das Romische, wie bestellt
fiir die' Kulturbarbarei eines Verres.

Erst die augusteische Dichtung und in ihr am konse-
quentesten Vergil, verbindet sich der klassischen romi-
schen Gesinnung, erst jetzt wird ihr diese Verwurzelung,
die Einheit klassischen Gedankens und klassischer Ge-

370

staltung ermoglicht: der politische Klassizismus bedingt
die Klassik der Dichtung.

Nicht dass bei Vergil das hellenistische, das barocke
Stil-Element fehlte, selbst nicht in Bildern und Sprache
der Aeneis. Es fehlt so wenig wie in der archaischen,
vorrevolutionédiren rémischen Literatur. Ein so feines
Unterscheidungsvermogen der Stile ging dem rémischen
Wesen ab. Aber wir konnen diesen Mangel auch positiv
werten: der klassisch-romischen Gesinnung eignet ein
pathetisches Element, das des Ueberschwangs entkleidet
und innerlich zur einfachen Grosse geliutert, wohl nach
einer pathetisch-barocken Gebédrde verlangen konnte.
Aber sie ist vor allem' nicht mehr liederliche Spielerei
und leerer Bombast, sondern Gestalt der Schwere, Pa-
thetik, Grosse romisch-augusteischer Gesinnung. Mass
unserer Beurteilung kann nur die Echtheit rémischen
Geistes sein, wie er ein iibernommenes Gefiiss zwar ver-
wandelt und dennoch in seiner Art erfiillt.

So ist es eigentlich unwesentlich, wenn Vergil die
beiden ersten Werke seines Ruhmes noch in hellenisti-
schen Formen dichtete:

Die zehn «Bucolicay, Hirtenlieder in der Weise des
hellenistischen Dichters Theokrit und sein Lehrgedicht,
die «Georgicay, iiber den Landbau — uns Heutigen durch
die Uebersetzung Schroders erst erschlossen — beide
Werke sind erfiillt von augusteischer Gesinnung: die
Bucolica, sie erst nur triumend und noch kaum als Wirk-
lichkeit erhoffend, die Georgica, bewusst den augustei-
schen Willen verkiindend: Bindung des Menschen an die
Erde des Vaterlandes und Hegen treuer Gesinnung zu
seiner Wartung. Beide sind sie ihrem Wesen nach nicht
Spielereien, auch nicht im besten Sinn des Hellenismus;
ihr neues Gewicht, das Geheimnis ihres Erfolges, liegt
im romischen Gedanken. Vollends jenes vierte, das be-
rithmteste der bucolischen Gedichte, hat auch die dussere
hellenistische Form schon vollig gesprengt; den verkiin-
dend und rithmend, der das eiserne Zeitalter vernichtét,
das goldne bringt, ist es schon ein vollendeter Mythus
des Augusteischen und tréagt als solcher die Verheissung
der Aeneis in sich.

Immer deutlicher strebt Vergil in seinem Werk nach
der grossen klassischen Form: er wichst und reift zum
homerischen Epos. Homer ist ihm ebenso Klassiker,
wie dem Horaz Pindar: griechischer Archaismus ver-
mischt mit hellenistischem Barock in der rémischen Klas.-
sik, ein vollendeter Beleg der romischen Stilvermischung.
Hier wird nun das Unvergleichliche Ereignis: der My-
thus des Aeneas, des Stammvaters von Rom und Augustus
Julischen "Geschlechts, nicht dichterische Schopfung —
darum Verzicht auf Erfindung und einfache Uebernahme
der homerischen Motive — sondern gedichtetes Symbol,
Mythus nicht aus einem Volk erwachsen, sondern wil-



Octavianus Augustus

37



lentlich gestaltet. Aeneas nicht Held aus seinem Willen,
sondern un- oder iiberwirkliches Sinnbild romischer

Sendung, Idee und magischer Name fiir jedes einem all-
umfassenden Ziele dienende Geschlecht:

TU REGERE IMPERIO POPULOS ROMANE MEMENTO
HAEC TIBI ERUNT ARTES — PACIQUE IMPONERE MOREM
PARCERE SUBIECTIS ET DEBELLARE SUPERBOS

Du sei Rémer gedenk in Herrschaft die Volker zu lenken

Frieden zu setzen

Mild den Besiegten zu sein und der Feinde Trotzen zu brechen.

Dieses sei deine Kunst; und Sitte dem
Theodor Thommann.

Zur 400. Wiederkehr von Niklaus Manuels Todestag

Es ist in diesen Heften, die sich fiir das Lebende ein-
setzen, wenig Anlass, eines lange Verstorbenen zu ge-
denken. Aber dieser Berner Maler ist durch die Jahr-

hunderte gegenwirtig geblieben. Hitten wir die (wenig"

verlockende) Aufgabe, den bedeutendsten schweizeri-
schen Kiinstler schlechthin zu bezeichnen, so konnte die
Wahl leicht auf ihn fallen.

Niklaus Manuel wurde 1484 in Bern als Sohn des
Apothekers Emanuel Allemann geboren, dessen Vater
aus Chieri bei Turin eingewandert war. Der Name Alle-
mann, der spiter vom Kiinstler in «Deutschy iibersetzt
wurde, ldsst vermuten, dass seine Vorfahren einst aus
deutschen Landen ins Piemont eingewandert waren. Er
hat, wie es scheint, nicht die damals iibliche Malerlehre
durchgemacht, er scheint vielmehr so etwas wie ein Auto-
didakt gewesen zu sein, was damals ebensosehr Aus-
nahme war, wie es heute Norm ist. Es ist moglich, dass
er sich zu Anfang im Baufach versuchte, er galt wenig-
stens noch spater bei der Obrigkeit als Bausachverstin-
diger. Seine ersten kiinstlerischen Arbeiten, von denen
wir wissen, sind Federzeichnungen. Glasgemilde waren
damals die grosse Mode, und Manuel verstand es, dafiir
die modernsten Vorzeichnungen zu entwerfen. Er hat mit
kithnem Griff in die Gegenwart den Landsknecht, die
Idealfigur der Zeit, bildfihig gemacht und dafiir die
dauernde Form geprégt.

Vielleicht erst unter dem Einfluss des kiinstlerisch
bedeutenden Hans Fries, der, schon vorgeriickten Alters,
im Jahr 1514 vom benachbarten Freiburg nach Bern iiber-
siedelte, beschiftigte sich Manuel intensiver mit der Ma-
lerei. Seine grossen Altire, von denen jener zu Ehren
der Gefallenen von Grandson 1517 vom Stand Bern ge-
stiftete eben in dffentlichen Besitz {ibergegangen ist, miis-
sen wegen ihrer neuartigen Auffassung und Darstel-
lungsweise Aufsehen erregt haben. Manuel ist nicht wie
viele seiner Kollegen in der ziinftischen Enge seines Be-
rufes aufgegangen, obwohl seine Arbeiten handwerklich
meisterhaft gearbeitet sind. Das starkste Interesse der
aufgewiihlten Zeit lag damals bei den politischen Ent-
scheidungen, die fast immer mit den Waffen herbeige-
fithrt wurden. Der Maler gehérte dank seiner verwandt-
schaftlichen Beziehungen schon mit 24 Jahren dem Gros-

372

sen Rat an. Es ist nur. natiirlich und wohl keineswegs als
Zeichen fiir besondere Kriegslust zu deuten, dass er wie
alle waffenfihigen Minner an den lombardischen Feld-
ziigen teilnahm. Das war ein selbstverstdndlicher Brauch,
dem man damals anhing, wie wir es heute dem Sport tun.

Am Vorabend der Reformation vollzog der Kiinstler
in sich schon die Wandlung: Altire kennen wir nur aus
der Friihzeit. Dann beschéftigen ihn zusehends mehr die
gesellschaftskritischen Probleme in biblischer oder my-
thologischer Verhiillung, und gegen das Ende seiner kiinst-
lerischen Tiatigkeit sind es fast ausschliesslich profane
Themata, die ihn noch zu fesseln vermogen. Der grosse
Totentanz, das satirische Fresko von Salomos Gotzen-
dienst, Pyramus und Thisbe, Lukretia, Bathseba, das
Parisurteil, einige Bildnisse bezeichnen die Etappen die-
ser fortschreitenden Losung von den alten Bindungen,
die mit einer fast volligen Abkehr von der Kunst enden
sollte. Mit mehreren volkstiimlich anschaulichen Fast-
nachtspielen in bildhaft kraftiger Sprache hat er sich
agitatorisch gegen das damals auf einem skandaldsen
Tiefstand angelangte Leben der «Pfaffeny gewandt und
ist damit einer der wirkungsvollsten Vorkdmpfer der
Reformation geworden. Es gelingt ihm, 1523 Landvogt in
Erlach zu werden und dadurch in eine gesellschaftlich
hohere Position aufzusteigen. Je mehr er als Kiinstler
schweigt, desto tiatiger wird er als Politiker, 1528 wird er
in die Regierung gewihlt. Einer eifrigen Tétigkeit als
Diplomat, Vermittler und Richter setzt der Tod schon
1530 ein Ende. Mit ihm stirbt eine der an Begabung um-
fassendsten, sympathischsten und gliicklichsten schwei-
zerischen Gestalten.

Was ist es, das uns Manuel den bedeutendsten Schwei-
zer Kiinstler nennen lasst? Als Maler ist Hans Fries
gesiittigter im Gefiihl und intensiver im malerischen Aus-
druck, als Zeichner ist Urs Graf treffsicherer und poin-
tenreicher und als Holzschneider ist ihm der grosse Bas-
ler Meister D S iiberlegen im wuchtigen Ernst seiner
Gestaltenvund ihrer gelosten Anordnung. Aber Manuel
vereinigt diese Qualititen alle: er ist ménnlich und ernst
und edel, kraftvoll und froh bewegt, voll heiterer Laune.
Er ist vielseitiger begabt und entwicklungsfﬁhiger als
seine Mitstrebenden, kostliche, munter spielende Phan-



	Zu Vergisl 2000. Geburtstag

