
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 17 (1930)

Heft: 12

Artikel: Zu Vergisl 2000. Geburtstag

Autor: Thommann, Theodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu Vergils 2000. Geburtstag

Als Vergil vor 2000 Jahren in einem Dorf
zwischen Mantua und Cremona in keltischer Gegend geboren

wurde, befand sich der römische Staat noch in jenem
schrecklichen Bürgerkrieg, der mit der gracchischen
Revolution bis nach der Schlacht bei Actium (30 v. Chr.)

ein volles Jahrhundert römischer Geschichte umfasst.

Vergegenwärtigen wir uns all die «catilinarischen

Menschen» — diesen Namen im Sinn eines Typus
gebraucht — die diese Zeit bestimmten und von ihr,
bestimmt wurden. Vergegenwärtigen wir uns ihre
intrigante Unrast, die dem Abenteuer und Verbrechen näher
steht als grosser politisch gedachter Revolution und die doch

mit den Mitteln der damals bedeutendsten Weltmacht sich

betätigt und an ihr sich auswirkt. Dieselben Züge der

Willkür, Zerfahrenheit, Zuchtlosigkeit im geistigen Leben:

erinnern wir uns Catulls und der in solcher Zeit
besonders peinlichen forciert eleganten Art der in ihm

charakteristisch vertretenen Dichterschule. Ja, wir dürfen

den täppischen Kunstverstand und die protzenhafte

Kunstgier eines Verres als charakteristische Karikatur
der römischen Bildung revolutionärer Zeit betrachten:

in ihrer kritiklos ramassierenden Sammel- und stutzerhaften

Nachahmungswut gerade derjenigen griechischen

Kulturgüter, die dem römischen Leben am fernsten lagen,

spiegelt sich alle leere Kläglichkeit des unbotmässigen
und dennoch ungrossartigen Egoismus dieser Jahre.

Cäsar, alle Wirrsal beendend, fiel noch vor seiner

Zeit; in seinem Ziel ein Ordner, und damit Beginn einer

neuen Generation, in seinem Weg der letzte grosse
Revolutionär. Er fiel als König, als «rex», dessen Name

das republikanische vorrevolutionäre, das grosse Rom

geächtet, als der übermenschliche Durchbrecher der

geheiligten Ordnungen römischer Geschichte.

Erst sein Erbe Augustus ordnet seinen Willen als

«Erster», als «princeps», wie er sich in wesentlichem
Unterschied zum «rex» Cäsar nannte, einem allgemeingültigen

Ziel unter: er erkennt die Notwendigkeit einer

geistigen Erneuerung: Ueberwindung des persönlich

Eigenwilligen im Dienst des «gemeinen Wesens», der

«res publica», wie der Römer den Staat bezeichnenderweise

nennt.

Diese sittliche Haltung band die Besten der neuen

augusteischen Zeit und begründet auch die Klassik des

römischen Geistes, der römischen Dichtung, vornehmlich

Vergils. Nur wer sein Dichten als Tat sittlicher Erneuerung

betrachtet, vermag seine nicht nur in der
römischen Kultur einzigartige Bedeutung und den Ruhm

seines Namens zu begreifen. Er steht in dieser dichtenden

Tat nicht allein, aber keiner wie er vertritt so rein
das augusteische Wollen.

Nichts bedeutet Vergils Leben, sein Werk alles. Und

was für ihn gilt, gilt für seine Dichtung: nichts -ist das

persönliche Wollen seiner Helden, aber alles ihr vom
Geschick bestimmtes Handeln, nichts ihr Sein, alles ihre

Sendung und Aufgabe.
Ein zweifaches Wirken vor allem gestaltet Vergil in

seinem dichtenden Dienst: Das Wirken der virtus, der

altrömischen Art, der Männlichkeit als einer sittlichen

Kraft schlechthin. Und was die virtus adelt und beseelt:

das Wirken der pietas, der Pietät im lateinischen Sinn,

die zugleich Treue, Liebe, vor allem Ehrfurcht vor den

Göltern und dem göttlichen Gesetz bedeutet. Zu diesen

zentralen Kräften all jene in ihnen enthaltenen alten

einfachen Lebensmächte eines dem gemeinen Wesen

dienden Volkes: Milde, Treue, Gerechtigkeit, Stand-

haftigkeit, Pflichterfüllung oder wie sie lateinisch heisst,

Werktätigkeit (officium); jene Mächte, die in Augustus
selbst Leben gewonnen hatten nach jener ihm am 16.

Januar 27 v. Chr. vom Senat überreichten Inschrift auf

goldenem Schild: VIRTUTIS CLEMENTIAE IUSTITIAE
PIETATIS CAUSA: der Männlichkeit, Milde, Gerechtigkeit,

Frommheit wegen.
Politisch betrachtet war das augusteische Wollen

Regeneration, Rückkehr, ein imponierender Versuch, ein

entartetes Geschlecht zur Schlichtheit, zur wahren Grösse

alter römischer Rechtsgesinnung und Vaterlandsliebe

zurückzuführen, innerlich bereitet durch das Wort der
Dichter. Bedeutungsvoll wirken die neuen Kräfte um
das Jahr 29 zusammen: Vergil hat sein zweites grosses

Werk augusteischer Gesinnung: die Georgica, beendigt
und liest es Octavian — noch nicht mit dem Namen des

Augustus «des Erhabenen» verehrt — nach dessen Rückkehr

von Actium nach Rom in Atella vor; er beginnt die

Aeneis; um dasselbe Jahr nach einem wahrhaft eisernen

Zeitalter die symbolische Schliessung des Janustempels

zum Zeichen nicht nur des politischen Friedens, sondern

einer friedlichen Gesinnung; Wiederaufrichtung von 82

Tempeln in Rom, Reinigung des Senats, die ersten Sitten-

und Ehegesetze.

Betrachten wir das Augusteische in seiner dichterischen

Wirkung, so wird der politische Klassizismus zur
Stunde der Klassik römischen Geistes. Das seltsame

Ereignis gegenseitiger Bedingtheit einer Erneuerung an

der vorrevolutionären heroischen Vergangenheit, einer

Regeneration, eines Klassizismus der Politik und einer
Klassik der Dichtung liegt im römischen Bildungserlebnis

begründet.
Das Rom der vorrevolutionären Zeit, politisch in

höchster Kraftentfaltung aus bäurisch-erdgebundener
Gesinnung, erlebt jene so andersgeartete Kunst des Griechen.

Verdeutlicht ausgedrückt: Ein Bauernvolk wie diese

Römer, begabt vor allem mit sittlichen Eigenschaften: Kraft,

369

¦



Beharrlichkeit, Einfachheit, Rechts- und Gemeinsinn,
erlebt offenen und empfänglichen Sinnes den unendlichen
Zauber eines in jeder Beziehung anders, nicht vorwiegend

sittlich-staatlich, sondern künstlerisch-virtuos
begabten Volkes, dazu im Augenblick, da das schönste Feuer

mannigfaltigster Kunstleistung dieses Volkes fast unheimlich

rasch sich verzehrt, um vor seinem Erlöschen noch

einmal phantastisch aufzuflackern in jenem griechischen

Spät-Stil, dem hellenistischen Barock. Eine unübersehbare

Fülle griechischer Stile überflutet den römischen

Geist, der selbst noch befangen in kindlich-unbeholfenem
Stammeln sich nun jener Schulung ergibt mit ihrem
Durcheinander stilistischer Empfindung. Denn er muss

einen zu grossen Reichtum zu bewältigen versuchen:
archaische — seinem Wesen gemässe — klassische, aber

auch hellenistisch-barocke Form. Der römische Archaismus

— uns fast verloren oder doch im wesentlichen nur
hoffnungslos fragmentarisch bekannt — ist, an den

griechischen Beispielen geschult, auf dem besten Wege,

eine römische Nationalliteratur zu schaffen, klassischer

Ausdruck römischen Wesens zu werden: da wendet sich

im Gefolge der revolutionären Bewegungen der kleinliche

Geist eines in allem Lärmen kleinen Geschlechts

zur modischen Nachahmerei des hellenistisch-barocken,
d. h. eines auf der Grundlage der Diadochenherrschaft

erwachsenen, durchaus höfisch-gesellschaftlichen Stils mit
seiner als raffiniertes Spiel aufgefassten Dichtung. Die

verheissungsvollen Ansätze nationaler Literatur
verkümmern: jedenfalls — und dies ist ein eigenartiges, um

nicht zu sagen tragisches Geschick — der Zusammenhang

von Leben, Aufgabe und Dichtung geht verloren, immer
mehr wird die Dichtung Literatur der Literaten, immer

weniger Mittel der Bindung und Erziehung der Nation.

Und wie sich der unanmutige Schein-Geist in den Salons

römischer Literaten und Moderevolutionäre von dem

feinsten und pikantesten Esprit hellenistischer Könige

und ihrer Dichter unterscheidet, so vergröbert und ver-
äusserlicht das Römische sein Vorbild, ganz abgesehen

davon, dass zu solcher Stunde schwerster Erschütterung

jede Notwendigkeit, jede innere Aufgabe und Berechtigung

solcher dichterischer Spielerei fehlt. Nur wer z. B.

Catull mit einem hellenistischen Dichter oder ein
hellenistisches Original der Plastik mit einer römischen Kopie
dieser Zeit vergleicht, vermag die oft katastrophale In-

stinktlosigkeit des Römischen zu ermessen: elegant,
geistreich, mondän, höfisch im glanzvollsten und gebildetsten
Sinn das Hellenistische, ungeschlacht, pompös, gespreizt-

literatenhaft und lächerlich das Römische, wie bestellt

für die Kulturbarbarei eines Verres.

Erst die augusteische Dichtung und in ihr am

konsequentesten Vergil, verbindet sich der klassischen

römischen Gesinnung, erst jetzt wird ihr diese Verwurzelung,
die Einheit klassischen Gedankens und klassischer Ge¬

staltung ermöglicht: der politische Klassizismus bedingt
die Klassik der Dichtung.

Nicht dass bei Vergil das hellenistische, das barocke
Stil-Element fehlte, selbst nicht in Bildern und Sprache
der Aeneis. Es fehlt so wenig wie in der archaischen,

vorrevolutionären römischen Literatur. Ein so feines

Unterscheidungsvermögen der Stile ging dem römischen
Wesen ab. Aber wir können diesen Mangel auch positiv
werten: der klassisch-römischen Gesinnung eignet ein

pathetisches Element, das des Ueberschwangs entkleidet
und innerlich zur einfachen Grösse geläutert, wohl nach

einer pathetisch-barocken Gebärde verlangen konnte.
Aber sie ist vor allem nicht mehr liederliche Spielerei
und leerer Bombast, sondern Gestalt der Schwere, Pa-

thetik, Grösse römisch-augusteischer Gesinnung. Mass

unserer Beurteilung kann nur die Echtheit römischen

Geistes sein, wie er ein übernommenes Gefäss zwar
verwandelt und dennoch in seiner Art erfüllt.

So ist es eigentlich unwesentlich, wenn Vergil die

beiden ersten Werke seines Ruhmes noch in hellenistischen

Formen dichtete:

Die zehn «Bucolica», Hirtenlieder in der Weise des

hellenistischen Dichters Theokrit und sein Lehrgedicht,
die «Georgica», über den Landbau — uns Heutigen durch

die Uebersetzung Schröders erst erschlossen — beide

Werke sind erfüllt von augusteischer Gesinnung: die

Bucolica, sie erst nur träumend und noch kaum als

Wirklichkeit erhoffend, die Georgica, bewusst den augusteischen

Willen verkündend: Bindung des Menschen an die

Erde des Vaterlandes und Hegen treuer Gesinnung zu

seiner Wartung. Beide sind sie ihrem Wesen nach nicht

Spielereien, auch nicht im besten Sinn des Hellenismus;

ihr neues Gewicht, das Geheimnis ihres Erfolges, liegt
im römischen Gedanken. Vollends jenes vierte, das

berühmteste der bucolischen Gedichte, hat auch die äussere

hellenistische Form schon völlig gesprengt; den verkündend

und rühmend, der das eiserne Zeitalter vernichtet,

das goldne bringt, ist es schon ein vollendeter Mythus

des Augusteischen und trägt als solcher die Verheissung

der Aeneis in sich.

Immer deutlicher strebt Vergil in seinem Werk nach

der grossen klassischen Form: er wächst und reift zum

homerischen Epos. Homer ist ihm ebenso Klassiker,
wie dem Horaz Pindar: griechischer Archaismus

vermischt mit hellenistischem Barock in der römischen Klassik,

ein vollendeter Beleg der römischen Stilvermischung.

Hier wird nun das Unvergleichliche Ereignis: der

Mythus des Aeneas, des Stammvaters von Rom und Augustus

Julischen Geschlechts, nicht dichterische Schöpfung —

darum Verzicht auf Erfindung und einfache Uebemahme

der homerischen Motive — sondern gedichtetes Symbol,

Mythus nicht aus einem Volk erwachsen, sondern wil-

370



*¦<
.«•»

4
S
M

aWl %

L*l

y

w

.*.-

M
"*<^jgj--* / ^J^^;f*wi J- ¦./ •

<¦ - j
£# r*rli«

>«
rfe: " •<

¦ z ---J / .vV4o*$

Octavianus Augustus

371



Sendung, Idee und magischer Name für jedes einem
allumfassenden Ziele dienende Geschlecht:

lentlich gestaltet. Aeneas nicht Held aus seinem Willen,
sondern un- oder überwirkliches Sinnbild römischer

TU REGERE IMPERIO POPULOS ROMANE MEMENTO

HAEC TIBI ERUNT ARTES — PACIQUE IMPONERE MOREM

PARCERE SUBIECTIS ET DEBELLARE SUPERBOS

Du sei Römer gedenk in Herrschaft die Völker zu lenken Dieses sei deine Kunst; und Sitte dem

Frieden zu setzen Mild den Besiegten zu sein und der Feinde Trotzen zu brechen. Theodor Thommann.

Zur 400. Wiederkehr von Nikiaus Manuels Todestag
Es ist in diesen Heften, die sich für das Lebende

einsetzen, wenig Anlass, eines lange Verstorbenen zu
gedenken. Aber dieser Berner Maler ist durch die
Jahrhunderte gegenwärtig geblieben. Hätten wir die (wenig'
verlockende) Aufgabe, den bedeutendsten schweizerischen

Künstler schlechthin zu bezeichnen, so könnte die
Wahl leicht auf ihn fallen.

Nikiaus Manuel wurde 1484 in Bern als Sohn des

Apothekers Emanuel Allemann geboren, dessen Vater
aus Chieri bei Turin eingewandert war. Der Name

Allemann, der später vom Künstler in «Deutsch» übersetzt

wurde, lässt vermuten, dass seine Vorfahren einst aus

deutschen Landen ins Piemont eingewandert waren. Er
hat, wie es scheint, nicht die damals übliche Malerlehre
durchgemacht, er scheint vielmehr so etwas wie ein
Autodidakt gewesen zu sein, was damals ebensosehr
Ausnahme war, wie es heute Norm ist. Es ist möglich, dass

er sich zu Anfang im Baufach versuchte, er galt wenigstens

noch später bei der Obrigkeit als Bausachverständiger.

Seine ersten künstlerischen Arbeiten, von denen

wir wissen, sind Federzeichnungen. Glasgemälde waren
damals die grosse Mode, und Manuel verstand es, dafür
die modernsten Vorzeichnungen zu entwerfen. Er hat mit
kühnem Griff in die Gegenwart den Landsknecht, die

Idealfigur der Zeit, bildfähig gemacht und dafür die
dauernde Form geprägt.

Vielleicht erst unter dem Einfluss des künstlerisch
bedeutenden Hans Fries, der, schon vorgerückten Alters,
im Jahr 1514 vom benachbarten Freiburg nach Bern
übersiedelte, beschäftigte sich Manuel intensiver mit der
Malerei. Seine grossen Altäre, von denen jener zu Ehren
der Gefallenen von Grandson 1517 vom Stand Bern
gestiftete eben in öffentlichen Besitz übergegangen ist, müssen

wegen ihrer neuartigen Auffassung und
Darstellungsweise Aufsehen erregt haben. Manuel ist nicht wie
viele seiner Kollegen in der zünftischen Enge seines
Berufes aufgegangen, obwohl seine Arbeiten handwerklich
meisterhaft gearbeitet sind. Das stärkste Interesse der

aufgewühlten Zeit lag damals bei den politischen
Entscheidungen, die fast immer mit den Waffen herbeigeführt

wurden. Der Maler gehörte dank seiner
verwandtschaftlichen Beziehungen schon mit 24 Jahren dem Gros¬

sen Rat an. Es ist nur. natürlich und wohl keineswegs als

Zeichen für besondere Kriegslust zu deuten, dass er wie
alle waffenfähigen Manner an den lombardischen Feld-

zügen teilnahm. Das war ein selbstverständlicher Brauch,

dem man damals anhing, wie wir es heute dem Sport tun.

Am Vorabend der Reformation vollzog der Künstler
in sich schon die Wandlung: Altäre kennen wir nur aus

der Frühzeit. Dann beschäftigen ihn zusehends mehr die

gesellschaftskritischen Probleme in biblischer oder

mythologischer Verhüllung, und gegen das Ende seiner
künstlerischen Tätigkeit sind es fast ausschliesslich profane

Themata, die ihn noch zu fesseln vermögen. Der grosse

Totentanz, das satirische Fresko von Salomos Götzendienst,

Pyramus und Thisbe, Lukretia, Bathseba, das

Parisurteil, einige Bildnisse bezeichnen die Etappen dieser

fortschreitenden Lösung von den alten Bindungen,
die mit einer fast völligen Abkehr von der Kunst enden

sollte. Mit mehreren volkstümlich anschaulichen

Fastnachtspielen in bildhaft kräftiger Sprache hat er sich

agitatorisch gegen das damals auf einem skandalösen

Tiefstand angelangte Leben der «Pfaffen» gewandt und

ist damit einer der wirkungsvollsten Vorkämpfer der

Reformation geworden. Es gelingt ihm, 1523 Landvogt in
Erlach zu werden und dadurch in eine gesellschaftlich
höhere Position aufzusteigen. Je mehr er als Künstler

schweigt, desto tätiger wird er als Politiker, 1528 wird er

in die Regierung gewählt. Einer eifrigen Tätigkeit als

Diplomat, Vermittler und Richter setzt der Tod schon

1530 ein Ende. Mit ihm stirbt eine der an Begabung

umfassendsten, sympathischsten und glücklichsten
schweizerischen Gestalten.

Was ist es, das uns Manuel den bedeutendsten Schweizer

Künstler nennen lässt? Als Maler ist Hans Fries

gesättigter im Gefühl und intensiver im malerischen
Ausdruck, als Zeichner ist Urs Graf treffsicherer und
pointenreicher und als Holzschneider ist ihm der grosse Basler

Meister D S überlegen im wuchtigen Ernst seiner

Gestalten und ihrer gelösten Anordnung. Aber Manuel

vereinigt diese Qualitäten alle: er ist männlich und ernst

und edel, kraftvoll und froh bewegt, voll heiterer Laune.

Er ist vielseitiger begabt und entwicklungsfähiger als

seine Mitstrebenden, köstliche, munter spielende Phan-

372


	Zu Vergisl 2000. Geburtstag

