
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 17 (1930)

Heft: 7

Artikel: Photo-Diskussion

Autor: Kern, Walter / Vordemberge-Gildewart

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81863

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81863
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gehört: der Heimatschutz hat protestiert und das Gesicht

gewahrt und wäscht seine Hände in Unschuld.

Wenn irgendwo ein kleiner Architekt an subalternster

Stelle etwas Neues — vielleicht etwas Dummes —

probiert, dann gibt es dröhnende Aktionen, Proteste,

Gutachten, und die traditionsgetreue Volksseele kommt ins

Kochen. Hier steht ein kostbares Baudenkmal auf dem

Spiel, wie wir in der Schweiz nur ganz wenige haben,

ein Objekt von europäischem Interesse, denn entgegen

der Meinung der Experten Indermühle und Fieiz ist

Semper kein Pfuscher, sondern einer der ersten
deutschen Architekten gewesen.

Aber diesmal würde man das Missfallen sehr

einflussreicher Winterthurer Kreise riskieren, man musste

sich ernstlich für eine Sache einsetzen, und darum

schweigt man.

Und die «Kantonale Heimatschutzkommission»? Es

heisst, sie könne sich nur äussern, wenn sie gefragt
werde. Hat sie wirklich keine Möglichkeit — oder nur
keine Lust — zu eigener Initiative? Aber freilich, wenn
der Kantonsbaumeister selber als Experte den Umbau

warm befürwortet, kann er ihn in dieser Kommission

nicht gut bekämpfen.

6. Politika
Sachliche Gründe sind für den Umbau des

Stadthauses Winterthur überhaupt nicht wesentlich gewesen,
das Ganze war vielmehr ein von Anfang an abgemachter

politischer Handel, und weil alles so schön abgemacht

war, konnte man sich die grosszügige Taktik leisten, alle

Gegenargumente einfach zu beschweigen.
Die Sozialdemokratie wünscht ein Volkshaus, dagegen

hat sie am Stadthaus kein unmittelbares Interesse. Die

im Musikkollegium vereinigte Haute - Volee wünscht

Alleinbesitzerin des Stadthaus-Saales zu werden, und hat

weiter nichts gegen das Volkshaus einzuwenden. Also

behandelt man die beiden Vorlagen «iunctim», damit
kommen beide Teile auf ihre Rechnung: das ist ein

glattes Geschäft. (Ob es staatsrechtlich geht, ist eine
andere Frage).

Die Rechnung hat vorzüglich geklappt, und die
Winterthurer Politiker sind gewiss sehr stolz auf diese

Meisterleistung: es ist ihnen geglückt, was das Ziel aller
derartigen Politik ist, die sachlichen Argumente als irrelevant

überhaupt auszuschalten.

Mit letzter Deutlichkeit ist das an folgendem Symptom

abzulesen: man hatte vom Freisinnigen Gemeindeverein

den Unterzeichneten angefragt, ob er bereit wäre, ein

Gegenreferat nach einem Referat des Architekten Völki

zu Gunsten des Umbaues zu halten. Mittlerweile klappte
die Sache in der Abstimmung des Stadtrates, Herr Völki

zog sein Referat als überflüssig zurück, und dem

Gegenreferenten wurde ebenfalls nahegelegt, auf sein Referat

zu verzichten. Mit Recht natürlich, denn die ganze
Angelegenheit war glücklich auf ein Gebiet manövriert, wo

es auf die sachliche Richtigkeit oder Unrichtigkeit der

Lösung gar nicht mehr ankommt: es lohnt sich nicht einmal

mehr, davon zu reden.

Eben dieses aber ist das Symptomatische dieses Falles,

den man sich wird merken müssen für jene Gelegenheiten,

bei denen es irgend einer bürgerlichen oder
sozialistischen Partei wieder einmal opportun erscheinen

sollte, sich als Vertreterin der Kultur aufzuspielen. Es

gibt in allen Parteien einzelne Personen von Kultur und

gutem Willen. Aber im übrigen wissen wir nun einmal

mehr Bescheid, und wir schämen uns dieses

Ausganges, wie sich auch viele Winterthurer schämen (was

wir nicht <vermuten», sondern positiv wissen), die das

nicht zu äussern wagen, weil man sie in diese raffinierte
politische Zwickmühle geführt hat.

Und wenn unsere politischen Parteien immer wieder
über den Mangel an politischem Interesse bei der Jugend

jammern, so mögen sie sich gesagt sein lassen, dass uns

gerade solche Manöver bis zum Eckel anwidern: wir sind

nämlich für sachliche Lösungen, nicht für Regie-Tricks.
Solche «Erfolge» der politischen Regie vermehren das

Mass einer Verzweiflung, die sich nicht in revolutionären

Akten Luft macht — gottbewahre, wir sind nicht

mehr so romantisch — sondern in einer lächelnden

Verachtung — die wahrscheinlich schlimmer ist.

Es wird also umgebaut, und künftige Sekundarlehrer

werden ihren Schülern das Märchen vom Stadthaus

erzählen, das von einem ausländischen Architekten in sehr

reduzierter und unvollkommener Weise errichtet worden

war, bis dann glücklicherweise der berühmte Winterthurer

Architekt Völki die Sache korrigiert und das

gebaut hat, was der ausländische Stümper Semper nicht

zuwege bringen konnte.

Peter Meyer.

Photo-Diskussion

Photo als Kunst '

Die Photographie, die mechanische Umsetzung des

Naturbildes auf die zweidimensionale Fläche, berührt sich

1 Photo-Auge. 76 Photos der Zeit, zusammengestellt von Franz Roh und
Jan Tschichold. Akademischer Verlag Dr. Fritz Wedekind & Co., Stuttgart.

1929.

in ihrem Resultat mit den graphischen Künsten und der

Malerei. Das ähnliche Resultat und die unbegrenzten

Wirkungsmöglichkeiten, die mit der Photographie erreicht

werden, brachten den Gedanken nahe, sie zu einer
Disziplin der Künste zu erheben. Franz Roh hat schon in
seinem Buche «Nach-Expressionismus» auf die Photogra-

221



phie als auf eine Kunst hingewiesen, indem man nicht

mehr die Gestaltung als Opfer des Künstlers verlangt,
sondern «man will das gesuchte, ausdrucksgesättigte
Objektiv, ohne psychologisierend nach dessen Entstehung zu

fragen». Dadurch wird der Begriff der Kunst in ihrem
Wesen umgestülpt. Während sie mis bis heute Funktion

war, die ähnlich wie die Natur aus dunkeln, Leben
schaffenden Untergründen zu Form wird und dementsprechend

Trägerin von bestimmten, durch diese Form bedingten
Inhalten (soweit es sich nicht um Abirrung in die
Allegorie und die Pseudomalerei handelt), sich also um das

organische Werden durch das Medium des Künstlers

drehte, ist nach Roh die Kunst nur ausdruckgesättigtes

Objekt. Daimit wird gesagt, dass das Resultat mehr interessiert

als die Funktion und die Künste laufen dabei
Gefahr, in ein neues Stadium illustrativer Bedingtheiten
zu treten. Wie Roh selbst meint, könnten sich Zweifel

gegen diese opferlose Kunst am ehesten aus den Lagern
der Produzenten, also der Künstler selbst, erheben, indem

ihnen «das geistige Ringen sowohl mit dem Objekt als

auch dem Material der Herstellung durch Apparaturen
abgenommen wird, was allmählich innere Spannungslosig-
keit und Trägheit der gesamten Produzentenschicht zur
Folge haben könnte». Er beseitigt aber diese Zweifel
seihst dadurch, dass er voraussetzt, der Schauplatz
geistigen Ringens verschiebe sich nur an eine andere Stelle

und werde nicht aufgehoben. Darin kann ihm wohl nur
bedingt recht gegeben werden. Es mag Künstler mit einer

schöpferischen Kraft untern Grades befriedigen, nicht
aber solche, denen die Natur nur Mittel und Widerstand

zur Gestaltung jenes höhern Dramas als des blossen
Bildresultates ist, das sich im Kunstwerk als ewiger Kampf
zwischen Bedingtem und Absolutem abspielt und dessen

Wirkung proportional mit dem Grade der erreichten

Realisierung sich steigert. Man möchte hier einen
Vergleich mit dem Leben ziehen: ein Leben ohne Widerstände

von aussen oder innen wird sich nie diese fruchtbare

Lebensbasis schaffen, wie dasjenige, das jeden neuen

Jahresring durch Arbeit und Opfer angesetzt hat.

Und doch ist diese Betrachtung nur bedingt richtig, d. h.

solange der Mensch von gestern als Bas's der Betrachtung

angesehen wird. Wenn Roh auch den neuen Menschen

nicht formuliert, so glaubt er doch an ihn. Er sieht bereits

eine Kunst einer neuen Gemeinschaft, in der der Einzelne

nicht mehr in dantesken Kreisen sich steigert, sondern

sich auf einer Ebene ergeht, auf der das Kunstwerk nicht
als Pyramide das glückliche Gleichmass durchbricht,
sondern auf gleicher Höhe als eine neue Projektion der

eigenen Wirklichkeit des Menschen diesen begleitet.
Künstler wie Mondrian weisen bewusst auf diesen neuen

Typus hin. Hier muss aber zuerst der Begriff der Kunst

als eine Erhöhung und Steigerung des Lebens vernichtet

werden. Dem Worte haftet etwas an wie Ehrfurcht. In

seiner Nähe steht das Wort Gnade. Der neue Mensch ist

zu demokratisch, um der Gnade einen besondern Glanz

zu gönnen, und es ist daher kein Zufall, dass Roh sich

auch als erster mit der Kunst der Laien und Dilettanten
befasst. Kunst wird dann zu einer blossen Projektion des

Menschen und bleibt nicht das Wunder über ihren Köpfen.
Sie wird zu einem Bindemittel dieser Gemeinschaft,
betrieben von allen, die das Bedürfnis fühlen, aus sich heraus

zu formen, Gesehenes und Empfundenes im Bilde

zu halten. Und geht nicht die neue Erziehung ebenfalls

darauf aus, im Kinde das Formen mehr zu wecken als

das Wissen zu sammeln? Und in dieser neuen Gemeinschaft

wird die Photographie ein Teilgebiet der Kunst

ersetzen, das weit über die bisherige Aufgabe der
Photographie als Reportage hinausgehen dürfte. Vielleicht ist

es eine Utopie, zu glauben, dass eine gelöstere Menschheit

der starken Kompensation durch die «hohe Kunst»

entraten könne und dass in ihrer einmütigen Gemeinschaft

das Genie als eine störende Fatalität empfunden
werden wird (le genie est une fatalite. Ozenfant). Der

Gedanke jedoch ist bestrickend.
Dr. Roh hat neuerdings das Problem der Photographie

als Kunst in seinem mit Jan Tschichold zusammengestellten

Buch «Photoauge» aufgegriffen, wohl dem schönsten

und lebendigsten der in den letzten Jahren epidemisch
erschienenen Photobücher. In einer dreisprachigen
Einleitung setzt er die im «Nach-Expressionismus» berührten

Fragen konsequent weiter. Und die erwähnte Umstellung
des Begriffes der Kunst vorausgesetzt (die er allerdings
selbst zu wenig formuliert), kann man mit ihm durchaus

einig gehen. Wer Kunst nicht von dem Ballast der
geschichtlichen Schwere und der Verantwortung des in dem

Worte enthaltenen Sinnes entbinden kann, wird in der
Photo nur soweit Kunst sehen können, als bereits das

Sehen selbst, der gewählte Naturaussohnitt, Teil hat an

der schöpferischen Betätigung und die Photographie also

eine bei diesem Anfang verharrende Interruption des

schöpferischen Prozesses darstellen würde.
Die Aufmachung und Anordnung des Buches, das 76

Photos aus allen wichtigen Kulturländern umfasst, dankt

man dem bekannten Münchner Typographen Jan Tschichold.

Walter Kern.

Schon unser Mitarbeiter Walter Kern macht in der

vorstehenden Buchbesprechung diskrete Reserven gegenüber

dem Text von Franz Roh; ich kann diesen Reserven

nur zustimmen und sie verstärken, denn ich glaube nicht

an den «Neuen Menschen, der kein Bedürfnis mehr hat,

sich zu steigern, sondern der in glücklichem Gleichmass

sich auf einer Ebene ergeht».
Hat es wohl nicht von jeher Leute gegeben, die mit

innigem Behagen sich ihr Leben lang in der Ebene

ergangen und in der animalischen Wärme ihrer Horde

222



wohlgefühlt haben, ohne das Bedürfnis nach weiterer

Steigerung zu kennen? Und von jeher haben diese Leute

— von ihrem Standpunkt ganz mit Recht — mit Fingern
auf die verschrobenen Narren gezeigt (und dann so eine

Spiralbewegung' mit dem Zeigefinger vor der eigenen

Stirn gemacht), die so ein rätselhaftes und unbequemes

Streben nach Steigerung oder Reinigung hatten.

Es scheint mir also dieses Bedürfnis, auch im Geistigen

parterre zu wohnen, nicht gerade ein Kennzeichen des

«Neuen Menschen» zu sein, sondern vielmehr gerade

das, was schon in der alten Bibel als der «alte Adam»

bezeichnet wird.
Auch hat die Welt keineswegs auf Franz Roh warten

müssen, um diese Sorte des «Neuen Menschen» zu

erahnen: Jacob Burckhardt prophezeit «Es wird dahin kommen

mit den Menschen, dass sie anfangen zu heulen,

wenn ihrer nicht wenigstens hundert beisammen sind»,

und die Parterrebrüder in Auerbachs Keller, denen so

kannibalisch wohl ist, sind die noch viel «neueren»
Menschen: denn sie fühlen sich sogar mit einem sehr

stattlichen Plural aus dem Tierreich solidarisch.

«Steigerung» ist überhaupt nicht ganz das richtige
Wort für die Absicht der Kunst <von Gestern» (die wir
unter neuen Formen auch für die Kunst von heute und

morgen halten), richtiger wäre «Reinigung». Denn auf

die reine Herausarbeitung irgend eines gehobenen oder

nicht gehobenen Zustandes durch das Kunstwerk kommt

es an: im Begriff der «Steigerung» wird man weder die

impressionistische Malerei, noch viele Gedichte Beaude-

laires unterbringen können.

Unter den Begriff der «Reinigung» fallen aber auch

die Bemühungen Arps oder der modernen Photographen,
denn «Projektion», gleichgültig auf welche Ebene,
bedeutet von vornherein Übersetzung, also Besinnung auf

das Wesentliche.

Und ohne die spleenigen und unbequemen Einzelnen,
denen es auf besagte Reinigung ankam, süssen wir noch

heute in den Sumpfwäldern der Prähistorie, und es ist

freilich kein Zweifel, dass auch die Kollektivität der

Affenhorde und des Heringschwarmes ein Zustand ist,

in dem sich Affen beziehungsweise Heringe perfekt
wohl fühlen.

Überhaupt scheint diesmal Franz Roh, der sonst mit
beachtenswerter Fixigkeit die jeweils neueste Richtung
in der Kunst philosophisch zu interpretieren weiss, die

Photo-Hausse schon verpasst zu haben. Wir entnehmen

die folgenden Abschnitte der inzwischen verstorbenen

Zeitschrift «Bauhaus»; ihre Verfasser sind Photographen,
die es schliesslich wissen müssen.

Red.

Nachträgliches zur Photo-Inflation

Das laufende Band dieser Ausstellungs- und Publikationsserie

ohne Ende hat für eine Weile ins Ausland

hinübergewechselt. Rasch die Atempause benützen und ein wenig

zur Besinnung kommen, ehe es zu spät ist Es muss einiges

gesagt werden, wofür zur Zeit des grössten Betriebes kein

Gehör zu finden war. Sie werden vielleicht einwenden,

das «Bauhaus» habe doch auch eine Photonummer
herausgebracht. Richtig. Offen gestanden bedauern wir es schon

fast. Obwohl unsere Veröffentlichung keineswegs auf eine

jubelnde Verklärung der Photographie als der einzig

beglückenden optischen Sensation der Zeit hinauslief, wie

es sonst gemacht wurde — von hochseriösen Zeitschriften

der Gestaltung bis zu bunten Magazinen. Wir versuchten

abwägend und kritisch zu sein. Ein Vorhaben, das

angesichts der Photoinflation nicht nachdrücklich genug
ausgeführt werden kann. Daher die Nachträge hier.

Hochkonjunktur
herrscht heute in Photographie, und jeder sucht noch

schnell sein Schäfchen zu scheren, wenn auch nur wenig
Wolle und solche minderer Qualität zu erzielen ist. Eine

merkwürdige Hast und Betriebsamkeit wird dabei
entwickelt und nur die Methode, wie man dieses Geschäft

betreibt, hat etwas mit der Zeit zu tun, ist «modern».

Die Photographie ist nämlich schon 100 Jahre alt und kein
Grund zur Hast vorhanden. Die Art aber, wie heute Aus¬

stellungen gemanagt werden, wie jeder glaubt zu spät zu

kommen und wie man noch schnell von der Konjunktur
zu profitieren sucht, wirkt unvergleichlich komisch. Gleichzeitig

mit der Betriebsamkeit hat eine Verwirrung der

Begriffe stattgefunden, die zu denken gibt.
Es paart sich in der modischen Photo — von einigen

Ausnahmen abgesehen — Manieriertheit und Originalitätssucht

mit Mangel an ästhetischem Maßstab und

handwerklichem Können. Albert Renger-Patzsch.

Optik — die grosse Mode

Die grosse Lüge von der noch grösseren Mission der

Photo wird immer weiter gedroschen. Dabei vor allem

ausgeknobelt, ob Photo in die Rubrik Kunst zu bringen
ist oder nicht. Um dieses Kapitel wird nun mit grösster

Eitelkeit und Heftigkeit gekämpft. Die Kunst-«Nähe»

führt immer sehr leicht in Versuchung, «künstlerische»

Resultate zu sehen, wo es nur dokumentarische oder

historische gibt.
Es ist gekommen wie es kommen musste: man kann

schon bald keine Photos mehr sehen. Und das mit Recht.

Schade!

Man glaubt eine neue Photo zu sehen und dabei ist es

immer dasselbe. Nur das Sujet wechselte. Zuerst

durchgekaut in allen Himmelsrichtungen: die Schrägaufnahme!

Sooo fing es an, dann in allen Maßstäben der Vergrös-

223



serung bis zum Preisrätsel, dann wieder abgelöst durch

die Erfahrungen der abstrakten Malerei (die Kunstnähe

ist noch immer da), die in erster Linie das Verständnis

für Material (Raster, Kontraste usw.) in der Photo heraluf-

brachten.

Die Nähe der Malerei ist noch immer da. Und so wird
es auch immer bleiben. In der falschen Erkenntnis, dass

die Photographie die Malerei geschichtlich ablöse.

Die optische Mode glaubt Erneuerer zu sein, versehen

sogar mit einem mechanischen Instrumente. Das klingt
zwar sehr radikal, ist aber nur eine jämmerliche Wiederholung

alter Fehler in der Malerei!
Die Photographie (im breiten Sinn) als «mechanische Ge¬

staltung» zu werten ist unmöglich. Und das ist Schicksal

der Photographie: trotz der Mechanik die launenhafteste

Gestaltung! Statt Befreiung vom Zufall — nur Zufall
(und somit Ueberraschungen).

Gerade das Gegenteil von der bewussten, absoluten

Schöpfung. Den lieben «Optikern» ins Ohr: das Eigen-

gesetz der Photo ist nicht, die bequemere Art des Photo-

graphierens dem manuellen Prozess in der Kunst
vorzuziehen. Das Primäre liegt vielmehr in dem schon oben

geschilderten Moment und dann in der unbedingt
zuverlässigen Reproduktion, in der exaktesten Dokumentierung.
Somit präziser Chronist, aber niemals Schöpfer.

Vordemberge-Gildeioart.

Demokratische Kunst?

Zu diesen Erörterungen passt prächtig eine vom

Herausgeber Scheffler stammende Glosse «Kunsterziehung»,

die wir gekürzt aus «Kunst und Künstler»,
Heft VI, 1930, wiedergeben:

Seit Alfred Lichtwark ist Kunsterziehung populär
geworden. Er hat in sich nie den Volksschullehrer
überwinden können, und hat es auch wohl nicht wollen.

Pädagogisch hat der Schriftsteller am stärksten gewirkt
— und ebendarum nicht sehr nachhaltig. Nach Krieg
und Revolution ging die Saat dann tausendfach auf. Der

kommunistische Geist ist ein didaktischer Geist. Kunst

und Politik setzt er gleich. Kunsterziehung musste ihm

willkommen sein, sie war ein brauchbares Mittel, um

den Zukunftsstaat zu organisieren. Es entstand das

«Bauhaus», in dem eine neue Kunstjugend nach kommunistischen

Prinzipien gedrillt wird und das seine Apostel
nach allen Himmelsgegenden aussendet, um die Ungläubigen

zu belehren. Zwei junge Apostel, die Herren Uten

und Albers, hatten wir als Vortragende eben jetzt in
Berlin. Das Leitmotiv ist immer: wie werde ich naiv?

Früher sollten Kinder wie Erwachsene zeichnen — das

führte zu nichts; heute sollen Erwachsene wie Kinder
zeichnen — ist das klüger? Die enthusiastischen
Kunsterzieher lehren Kinder und Erwachsene «in Punkten zu

sehen», oder Montagespiele wie im Kindergarten zu

treiben, oder «Materialstudien» vor dem Kehrichthaufen

zu machen — und dieses alles für Kunst oder doch für
die Vorstufe zur Kunst zu halten. Oder sie erzählen

ihnen, es würde einst ebenso grosse Photographen geben

wie es Maler gegeben hat. Eine neue Akademie, aber

viel schlimmer, viel gefährlicher als die alte: eine

demagogisch politisierte Akademie.

Wofür hat Cezanne nun eigentlich gelebt, der in
einem Satz mehr über das Wesen der Kunst auszusagen

wusste — in Gasquets Buch kann man es nachlesen —

als alle diese Kunsterzieher in dicken Büchern und langen

Vorträgen!

Es ist Döblins Verdienst, das Programm in einem

einzigen Wort gegeben zu haben. Er hat in seiner

Gedenkrede auf Arno Holz in der Dichterakademie von

einer wünschenswerten «Senkung des Gesamtniveaus

der Literatur» gesprochen. Das heisst: die Kunst soll

nicht mehr — wie seit tausend Jahren — unmittelbar

auf wenige wirken und erst mittelbar auf viele,
sondern sie soll unmittelbar auf alle wirken. Sie soll nicht

mehr den Besten der Zeit genug tun, sondern den

Mittleren, wohl gar den Schlechtesten. Das erinnert an ein

famoses Verlagsunternehmen August Scherls vor dem

Kriege. Der hatte ein System ersonnen, wonach sich das

Volk «hinauflesen» sollte, vom niederen zum höheren,

vom Kitsch zum Klassischen. Was bei ihm verkleidete

Geschäftsspekulation war, ist in der heutigen
Kunsterziehung gar nicht mehr verkleidete politische Spekulation.

Mit dem Erfolg, dass die Jugend, der die Schmeichelei,

sie sei vom Genius der Menschheit erkoren, wie

Honig eingeht, laut applaudiert.
Cözanne dachte offenbar nicht sozial, sonst hätte er

sein «Niveau gesenkt», am besten gleich bis zu dem

Niveau von Bouguereau. Oder wenigstens bis zu einem

künstlichen Infantilismus.
Es muss ausgehalten werden, dass der Persönlichkeit

der Krieg erklärt, dass das Genie verneint wird, dass

der höhere Mensch ein Aergernis bildet, dass Kultur
bewusst durch Zivilisation ersetzt werden soll, dass die

schöne Perfektibilität, der Drang zum Höchsten dem

Künstler verboten wird, als sei es Verrat am Volke. Die

Kunst wird auch diese Verwirrung der Begriffe
aushalten. Sie wird dort, wo sie echt ist, nach wie vor

die Dauerwirkung erstreben — und sie wird damit nur

um so sozialer wirken. Sie wird für die Besten aller
Klassen und Zeiten arbeiten — und auch das wird der

beste Sozialismus sein. Sie ist der Trieb zur Vollkommenheit

selbst. Das heisst: ihr Sozialismus zählt nicht nach

Jahrzehnten, sondern nach Jahrhunderten.

224


	Photo-Diskussion

