Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 14 (1927)

Heft: 1

Artikel: Goethes italienische Reise : Festvortrag, gehalten am 29. Mai 1926 an
der Jahresversammlung der Goethe-Gesellschaft in Weimar

Autor: Wolfflin, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-86246

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-86246
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS WERIK/ZERSTES

HEFT 19 2 7

VILLA FALCONIERI IN FRASCATI

HEINRICH WOLFFLIN

GOETHES ITALIENISCHE REISE

FESTVORTRAG, GEHALTEN AM 29. MAI 1926 AN DER JAHRESVERSAMMLUNG DER GOETHE-GESELLSCHAFT IN WEIMAR

Meine Damen und Herren!

Dartf ich Sie zunichst auf einen Augenblick in den Palast
der preussischen Gesandtschaft in Rom fithren. Es ist das
Jahr 1817. Gesandter ist Niebuhr, der rémische Historiker,
als Giiste sind geladen jene deutschen Kiinstler, die da-
mals eben an den Josephsgeschichten der Casa Bartholdy
malten (jetzt in Berlin) und damit eine neue Epoche der
Malerei einzuleiten berufen schienen; an ihrer Spitze
Peter Cornelius. Man kam zusammen, um gemeinsam zu
lesen. Heute handelte es sich um eine literarische Novi-
tit: Goethes »Italienische Reise«. (Man erinnere sich, dass
Goethe die Papiere seiner Reise erst lange nachher redi-
giert und zum Druck gebracht hat; er war fast siebzig-

jahrig, als die zwei ersten Biicher erschienen, 1816/17,
und er war tiber 80, als der Abschluss, der »Zweite rémi-
sche Aufenthalt¢, herauskam.) Kein Publikum der Welt
konnte empfianglicher sein fiir diese Lektiire. Die alte
Bewunderung fiir den Dichter verband sich hier mit dem
gemeinsamen Interesse an Italien und dem grossen
Thema der Kunst. Aber merkwiirdig: die Wirkung blieb
aus. Man fand sich enttiuscht. Gewisse schildernde Szenen
wie der Schiffergesang in Venedig hatten zwar nicht ver-
fehlt, einen tiefen Eindruck zu hinterlassen; aber dann
nahm Cornelius das Wort, um zu sagen, wie tief es ihn
bekiimmere, dass Goethe Italien so gesehen habe, dass er
so ganz und gar nicht das Ehrwiirdige an sich habe heran-



kommen lassen, aber das Mittelméissige lobe. Entweder
habe sein Herz nie geschlagen oder er habe es gewaltsam
zugekniffen. Und alle jammerten iiber den Simson, der
seine Locken im Weimarer Hofleben verloren habe.
Wir sind iiber diese Vorginge genau unterrichtet. Nie-
buhr schreibt davon als von einer wichtigen Angelegenheit
an Savigny. Man merkt, wie das Gesprich dann weiter
ging. Es wird Goethe nachgerechnet, was er alles in Ita-
lien nicht gesehen hat: Giotto und die Fresken der Arena-
kapelle in Padua, die keuschen Primitiven der Friih-
renaissance in Venedig und Florenz usw. Es wird ihm
vorgeworfen, dass er die Kunst iiberhaupt zu isoliert auf-
gefasst habe, zu formalistisch, und Niebuhr schliesst mit
der Bemerkung, dass sich eben Kunst schlechterdings
nicht trennen lasse von Religion und von den andern
grossen geschichtlichen Michten. Auch der wissenschaft-
lich Ungebildete, wie gerade die Gegenwart beweise, sei
sich dieses Zusammenhangs bewusst.

Gedankengiinge, wie sie dieser Kritik zugrunde liegen,
waren in Deutschland nichts Neues. Seit dem Ausgang
des 18. Jahrhunderts melden sie sich. Aber auch ausser-
halb Deutschlands sind sie da. Es ist ein merkwiirdiges
Zusammentreffen, dass gleichzeitig mit Goethes »Italieni-
scher Reise« in Frankreich Stendhals Geschichte der
italienischen Malerei erschien. Stendhal gibt Goethe nichts
nach an leidenschaftlicher Liebe fiir Italien und an ver-
ehrungsvoller Bewunderung der antiken Kunsi, aber er
fasst das Problem anders. Italienische Malerei ist ihm
zunéchst Malerei der Italiener, also eines fremden Vol-
kes. Aus den besondern zeitlichen und lokalen Beding-
ungen muss man sie zu verstehen versuchen. Und was
die Antike anbetrifft, so ist es wohl wahr, dass sie allen
gefillt; aber was allen gefillt, kann keinem recht ge-
fallen. In jedem Fall sei es lidcherlich, im Norden mit
griechischen S#dulen bauen zu wollen. Wir sind keine
Griechen, und unser Himmel ist nicht der siidliche Himmel.
Nun wird man Goethe schwerlich nachsagen konnen, dass
er unempfindlich gewesen wire fiir den Zusammenhang
der Kunst mit Land und Leuten — wie oft spricht er
davon! —, aber das ist gewiss: als er nach Italien ging,
suchte er nicht das Lokal-Italienische, sondern »die grosse
wahre Kunstc.

Von den Nazarenern aber und ihrer Vorliebe fiir das
Primitive trennte ihn eine andere Auffassung von Wert
und Wiirde des Menschen. Das grosse edle Dasein, das
er ahnte, verlangte nach der reifen vollendeten Form,
und das Unentwickelte, Unfreie konnte ihn nur als Durch-
gangsstudium interessieren.

Er war Historiker genug, um jede Erscheinung im Zu-
sammenhang des Werdens aufzufassen und nicht als ein

2

Vereinzeltes, und wenn es Niebuhr schien, es fehle ihm
der Sinn fiir Kulturzusammenhinge, so wire es wohl
richtiger zu sagen, dass er die Aufmerksamkeit zuerst
auf das Spezifische der bildenden Kunst gerichtet wissen
wollte und dass er misstrauisch war gegen eine Kunst,
die den Nachdruck auf Naturell und Gesinnung legte, wo
doch erst die bildliche Gestaltungskraft, die F#higkeit,
in sinnlich bedeutsamen Formen sich auszusprechen, den
Kiinstler ausmache. Aus Heinrich Meyers Abhandlung
iber die neudeutsche, religiés-patriotische Kunst, die mit
der »Italienischen Reise« gleichzeitig gedruckt wurde,
kann man gut ersehen, wie Goethe seinen Kritikern ge-
antwortet haben wiirde, und der Mangel an unmittel-
barem Verhiltnis zur Natur ist ja gerade der Punkt, an
dem die versprechendsten Begabungen damals scheiter-
ten, freilich nicht nur bei den Neudeutschen.

Goethe spricht von dem Bildungsresultat seiner italieni-
schen Reise in dem doppelten Sinn, dass es zwar eine
vollige Wiedergeburt gewesen sei und dass niemand glau-
ben solle, Rom bedeute nur eine Ergéinzung und Aus- -
filllung eines Besitzes, den man schon mitbringe; andrer-
seits aber will es ihm vorkommen, er treffe iiberall nur
auf Bestitigungen dessen, was er schon wusste, und das
Schlusswort: in Rom habe ich mich selbst gefunden,
heisst doch nichts anderes, als dass er sich seiner eigent-
lichen Natur bewusst geworden sei und von ihr Besitz
ergriffen habe. Der rémische Goethe aber ist fiir uns der
lassische Goethe.

Versucht man nun, diese klassische Einstellung auf be-
stimmte Begriffe zu bringen, so muss man wohl anfangen
mit dem Begriff des reinen Schauens, mit jenem Bediirf-
nis, die Welt rein und vollstindig von der anschaulichen
Seite her zu fassen. Nicht als ob die sinnliche Erfassung
der Dinge mit dem Auge etwas Neues fiir Goethe bedeutet
hitte; aber wenn er schon mit dem bestimmten Entschluss
reist, sein Auge zu priifen, ob es »licht, rein und hell¢ sei,
so glaubt man eine wachsende Lust des Schauens in dem
»formreichen« Italien zu beobachten. Er bemiiht sich, die
Dinge zu sehen, wie sie sind. Er mochte unter Ausschal-
tung von allen Spielen der Phantasie »das Auge allein
Licht sein lassen< und die Bilder der Welt »klar, ganz
und lauter¢ in die Seele aufnehmen, wodurch der Geist
von selber sich »reinigt und bestimmt<. Dieses reine
Schauen, lange geiibt, im Verlauf der Reise zur Voll-
kommenheit gebracht, gibt ihm eine begliickende »Klar-
heit und Ruhe«. Das Ich schweigt. Er hat sich gewohnt,
die Erscheinungen objektiv aufzufassen, nicht iiber die
Dinge zu sprechen, sondern die Dinge selbst sprechen zu
lassen. g

Was Niebuhr tadelte, dass ihm auch eine Dogenprozession



VILLA LUDOVISI IN FRASCATI

in Venedig nichts als ein oberflidchliches Schauspiel ge-
wesen sei und dass die Imago alter Grésse ihn unberiihrt
gelassen habe, geht gerade auf diese bewusste Entiusse-
rung von allen Assoziationen zuriick, auf den festen Wil-
len, jetzt nur noch das zu sehn, was da ist, und nicht, was
man sich allenfalls noch dazu denken koénnte. Es ist die-

selbe Selbstdisziplin, die ihn an historischen Stitten ver-
anlasst, den geologischen und landschaftlichen Blick zu
benutzen, um »Einbildungskraft und Empfindung zu un-
terdriickenc.

Auf solche Art sind die erschopfenden Schilderungen
Neapels und das »Rémische Carneval« moglich geworden.

3



Das Wichtige aber ist, dass ihm auch die hochste Poesie
an diese einfache Sachlichkeit gebunden zu sein schien.
Das Poetische bei Homer ist nicht das Imaginative, son-
dern das rein aufgefasste Wirkliche. Er ist gar nicht will-
kiirlich in seinen Erfindungen, sondern gibt nur das Na-
tiirliche, dieses aber allerdings mit einer »Reinheit und
Innigkeit, dass man erschrickte.

Und nun wird es Goethe klar: darin liegt {iberhaupt der
Unterschied zwischen den Alten und den Neueren: sie
geben die blosse Existenz, wir gewdhnlich den Effekt; sie
schildern das Fiirchterliche, wir schildern fiirchterlich
usw. Schon bei Mantegna am Anfang der Reise hatte er
die vsichere Gegenwart« wohltitig empfunden, und er
gibt ihm das Lob, dass ihm das »Effektkliigelnde« fehle
(ein Urteil, das auch ein Nazarener ausgesprochen haben
konnte); spiter wird ihm diese Abwesenheit aller Effekt-
rechnung zum allgemeinen Merkmal des Klassischen. Vol-
lendete Kunst ist vollendete Sachlichkeit. Homer ist darin
nicht anders als die antiken Bildhauer. Beide aber be-
sassen neben der Kenntnis der Natur noch etwas anderes:
den sicheren Begriff von dem, was sich darstellen ldsst
und wie es dargestellt werden muss. Und dies fiihrt uns
auf etwas Weiteres, auf den Begriff der Form.
»Forme« bezieht sich immer auf den Zusammenhang der
Teile in einem Ganzen. Man weiss, wie Goethe in Italien
anfing, strengere Forderungen an diesen Zusammenhang
zu machen. Der freie Rhythmus einer poetischen Prosa
wird ersetzt durch den bestimmteren Rhythmus des Ver-
ses. In diesem Sinn wird die »Iphigenie« umgearbeitet
und dann der »Tasso«. Indem er die Form habe vorwalten
und den (bestimmteren) Rhythmus habe eintreten lassen,
sagt er bei dieser Gelegenheit, sei das Nebelhatte und
Weichliche von selber verschwunden.

Es ist schwer zu sagen, welche Eindriicke dieses Form-
bediirfnis gefordert und gestirkt haben. Italien ist dem
Norden gegeniiber immer das Land der strengeren Form
gewesen. Einen ersten jubelnden Ausbruch iiber den
Wert der Form finden wir bei Goethe aber nicht ange-
sichts eines Kunstwerks, sondern angesichts eines Natur-
produktes: eines Seetiers am Lido. »Was ist doch ein
Lebendiges fiir ein kostlich herrliches Ding! Wie abge-
messen in seinem Zustand, wie wahr, wie seiend!< (das
letzte Wort unterstrichen). Es ist derselbe Eindruck, den
er spiter vor dem antiken Tempel von Assisi in das
Wort presst: »So ganz!« d. h. so einheitlich geschlossen in
sich. Entscheidend aber ist die Einsicht, dass in der stren-
gen (organischen) Form eben die Garantie des Lebens
liegt, dass Form nicht etwas von aussen Uebergestiilptes
bedeutet, sondern das sichtbar gewordene Leben selbst.
Das Formlose hat keine Existenz und das Lockere nur

eine schwache: je strenger gebunden die Teile sind, um
so mehr »Sein« ist in dem Geschopf. Die Alten sind auch
darin uniibertrefflich.

Und wie in der Natur, so ist auch bei ihnen das Schema
nie ein starres und von vornherein determiniertes, son-
dern besitzt eine gliickliche Beweglichkeit, so dass sich
die Gestalt eines Tempels z. B. nach der Umgebung, nach
der Funktion im Raum jedesmal neu bestimmt. »Dieses
ist eben der alten Kiinstler Wesen, dass sie wie die
Natur sich iiberall zu finden wussten und doch etwas
Wahres, etwas Lebendiges hervorzubringen wussten.«
Sie bleiben immer natiirlich und immer gross im Naliir-
lichen.

Natiirlichen!« Das ist das Dritte. Wie die
Strenge der Form im Natiirlichen gegeben ist, so ist auch

»Gross im

das Grosse, nach dem wir verlangen, nicht ausserhalb des
Natiirlichen zu suchen, sondern es steckt in der Natur.
»Wie freut es mich, dass ich mein Leben dem Wahren
gewidmet habe, da es mir nun so leicht wird, zum Grossen
iiberzugehen, das nur der hichste reinste Punkt des Wah-
ren ist.« Was keine wahre Existenz in sich hat, kann nie
gross werden. Nur aus dem Natiirlichen ldsst sich das
Grosse entwickeln. Beispiel und Beweis ist die klassische
Architektur und ihr Gegensatz: die nordische Gotik. Jene
ist eine zweite Natur, diese ist das Willkiirliche und da-
mit von vornherein totgeboren. Das Fragment eines an-
tiken Tempelgebilks geniigt, um eine Ahnung von reinem
grossen Dasein zu geben. »Das ist freilich etwas anderes
als unsere kauzenden, auf Kragsteinlein iibereinander ge-
schichteten Heiligen der gotischen Zierweise, etwas an-
deres als unsere Tabakspfeifen-Sidulen, spitze Tirmlein
und Blumenzacken; diese bin ich nun Gott sei Dank auf
ewig los!« Unter den Neuern aber ist es Palladio, der
wie kein zweiter in seinem Werke sinnlicherweise die
Idee des grossen Menschen uns nahe bringt. Palladio habe
ihm den Weg zu aller Kunst und zum Leben gedifnet.

Nicht nur die klassische Architektur, alle hohe Kunst
wollte Goethe als eine zweite Natur aufgefasst wissen,
von Menschen hervorgebracht nach allgemeinen ewigen
Gesetzen. In dem Aufsatz iiber »Einfache Nachahmung
der Natur, Manier, Stil« von 1788 (unmittelbar nach der
Stil - die
oberste Stelle ein: gemeint ist eine Kunstweise, wo das

italienischen Reise geschrieben) nimmt der

Personliche des Schopfers sozusagen ausgeschaltet ist und
nur die reinen Ideen der Natur Gestalt gewonnen haben.
Es ist, was er schon im antiken Rom ahnte: »Alles Will-
kiirliche, Eingebildete fillt zusammen, da ist die Not-
wendigkeit, da ist Gott.« Kunstwerke dieser letzten Voll-
kommenheit auch nur zu betrachten, ist eine grosse Gliick-
seligkeit. Was einen Palladio oder Raffael so bedeutend



VILLA D’ESTE IN TIVOLI

macht, ist eben, dass auch an ihnen kein Haarbreit Will-
kiirliches war: »Nur dass sie die Grenzen und Gesetze
ihrer Kunst im hochsten Grade kannten und mit Leich-
tigkeit sich darin bewegten, sie ausiibten, macht sie so
gross.« '

Damit ist die Wendung zum Typischen in der Kunst be-
siegelt. Das Einmalige, Bloss-Individuelle, der Sonderfall

verliert an Interesse. In allem Einzelnen soll das Allge-
meine durchleuchten. »Die Gestalt dieser Welt vergeht.
Ich mochte mich nur noch mit den bleibenden Verhiilt-
nissen beschiftigen.«

Die griechische Gestaltenwelt ist der bewunderungswiir-
dige Versuch, die Naturformen des Menschenleben festzu-
legen und den Kreis des Moglichen vollstindig zu runden.

5



Alle Einstellung auf das Typische in der Welt wird auch
eine Einstellung auf durchgehende Einheit sein, auf ein
bindendes Gesetz. Was Goethe in Italien als die gesetz-
liche Organisation der Pflanzen aufgegangen ist, ist die
Intuition der einen gleichen Bildungsform, die auch noch
die entferntesten und scheinbar unvergleichlichsten Ge-
bilde unter sich verbinden soll. Es war ihm von vorn-
herein selbstverstindlich, dass eine solche Betrachtungs-
weise auf alles Lebendige anzuwenden wire, und auch
die Kunst war ihm in ihrer Entwicklung ein solches Le-
bendiges. Nichts scheint ihm bei Winckelmann einen stiir-
keren Eindruck gemacht zu haben als die Auffassung der
Stilgeschichte als einer natiirlichen Entwicklung. Was
aber dort nur sehr vag ausgesprochen ist, gewinnt jetzt
bestimmte Gestalt. Goethe wollte die Entwicklung der
Kunstformen in den grossen Formbildungsprozess der
Natur eingebettet wissen. Gewisse Sitze der »Metamor-
phose der Pflanzen< haben ihre genaue Parallele in der
Kunstgeschichte. Wenn dort von der Umbildung des Un-
vollkommenen ins Vollkommene gesagt ist, dass die Teile,
urspriinglich koordiniert und einander #hnlich, sich dif-
ferenzierten und in das Verhiltnis von Ueber- und Unter-
ordnung friten, so kann dies jeder Kunsthistoriker an-
nehmen, ohne den Vorwurf riskieren zu miissen, die
Geistesgeschichte der Naturwissenschaft auszuliefern.
Auch das ist noch Geschichte, freilich nicht die ganze Ge-
schichte und jedenfalls von einer andern Art, als wie
Niebuhr sie sich dachte und wie er bei Goethe sie ent-
behrte.

So ungefihr sind die Grundlagen der romischen Bildung
Goethes beschaffen. Immer wieder kommt das tiefe
Gliicksgefiihl zum Ausdruck, das den Besitz dieser Bil-

dung und seinen tdglichen Neuerwerb begleitete. »Eine ’

stille wache Seligkeit« nennt er seinen Zustand, wobei der
Akzent nicht iiberhdrt werden darf, der gerade auf dem
Begriff »wach« liegt. Alle Klassik ist Kunst der Aktivitit,
und der klassischen Klarheit und Strenge widerspricht
grundsitzlich jedes Sichgehenlassen und jeder Rauschge-
nuss. »Ich bin ein Mann, der von der Miihe lebt¢, konnte
Goethe ohne Uebertreibung von sich sagen, und wem das
Herz in Ttalien erst beim Wein aufgeht, der diirfte sich
nicht auf ihn berufen. »Ich lebe sehr diat und halte mich
ruhig, damit die Gegenstinde keine erhohte Seele finden,
sondern die Seele erhohen,« ist von Anfang an seine
Reisemaxime. )

Wenn nun diese Geistes- und Seelenhaltung offenbar
etwas Einheitliches darstellt und in allen Punkten auf
eine geschlossene Kunst- und Weltanschauung hindeutet,
so ist es fiir den Historiker doch ein Bediirfnis, dem Fall
das Vereinzelte zu nehmen und ihn womdglich mit etwas

6

Verwandtem zusammenzubringen. Es fehlt nicht an Ana-
logien. Die gewichtigste ist wohl die, die die Geschichte
Albrecht Diirers aufweist. Im ungefihr gleichen Lebens-
alter hat Diirer seine grosse, eigentliche italienische Reise
(er war frither schon einmal in Italien gewesen), von un-
gefihr gleicher Dauer, angetreten, und obwohl diese Reise
zu ganz anderer Zeit, am Anfang des 16. Jahrhunderts
stattfand, ist die Einstellung zu Italien und das Resultat
doch von iiberraschend #hnlicher Art. Die Klarheit des
Sehens war auch fiir Diirer der oberste Begriff. Es
dringte ihn, iiber die mehr nur andeutende, mit bloss
suggestiven Mitteln arbeitende deutsche Zeichnung zu er-
schopfender Sachaufkldrung zu gelangen, und wie die
Italiener Gestalt und Raum behandelten, erschien ihm
musterhaft. Auch er gewinnt dann in Italien die Vor-
stellung von der Wiirde der strengeren Form. Jetzt ent-
stehen jene Kompositionen, wo alles nach tektonischer
Regel an seinem Platze steht, eine Gesetzlichkeit, die den
ITtalienern natiirlich ist, von den Deutschen aber leicht als
Zwang empfunden wird. Auch Diirer nimmt in TItalien
die Wendung zum Typischen und sucht nicht nur die
Proportionen der einzelnen Formcharaktere festzulegen,
sondern ergeht sich in den gleichen Spekulationen wie
Goethe, wenn er das eine durchgehende Bildungsgesetz
aufsucht, das auch noch die entferntesten Gestalten zu-
sammenhilt und trigt. Ob es sich um Pflanzen handle
oder um die Varietiiten der menschlichen Figur — die
grundsiitzliche Einstellung ist dieselbe, und es klingt fast
bis aufs Wort iibereinstimmend, wenn es bei Diirer heisst:
»Es ist eine grosse Vergleichung zu finden zwischen un-
gleichen Dingen.< Auch darf erwithnt werden, dass solche
Spekulationen nicht ein Zeitvertreib waren, der neben der
Kunst herging. Sie standen im Zentrum seiner Interessen
und haben ihn jedenfalls ebenso gliicklich gemacht wie
Goethe seine morphologischen Forschungen.

Mitten auf der Reise nach Rom ist in Goethe einmal die
Erinnerung an Diirer aufgestiegen: er habe in Miinchen
ein paar Stiicke gesehen »von unglaublicher Grossheitc.
Es konnen damit nur die grossen Miinchener Apostelbilder
gemeint sein, Beispiele jener steigernden, typenschaffen-
den Kunst, die iiber das Wirkliche hinausgeht, ohne den
Grund der Natur zu verlassen. »Denn wahrhaftig steckt
die Kunst in der Natur«, war Diirers Glaubenssatz gewor-
den, wobei wir unter Kunst die geselzmissige Schonheit
zu verstehen haben. Ist das etwas anderes als Goethes
Ueberzeugung, dass nur aus dem Natiirlichen sich Schon-
heit und- Grosse entwickeln lasse und alles Willkiirliche
und bloss Eingebildete tot bleiben miisse?

Aber wie? Wenn nun diese zwei grossen Deutschen ihre
Klassizitdt in Italien, an italienischer Kunst gewonnen



PALAZZO FARNESE IN CAPRAROLA



haben, hat man dann nicht Ursache, diesem Produkt das
grosste Misstrauen entgegenzubringen, als einem Ge-
wiichs, das eben nicht auf unserem Boden gewachsen ist?
An der Italianitit der Begriffe, die das Klassische aus-
machen, kann kein Zweifel sein. Nicht nur in den eigent-
lich klassischen Perioden, stets hat Italien, verglichen mit
dem Norden, eine mehr oder weniger klassische Stim-
mung. Die »lateinische« Klarheit so gut wie die gemes-
sene Form ist nie ganz verdunkelt worden. Dem nordi-
schen Individualismus gegeniiber beriihrt uns italienische
Kunst immer so, als ob sie mehr auf das Typische abge-
stellt gewesen wiire. Jene Spekulationen iiber die Einheit
des Bildungsgesetzes in den organischen Wesen, sie sind
schon einem Lionardo und Leon Battista Alberti vertraut.
Und wie sehr die Kunst Italiens im Natiirlichen ver-
ankert ist, beweist allein die Tatsache, dass die Gotik
hier nie eigentlich hat Fuss fassen konnen, geschweige
denn, dass das Land imstande gewesen wire, einen sol-
chen Stil zu erzeugen. Umgekehrt hat im Norden das goti-
sche Grundgefiihl kaum je ganz aufgehort lebendig zu sein.
Man hétte also immerhin Anlass, nach der Legitimitit des
Klassischen bei uns zu fragen. Es gibt Leute, die sie be-
streiten. Aber sollte es wirklich moglich gewesen sein,
dass ohne innere Affinitit Italien jene grosse Anziehungs-
kraft auf uns ausgeiibt hitte? Sollte es auch hier gelten:
»Wir’ nicht das Auge sonnenhaft —«? Bei Goethe so gut
wie bei Diirer lidsst sich nachweisen, dass die Organe fiir
das »Italienische« sich schon im Norden ausgebildet hat-
ten. Es muss sich also doch wohl um etwas handeln, das
allgemeiner Natur und nicht auf Italien beschrinkt ist.

Und blickt man niher zu, so ist es ja gar nicht auf ein
Heriibernehmen fertiger italienischer Kunst abgesehen.
Wenigstens ist dieser Klassizismus immer rasch abge-
storben bei uns. Dem rechten Meister hat sich das italie-
nische Gut unter den Hinden von selber in etwas an-
deres verwandelt. Der deutsche Klassizismus geht aus
einem Gegensatz hervor, den der Siiden gar nicht so
kennt, und er behilt diesen Gegensatz dauernd als Wir-
kungsfolie neben sich. Nenne man ihn romantisch oder
wie immer, genug, es ist das Andere, dem gegeniiber
Italien uns, aber eben nur uns, als die Erlosung ins Klare,
Gestaltete, Ewige, als die Welt der reinen Formen er-
scheint. Auch uns ist klassische Vollendung als eine Ver-
heissung gegeben. Nicht unfassbar, aber doch ein Ideal,
das nur auf Augenblicke zu realisieren ist. Immer wieder
werden wir zuriicktauchen in unser Element des Werden-
den und Unendlich-Vielfiltigen und als das Eigentliche
das verehren, was gar nicht in Gestalt und geschlossene
Form eingehen kann. Auch im klassischsten Werk wird

die deutsche Kunst nicht verleugnen, dass ihre Wurzeln
aus solchen Tiefen Nahrung ziehen.

Ich darf das nicht weiter ausfithren. Aber es ist wesent-
lich, sich zu vergegenwirtigen, was es heisst, dass der
Dichter der »Iphigenie« und des »Tasso« eben auch der
Dichter des »Gotz« und des »Werther« gewesen ist und
in Rom auch unklassischer Stimmung zugénglich blieb
und dass der »italienisierende« Diirer vorher die Apo-
kalypse und das Rasenstiick gezeichnet und dann neben
der intensivsten Bemiihung um italienische Form doch
gleichzeitig einer ganz unitalienischen Vision wie dem
»Hieronymus im Gehdus« Gestalt geben konnte. Erst aus
dem Gegensatz des Andern zieht unsere klassische Kunst
ihre Kraft.

Wir reisen heute anders als Goethe und sind stolz dar-
auf, dass wir der Kunst in allen ihren Aeusserungen ge-
recht zu werden gelernt haben. Giotto ist uns ebenso ge-
niessbar wie die geloste Kunst des Bernini und die weit
ausladende Gebirde des Barock, wir schwirmen fiir den
feinen Naturalismus der Quattrocentisten und bewundern
gleichzeitig die abstrakte Schonheit altchristlicher Mo-
saiken, wir schitzen Palladio und Bramante, aber wir
mochten die geheimnisvollere Architektur von San Marco
nicht missen, wo Goethe einfach lachte, oder den fremd-
artigen Zauber des Doms von Monreale, den er auch nur
anzufithren nicht der Miihe wert fand. Wir sehen anders
und anderes, umfassender, historischer — aber eine Wie-
dergeburt aus dem Geist des Klassischen, wie sie Goethe
erlebt hat, wird sich so nebenher schwerlich bewerkstel-
ligen lassen.

Und doch hat Italien auch fiir uns nicht aufgehort, das
Land der Menschlichkeit zu sein. Es bleibt noch immer
etwas anderes, nach Italien zu reisen, als eine Reise nach
Spanien, Frankreich oder England zu machen. Auch dort
gibt es Kunst, grosse Kunst, aber jene Erneuerung des
ganzen, nicht nur des dsthetischen Menschen, jene Ahnung
einer vollendeten Humanitit, wie sie Goethe erschopfend
mit den Worten kennzeichnete (die nicht in die Schluss-
redaktion iibergegangen sind): »Die Seele quillt auf, der
Mensch fiihlt eine Art von Verklirung seiner selbst, ein
Gefithl von freierm Leben, hoherer Existenz, Leichtigkeit
und Grazie«, sie wird immer an den italienischen Boden
gebunden bleiben.

Heimat freilich kann uns Italien nicht sein. Wir konnen
immer nur eine Reise nach Italien machen, und der Weg
wird dann enden in jenem Land des Klassischen, das
nicht jenseits der Berge liegt, sondern in unserer Seele. ..
Das Himmelreich ist in euch!



	Goethes italienische Reise : Festvortrag, gehalten am 29. Mai 1926 an der Jahresversammlung der Goethe-Gesellschaft in Weimar

