
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 12 (1925)

Heft: 4

Artikel: Deutschland und die neue Kunst

Autor: Geiser, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-81665

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-81665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


»s£

*
N

c<

RENE BEEH f. GEIER
(Aus dem Piper-Alma nach)

^ e u t | t| 1 a n ti uno o i t n e u t ftunjt
VON KARL GEISER, BILDHAUER, ZÜRICH1

S c h l u s s aus dem letzten Heft)
Was der heutigen deutschen Kunst fehlt
(obwohl sie beständig das Wort Gemeinsamkeit im
Munde führt), das ist die »äme de peuple«. Sie

ist fast ausnahmslos eine reine Bildungskunst,
die mit dem eigentlichen Wesen des deutschen

Volkes sehr wenig mehr zu tun hat, es sei denn,
dass man eben darin das Deutsche sieht, dass

sie ihr Deutschtum verleugnet (siehe Pechstein,

Nolde, Edschmid etc.). Nicht darauf kommt es

in erster Linie an, dass wir Gemeinschaft haben

mit andern im materiell physischen Sinn

(Cliquenwesen), sondern dass wir selber Gemeinschaft

sind, d. h. dass in uns Volksbewusstsein

lebendig ist, dass wir jene Einfachheit besitzen,
die alle grosse Kirnst auszeichnet.

Die deutschen Künstler waren ergriffen von der

1 Der Verfasser bittet uns, mitzuteilen, dass der Aufsatz

nicht, wie im letzten Hefte gemeldet, vor zwei Jahren,

sondern schon 1921 geschrieben worden ist

geistigen Welt der Dostojewski], van Gogh, Gaugin,

Cezanne, und fühlten instinktiv, dass hier
die Wurzeln zu neuer Entwicklung vorhanden

sind, sie übernahmen aber mit den Inhalten
auch die Ausdrucksmittel, und als sie einmal
diesen Eingang gewährt hatten, verwechselten
sie den Inhalt mit der Form und führten diese,

losgelöst von ihren Entstehungsbedingungen, ad

absurdum. Sie gedachten, neues Leben zu fangen

und behielten, wie Potiphars Weib, nur den

leeren Mantel in Händen. Dostojewskijs Personen

(rein russische Typen), die diesem nur Mittel

waren zum Ausdruck grosser allgemein
menschlicher und nationaler Ideen, wurden, von
ihrem Boden losgerissen, in deutscher Literatur
zu wahren Karikaturen degradiert, das innere

Leben in van Goghs Bildern wurde verwechselt

mit der Bewegtheit des dargestellten Gegenstandes,

und Gaugins künstliche Simplizität hatte

120



eine wahre Südsee-Epidemie zur Folge. Am
schauerlichsten ist die Verwirrung, die durch
Cezannes Ausspruch: »il faut traiter la nature

d'apres le cone et le cylindre« veranlasst wurde.
Diese Conen und Zylinder, die Cezanne nur
dazu dienen sollten, der farbigen Erscheinung
seiner Aix'er Landschaft Realität zu geben, führen

in der blutleeren Welt des deutschen
Kubismus eine lächerlich gespensterhafte Existenz.

Dostojewskij hatte jene grosse Liebe, von der
die Deutschen jetzt so viel reden, er gab sich

mit grösster Selbstentäusserung den Eindrücken

hin, wurde selbst Welt und nahm unendliche
Welt auf; aber diese Materie unterwarf er dann

dem objektiv Geistigen (als dessen reinste

Aeusserung ihm das Christentum erschien) und
gab ihr dadurch bestimmte Richtung. Seine

Bücher haben alle ein ganz bestimmtes Ziel,
einen bestimmten, ethischen Zweck. Die Charaktere,

die er darstellt, sind freilich meist
richtungslos und chaotisch, wie eben die Russen

seinerzeit waren (was oberflächliche, westeuropäische

Kritiker Dostojewskij zum Vorwurf
machten), er stellt ihnen aber immer das Ideal
des Absoluten und Befestigten entgegen und
führt sein Leben lang einen erbitterten Kampf
gegen moralische und politische Anarchie, für
eine nationale, russisch-slawische Kultur.1 Er hat
ein hohes, geistiges Ideal, das er auf eine ganz
bestimmte Realität aufbaut; das macht ihn gross.
Diese Grösse aber fehlt allen den Deutschen,
die sich von ihm beeinflussen liessen, sie denken

nicht mehr von ihrer Realität aus, sondern

aus einer vagen, allgemeinen Perspektive, und

so stehen ihre Figuren meist in der Luft.
Die russischen Intellektuellen, gegen die
Dostojewskij kämpften, erröteten darüber, dass sie
Russen waren und anerkannten nur westeuropäische

Kultur. Nun machen es die Deutschen
ebenso: weil sie das Vertrauen in ihre Kraft
1 Trotzdem hat er sein Lebtag westeuropäische Kultur
hochgeachtet. Er begeistert sich für Sehiller und das

Bild der sixtinischen Madonna begleitet ihn überall hin.

verloren haben, verleugnen sie ihre ganze
Tradition und vernachlässigen ob den fremden
Einflüssen ihre edelsten Güter.
Van Gogh empfand das Krampfhafte, Forcierte
in seiner Kunst sein Leben lang mit schmerzlicher

Heftigkeit, er litt unter der einseitigen
Steigerung seiner Natur, die ihn nie zur Ruhe

(blossen Seins) gelangen Hess, sondern ihn

zwang, überall nur heftigste Aktivität zu sehen.

Dieser seiner Sehnsucht nach Ruhe und
Abgeklärtheit entspringt seine tiefe Verehrung für
die klassische Kunst Millets: »was man jetzt
noch wirklich Sicheres weiss, ist doch Millet.
Vielleicht nicht für die Farbe, aber als Charakter,

als etwas, in dem ein fester Glaube steckt.«

Sein Leben lang redet er von dem glücklicheren
Menschen, der nach ihm kommen und all das

Verworrene und Hässliche in Schönheit
auflösen wird. »Ich mag die Hässlichkeiten in
unserem Werk nur insofern, als sie uns den Weg

zeigen; aber die Zukunft verspricht uns eine

Kunst, die muss schön sein und jung..«
Davon ist leider bei denen, die sich seine

Nachfolger nennen, nicht allzuviel zu sehen.

Und endlich Cezanne, der grosse Wegweiser zu

klassischer Kunst! Keiner hat so grosse Nachfolge

gefunden, wie er, keiner ist aber auch so

missverstanden worden. Seine Forderung heisst

Mass und Klarheit und Proportion und, mit

starrer Hartnäckigkeit wiederholt, weil er weiss,

wie sehr ihm diese Fähigkeit noch fehlt: reali-

ser! Er beginnt mit der Proportionalität der

Farbe und endet mit grösster Klarheit des

Räumlichen. Er kennt den Dualismus zwischen Form

und Erscheinung nicht mehr, an dem die ganze

moderne Kunst leidet. Er geht den selben Weg,

wie die grossen klassischen Meister, nur in
umgekehrter Richtung. Die Meister (Leonardo,

Poussin) verlangen vom Maler, in erster Linie
die Perspektive zu studieren und aus den

richtigen Proportionen des Raumes leiteten sie die

Notwendigkeit der farbigen Erscheinung ab.

Cezanne studiert mit beispielloser Gründlichkeit

121



die Verhältnismässigkeit der Farben und weiss,
dass sich aus der Richtigkeit dieser Proportion
mit Notwendigkeit die Klarheit der räumlichen

Erscheinung ergeben muss. Die Bedeutung des

hier eingeschlagenen Weges kann gar nicht hoch

genug gewertet werden: den Impressionisten
war Farbe um der Farbe willen da, den
deutschen Klassizisten Form um der Form willen,
bei Cezanne ist Farbe nur der Form willen und

Form nur um der Farbe willen da, er fordert
völliges Aufgehen der Form in der Realität

(realiser!), der Realität in der Form, d. h.

Totalität, Klassik! »Wir müssen wieder Klassiker
werden durch die Natur! Stellen Sie sich Poussin

ganz auf Grund der Natur erneuert vor, so haben

Sie das Klassische, wie ich es verstehe.«

Die klassische Kunst ist es, welche die Totalität
der Menschheit in sich fasst, und darum ist sie

die einzige, die wirklich populär geworden ist,
sie wendet sich gleichermassen an den geistigen
wie an den physischen Menschen und wird durch

dieses Gleichgewicht zum Symbol für höchstes

Menschentum überhaupt.
Es gibt kein schlechteres Zeichen für die

Geistesverfassung des grössten Teils unserer
heutigen Künstler und Aestheten, als ihre Hilflosigkeit

klassischer Kunst gegenüber. Da sie zerrissene,

problematische Menschen sind, entweder

vorwiegend Trieb oder vorwiegend Intellekt,
finden sie keinen Zugang mehr zu einer Kunst,
die eine solche Abgewogenheit der Eigenschaften,

eine solche Gleichmässigkeit der Energien
aufweist, dass ihr jede Problematik fehlt. Von
klassischer Kunst werden wir weder gerührt,
noch gestärkt, in keiner Weise bestimmt, son¬

dern bloss befreit; der moderne Mensch aber

erträgt diese Freiheit der Bestimmung nicht, die

ihm hier zurückgegeben wird. Er ist durch die

Unruhe des tätigen Lebens in einem solchen
Zustand immerwährender Bewegung, dass er

nur noch Gegensätze (Extreme) begreift, und
Totalität verwechselt mit Leere.

Er will durch die Kirnst irgendwie bestimmt werden.

Sie soll ihm entweder seine im Tageslärm
entschlummerte Empfindung wecken, oder ihn
dem Chaos der sinnlichen Welt durch reine
Formalität entreissen und ihm die Illusion eines

Absoluten geben, an das er längst zu glauben
verlernt hat. Die Ueberspannung der Empfindung

in Gotik und Barock ist ihm ebenso
willkommen wie die Ueberbetonung des Formalen
in archaischen Götterbildern und primitiver
afrikanischer Plastik. Er täuscht sich fortwährend

durch Aktivität irgendwelcher Art über die

Unvollkommenheit seines Wesens als Ganzes

hinweg, und weil er an der Totalität des Seins

verzweifelt, weil' er »in schmerzlicher Ehrlichkeit

an das Absolute des Kunstwerks zu glauben

verlernt hat,« proklamiert er das Werden,
das Ewiglebendige als das Absolute, weil er an
kein Ziel mehr glaubt, findet er im Weg den

höchsten Wert.
Gibt es aber einen Weg, wenn nicht in der Richtung

auf ein Ziel, gibt es Leben, Aktivität,
Entwicklung, wenn nicht im Hinblick auf ein
Absolutes?

Ebenso sicher, wie wir als Menschen das

Absolute nie erreichen werden, ebenso sicher

haben wir, gerade kraft unseres Menschseins,

die Pflicht, nach dem Absoluten, dem Vollkommenen

zu streben.

HANS STÜBZENEGGER.
Hans Sturzenegger feiert im Mai dieses Jahres seinen 50. Geburtstag; er will den Tag für sich in aller
Stille begehen. Das Kunstmuseum Winterthur wird im Oktober das Gesamtwerk des Künstlers in seinen

Räumen zusammenbringen. Wir freuen uns auf die Begegnung und werden in jenen Tagen versuchen,

sein Wesen und Werk in einem Aufsatz eingehender darzustellen. Für heute sagen wir dem Künstler

unsere besten Wünsche. Gotthard Jedlicka.

122


	Deutschland und die neue Kunst

