
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 8 (1921)

Heft: 2

Artikel: Die Kunst in der protestantischen Kirche

Autor: Zehnder, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-9734

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-9734
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


B

*mi ^WSÜ< ^m. ?#

•til
7?

X

M IÄ
Inneres der Kirche in Wynau mit Wandmalereien von Paul Zehnder, Maler, Bern

Das gibt uns mancherlei zu denken. Der
Krieg ist seither über Land gezogen. Der
Expressionismus hat den Impressionismus
aus dem Feld geschlagen, und es gibt Leute,
die auch demSieger,kaumerschienen,schon
das Grablied sangen. Also nichts anderes als

eine neue Mode, verachtungswürdig wie
herrschsüchtige, launische Frauen.

Doch was soll uns Hekuba?!
Noch einmal: Hubers Bilder sind aus

innerstem Zwang heraus entstanden. In

aller Stille und Weitabgeschiedenheit eines
Klosters in Palästina. Und schon im Frühjahr

1910. Fast unnötig beizufügen, daß
der blutjunge Maler damals nichts von
programmatischen und Arbeitszielen, daß

er herzlich wenig von der Technik und gar
nichts von ihrer Virtuosität wußte.

Er produzierte einfach, was die Seele

hergab, so wie er es vermochte. Er konnte
es. Und das ist immer gut.

Hermann Ganz.

DIE KUNST IN DER PROTESTANTISCHEN KIRCHE
VON PAUL ZEHNDER

Die meisten unserer Stadt- und
Landkirchen wurden schon vor der Reformation
gebaut; in ihren Chören stunden katholische

Altäre, die Wände waren bedeckt
mit Darstellungen aus der biblischen
Geschichte und den Heihgenlegenden. In
ihnen wurdeGott als gegenwärtig geglaubt,

sie waren die < Häuser Gottes ¦> und wurden
dementsprechend reich geschmückt.

Die Reformation und der Bildersturm
haben gründlich mit all der Pracht
aufgeräumt. Die Ornamente, Heiligenbilder,
aller Schmuck, alles was auf die Sinne
wirken konnte wurde auf Befehl der Obng-

35



r

«v

;**»

- /..

Der Morgen (Sammlung Xeupert. Zürich) Hermann Huber. Klosters

keit weggeschlagen und weiß übertüncht.
Die Altäre wurden zerbrochen, das milde
Kerzenlicht in den dämmngen Räumen
erlosch; man brach große Fenster in die
Mauern, und die Kirche wurde nunmehr
nur noch Versammlungsraum der
Gemeinde, dem an und für sich keine Heiligkeit

eigen ist. Die Bilderverehrung, die
Folge einer verflachten Religiosität, welche
das Symbol für die Idee selber nahm, wurde
so gründlich bekämpft und alles, was dazu
verführen konnte, so vollständig zerstört,
daß eine künstlerisch geschmückte Kirche

bis in die neuste Zeit fast als heidnisch,
zum mindesten als spezifisch katholisch
unddarumals unstatthaftbetrachtet wurde.
Die Wiedergabe der sinnlichen Natur galt
den Nachfolgern der Reformatoren,
besonders dort, wo der asketische Einfluß
Calvins wirkte, als weltlich und damit als
schlecht. Statt der farbenfrohen Bilder,
die dem Kirchenbesucher ein heiliges
Geschehnis symbolisch vor Augen führten,
malten sie einen strengen Spruch mit
schwarzen Buchstaben auf die weißen
Mauern. Die Folge dieses für das Wesen

36



m

^
l ir

r

ti,
84k •¦¦x

»
y V3

Musik (Sammlung Frl. Gertrud Müller. Solothurn) Hermann Huber, Klosters

der Kunst verständnislosen Vorgehens ist,
daß die Idee immer blasser wird und zu
verschwinden droht, weil wir keine Symbole

mehr dafür haben.
Erst heute beginnt sich langsam eine

Besinnung bemerkbar zu machen. Man
sieht ein, daß die Gefahr der Bilderver-
ehrung nicht mehr besteht und daß ein
würdig geschmücktes Kircheninnere dem
Geist der Reformation nicht widerspricht.
Schüchtern wird bei gelegentlichen
Renovationen eine Farbe, ein Ornament gewagt

oder ein farbiges Glasgemälde bricht die
nüchterne Tageshelle, welche durch die
allzu großen Fenster einströmt. Im übrigen
aber bleiben die Wände leer. Die Kirche
hat noch nicht eingesehen, daß sie mit der
Kunst ihre eifrigste Dienerin verloren hat
und die religiös Gesinnten im Volke noch
weniger. Wird in seltenen Fällen ein Bild
m einer Kirche gemalt, so regen sich
warnende Stimmen und munkeln von
Rückfall in den Katholizismus.

Die protestantische Kirche ist nur Ver-

37



\M/

fv

i.

I
Prozession 1918 (Sammlung Baumann-Kienast) Otto Morach, Zürich

sammlungsraum der Gemeinde und nicht
mehr die Wohnung Gottes. Dieser Raum
sollte so beschaffen sein, daß er ein
Sichloslösen vom Alltäglichen und ein Sichversenken

in das Ewige nach Möglichkeit
fördert und unterstützt. Die Nüchternheit,
die ihm aber meist eigen ist, bewirkt eher
das Gegenteil.

Der Kirchgänger, der aufden Beginn der
Predigt wartet, läßt seine Blicke fröstelnd
und gleichgültig über die leeren Wände
gleiten. Nichts leitet seine Gedanken vom

Alltag weg, nichts weckt das Gefühl der
Ehrfurcht, welches die Grundlage aller
religiösen Empfindungen ist. Das in
Landkirchen meist recht mäßige Orgelspiel, der
dünne Gemeindegesang sind auch nicht
fähig, die Seele ihrer trägen Nüchternheit
zu entreißen, und selbst ein begeisterter
Prediger hat Mühe, die Kälte und
Verschlossenheit seiner Zuhörer zu besiegen.

Wer hat dagegen nicht schon die
Erfahrung gemacht, welch reinigenden und
veredelndenEinflußeinemitechtenKunst-

38



T

4N
PI

*
m

Prozession 1919 (Sammlung Wasmer, Bremgarten) Otto Morach, Zürich

werken geschmückte katholische Kirche
auf den Eintretenden hat, mag er auch mit
der darin gepredigten Lehre nicht einig
gehen oder die dogmatische Bedeutung der
Bildwerke gar nicht verstehen. Die Kunst
hebt ihn über das Dogma hinaus, und er
fühlt mit Ehrfurcht, daß hier etwas lebt,
das für alle gilt.

Das Wesen der Kunst ist rein geistig,
und was in ihren Werken zum Ausdruck
kommt, stammt aus derselben Quelle, aus
der alle Religionen fließen. Jedes
philosophische System jedeReligion, jedes wirk-

liche Kunstwerk versucht dasselbe zu
geben: ein Bild, ein Symbol dessen, was
über allem Individuellen, Endlichen,
Zufälligen steht, ein Abbild der nie vollkommen

erkennbaren und dennoch geglaubten

Wahrheit. Und keine Religion, auch
die protestantische nicht, kann der Symbolik

en traten, denn sie bietet die einzige
Möglichkeit, sich des nicht Erkennbaren
und nicht Darstellbaren bewußt zu werden
und einen Abglanz davon mitzuteilen.

Wer einmal in einen gotischen oder
romanischen Dom hineingesehen und die

39



WtttteV/

t
tSmm"

r *
4
V

«"»•

Frommes Gedenkblatt um 1700 aus ..Spitzenbilder, Papierschnitte und
Silhouetten". Herausgegeben von Max Bucherer, Einhorn-Verlag, Dachau
bei München. Ebenso nebenstehendes farbiges Bauernbildchen S.Ursula

tiefen Beziehungen aller seiner Teile zum
Übersinnlichen erkannt hat, dem wird die
Wirkung, welche die Kunst im Dienste
der Religion haben kann, nicht mehr klein
und zweifelhaft sein. Er wird es als

Verarmung empfinden müssen, daß die
protestantische beinahe vollkommen darauf
verzichtet. Auch sie kann nur mit Hilfe
von Symbolen das mitteilen und faßbar
machen, was sie glaubt, sei es in der Predigt

in Worten, sei es in den Sakramenten

der Taufe und des Abendmahles in
Handlungen oder in den Werken der Musik und
der bildenden Künste. Wenn wirkliche
Kunstwerke, welche sich innerhalb der
Bahnen der Glaubenssätze halten, die
protestantische Kirche schmücken, so werden
sie die wirksamsten Dienerinnen dieser
Religion sein, und bei den erwähnten
Voraussetzungen wird nichts Stichhaltiges
gegendiekünstlensche Ausgestaltung ihrer
Kirchen eingewendet werden können. Die

40



s;

w^ym

VtlHCK

meisten Kirchenrenovationen der letzten
Jahre zeigen denn auch einen Versuch, dem
Raum seine Nüchternheit zu nehmen und
ihn durch einigen ornamentalen Schmuck
würdiger zu gestalten. Es sollte sich aber
um viel mehr, viel Wichtigeres als bloßen
Schmuck handeln, denn dieser allein hat
an und für sich keine Berechtigung in der
protestantischen Kirche. Vielmehr sollte
die Kunst da anfangen zu reden, wo Worte
und Begriffe nicht hingelangen, weil unser
Verstand allein nicht hinreicht, das Ewige
zu fassen, im Gegenteil uns oft daran
verhindert.

Ist aber einmal Pfarrer und Gemeinde für
eine künstlerische Gestaltung der Kirche
gewonnen, so zeigen sich neue Schwierigkeiten.

Unsre alten Kirchen sind nämlich nicht
nur Versammlungshäuser der gläubigen
Gemeindeglieder, sondern vermöge ihres
Alters wichtige Kulturdokumente für den
Historiker. Bei jeder Renovation besteht
die Gefahr, daß diese Dokumente einer

vergangenen Zeit verändert, also gefälscht
oder zerstört werden und damit für immer
verschwinden. Der Wunsch, soviel wie
möglich von dem zu erhalten, was unsre
Vorfahren schufen, die Ehrfurcht vor den
Zeugnissen vergangenen Lebens ist durchaus

berechtigt und achtenswert. Wo immer
es angeht, sollten sie erhalten bleiben. Dabei

ist aber aufs strengste darauf zu achten,
daß ein Dokument oder eine Urkunde nur
echt ist, wenn absolutnichts daran
geändert wird. Ein restauriertes Dokument

41



ist keines mehr oder höchstens eines aus
der Zeit, in der es restauriert wurde. Wir
können nicht dasselbe schaffen wie die
Alten, und es bleibt bei allen Restaurationen,

Ergänzungen und Rekonstruktionen
bei einem nie ganz gelungenen Versuch
der Einfühlung in etwas Fremdes, außer
uns und unserer Zeit Liegendes. In den
Bestimmungen der Schweiz. Gesellschaft
fürErhaltung historischerKunstdenkmäler
ist denn auch ausdrücklich festgelegt, daß

an solchen Dokumenten nichts geändert
werden soll, wenn es nicht dringend nötig
ist und daß alles Neue als solches kenntlich
gemacht und eine Täuschung des
Beschauers vermieden wird. In Wirklichkeit
hält man sich aber oft nicht an diese
Vorschriften. Alte Wandmalereien, welche
sich bei der Aufdeckung meist in sehr
zerstörtem Zustande befinden, werden übermalt,

ergänzt, die Konturen nachgezogen
und verstärkt, Lücken werden ausgefüllt.
Künstlich wirdbei allemNeuhinzugefügten
der Eindruck hervorzurufen versucht, als
ob es tatsächlich alt sei, und je vollkommener

der Beschauer getäuscht wird, als
desto gelungener gilt die Restauration. So
werden Kenner und Laien betrogen, und
daran ändert auch die Bestimmung, daß
alles Neue mit der Jahreszahl bezeichnet
wird, nichts.

(AlseinzigesBeispiel führeichdieKirche
in Belp bei Bern an, in welcher ich selber
zusah, wie ein Arbeiter eines Malergeschäftes

Linien in den alten Bildern zog
und Flächen mit Farbe ausfüllte, wo vorher

absolut nichts mehr zu sehen war;
ferner leere Stellen in den Bildern mit
Darstellungen ausfüllte, die er von
Reproduktionen aus andern Kirchen kopierte;
wie er auch über die erhaltenen Teile der
Bilder seine Lasuren zog, so daß in
Wirklichkeit kein Fleck der Gemälde mehr echt
ist und als Dokument gelten kann.)

Das Schlimmste an diesem Vorgehen
aber ist, daß diese verfälschten Reste, die
ihr historisches Interesse eingebüßt haben
und künstlerisch oftnichtsehr hoch stehen,
dieSchaffungvon neuenkirchlichen Kunst¬

werken verhindern. Die Instanzen, welche
den Denkmalschutz unter sich haben,
schützen wohl z. B. einen Barockeinbau
oder ein gotisches Ornament in einer
romanischen Kirche, aber sie verbieten, wenn
irgend möglich, daß ein lebender Künstler
den Raum im Sinn und Geist unsrer Zeit
schmücke; vielmehr verlangen sie von ihm,
daß er im Stile jener vergangenen Zeit
arbeite, seiner Individualität Gewalt antue
und etwas hinmale, das so aussieht, als wäre
es alt. SolcheRekonstruktionsversuche sind
aber im besten Falle eine Spielerei, in der
Regel Täuschung und Lüge. Und dabei
wird völlig vergessen, daß die Kirche
schließlich kein Museum und Archiv ist,
sondern immer noch ihre Bestimmung als
Raum für den Gottesdienst erfüllen soll.
Diese alten Reste, auf solche Art künstlich
erneuert, bleiben denn auch den Geistlichen

und den Kirchgängern fremd, weil
sie im Geiste einer andern Religion
entstanden sind und künstlerisch meist nicht
hoch genug stehen, um trotzdem ihre
Wirkung auszuüben.

Überall da wo solcheReste alter Malerei
gefunden werden, die, sei es infolge ihrer
fragmentarischen Erhaltung oder aus
sonstigen Gründen, die Würde und die
einheitliche Wirkung des Kircheninnern
stören, sollten sie genau in dem Zustande,
in welchem sie aufgedeckt werden, von
der Mauer abgelöst und in Museen deponiert

werden. Damit wäre das historische
Dokument erhalten und besser vor
gänzlicher Zerstörung geschützt als in den oft
feuchten und starken Temperaturschwankungen

unterworfenen Kirchen. Und diese
selber würden frei für neues Schaffen.

Ebenso selten allerdingswirdder Malerei
in neugebauten Kirchen ein Platz gegönnt.
Der Grund liegt nicht zum wenigsten
darin, daß die modernen Architekten die
Bedeutung dieser Kunst für die Raumgestaltung

unterschätzen oder gar nicht
einsehen. Wo allenfalls noch etwas Sinn für
Farbe vorhanden ist, genügt ihnen ein
Ornament oder ein Farbanstrich, und sie
denken nicht daran, Kunstgewerbe durch

42



Kunstwerke zu ersetzen. Möchten sie andere von demselben sprach, was er selber
doch von den alten Meistern lernen, welche zum Ausdruck brachte, nur wieder in an-
die liturgischund architektonisch wichtigen derer Form undmitandernMitteln. Darum
und hervorzuhebenden Teile ihrer Räume wirken diese Kunstwerke so mächtig, reich,
von vornherein für den Maler oder Mosai- überzeugend und einheitlich. Jeder ein-
zistenherrichteten, die betreffendenWände zelne Teil ist in Beziehung zum Ganzen
frei von Gliederung ließen, den Mauer- und büßt, von diesem Ganzen isoliert,
sogrund und den Verputz zur Aufnahme der fort einen Teil seines Sinnes ein — er ist
Kunstwerke dienlich herstellten und dafür nur mehr wie ein einzelner Ton aus einem
sorgten, daß diese Wände ihre richtige Be- gewaltigen brausenden Akkord,
leuchtung erhielten, daß sie durch leises Heute wissen wir zu viel. Wir suchen
Nachinnenneigen das Ansetzen von Staub jeder Zeit gerecht zu werden, nur der
erschwerten etc. Die Farbe und das male- Gegenwart nicht. Wir schonen und be-
rische Kunstwerk spielten schon bei der wundern alles, wenn es nur alt ist und
Konzeption ihrerPläne diewichtigsteRolle. glauben nicht daran, daß wir auch etwas
Ich erinnere nur an die Architektur der leisten könnten. Spätere Zeiten werden
Ste. Chapelle in Paris, die ohne die farbigen uns dafür wenig Dank wissen; verächtlich
Fenster unsinnig und falsch wäre, an die werdensieaufunseregeistigeArmutsehen.
Absiden der byzantinischen Basiliken in Alte Plätze, Straßenbilder, Türme und
Ravenna und Rom, die architektonisch so Mauern müssen fallen, wenn sie dem
Vereinfach gestaltet und doch durch die glän- kehr hinderlich sind — oft sogar ohne
zendeFarbeundKompositionderMosaiken diesen stichhaltigen Grund; der Vorrang
zum Brennpunkt des Raumes erhoben der Gegenwart vor derVergangenheit wird
wurden. da ohne weiteres eingesehen und zuge-

Der Theologe, der Architekt und der standen. Aber dort, wo das Leben erst
bildende Künstler des Mittelalters ver- sein Höchstes leistet, dort, wo jedeZeit be-
einigtensichundschufenzusammenWerke, weist, warum sie lebt und wozu, in Religion
wie wir sie in jenen Kirchen, in den Domen und Kunst: dort zweifeln wir und schielen
Frankreichs und in den Klöstern des Athos nach denen, welche glaubten und wußten,
bewundern. Einer ergänzte und diente Es ist uns wichtiger zuwissen, was inalten
dem andern, und alle schlössen sich zu- Zeiten wahr galt als was jetzt wahr ist. Das

sammen, um ihrer Ehrfurcht und Ver- ist Greisentum, das nur noch in Erinnerun-
ehrung vor dem Höchsten überwältigenden gen lebt, und nicht Kraft, welche schafft.
Ausdruck zugeben. Sieschufen ihreWerke Die Initiative für eine Wiederbelebung
aus ihrem Glauben und aus ihrer Zeit der kirchlichen Kunst muß von der Kirche
heraus, überzeugt, das Richtige zu treffen ausgehen; hoffentlich erkennt sie immer
und zu tun, und kümmerten sich nicht mehr die Bedeutung derselben. DieKünst-
darum,wenn sie mit dem Frühern inWider- 1er aber wird sie nur gewinnen, wenn sie

spruch gerieten. Die großen Theologen einsieht, daß jede Kunst ihre eigene
Auswurden zu Dichtern und ihre Bücher sind drucksform hat,daß Malerei,Plastik, Archi-
wie ein blühender Garten voller poetischer tektur und Musik wohl dasselbe sagen,
Symbole; die Architekten schufen aus was sie lehrt, aber in anderer, den Aus-
demselbenbegeistertenund gläubigenGeist drucksmitteln entsprechender Form. Auch
heraus, und ihre Werke sind andere Sym- die Worte und Begriffe des Predigers sind
bole für dieselben Ideen; die Maler, Bild- nur Symbole — genau wie die Kunstwerke,
hauer und Musiker wollten und taten das- und diese sollen nicht zu Illustrationen
selbe in der ihnen eigenen Sprache und des Wortes herabgezogen werden, sondern
Ausdrucksform. Alle verstunden und er- dem Worte ebenbürtig, eine andere Form
gänzten einander. Jeder fühlte, daß der derselben Idee sein. Paul Zehnder.

43



-

¦H

0Q&&&* r i

-..-

&v
**
£ **

£>w.^J

Inneres der Kirche in Wynau mit Wandmalereien von Paul Zehnder, Maler. Bern

liehe dann. In seinem Aufbau messen und
leben sich die produktiven Kräfte aus. Er
spiegelt nicht allein die Seele wieder, auch
das Außerordentliche ist dann verkörpert,
um dessentwillen wir diese frühhngshaften
Werke lieben und trotz der natürlichen
Beschränktheit ihrer Anschauung
hochhalten wollen — die seelische Gesundheit
und ungezwungene Naivität, die fromme,
frohe Weltandacht, verbunden mit dem
seltenen Talent, der Eindrücke, auch
exotischer, gestaltend Herr zu werden.

Eindringlich wirkt auch die schlichte,
ausgeglichene Modellierung. Sie bildet
einen edlen Kanon mit wenigen
Hauptmotiven denkbar allgemeinster Art.

Die Beschränkung ist geradezu selig zu
heißen, die dieseWerke nährte und erschuf.
Selig aber auch Gehalt und Stimmung. Ein
ungemeiner Drang in die Feme erfüllt sie,

so heiß pulsierend, so sehnsüchtig bebend
und hochgemut aufzitternd, daß die Wirk¬

lichkeitversinkt undeine neue, durchaus
individuelle und organische Formenweit
auftaucht, ein Guß rundum wieVenusAnadyo-
mene,dieausdem Meeresschaum Geborene.

Willkür Nein. EherSchicksal, analog der
griechischen Göttin. Die vermeintliche
Erfahrung ist ja — um Goethe anzurufen —

nur die Hälfte derErfahrung, und wahrhaft
künstlerischesSehenwirdvonjeherzunächst
auf Kosten des wirklichen Sehens erkauft.

Der junge Huber hat im Heiligen Land
dem brennenden Busch gegenüber gestanden.

Seme orientalischen Gemälde drücken
in überzeugender Weise das religiöse
Erlebnis aus.

Bleibt, ihre zeitliche Stellung zuhanden
der Geschichte präzis und scharf zu
unterstreichen. Sie sind rasch nacheinander
anfangs 1910 entstanden. Der herrliche
«Morgen» trägt sogar das genaue Datum
des — in Jerusalem freilich schon höllisch
heißen —Wonnemonats Mai.

54


	Die Kunst in der protestantischen Kirche
	Anhang

