
Zeitschrift: Das Werk : Architektur und Kunst = L'oeuvre : architecture et art

Band: 6 (1919)

Heft: 10

Artikel: Von architektonischer Zukunft : eine Laienpredigt

Autor: Fries, H. de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-8077

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-8077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


*/ ft
"»•

r r
.-¦0..5

:>
V

»»

rr.
-^-

X 1.

*$£m

1 $-

Schloß Reichenbach, aus dem Ende des XVII. Jahrhunderts

VON ARCHITEKTONISCHER ZUKUNFT
Eine Laienpredigt

Inmitten vonZusammbrüchenZukunfts-
hoffnungen der Kunst Raum zu geben, mag
vermessen erscheinen. Unangebracht zu
mindest, da ausschließlich materielle Fragen

(Nahrungsmittel, Kohlen, Rohstoffe,
Schiffe, Kolonien) die Existenz der Nation
in Frage stellen. In diesen Dingen wird
anscheinend Möglichstes geleistet,
dennoch frißt Zersetzung weiter, bleibt
Beruhigung und Festigung aus. Nicht
Zeichen, sondern Beweise dafür, daß nicht
materielle Dinge, wirtschaftliche
Angelegenheiten heute noch den Kernpunkt
unseres Seins oder Nichtseins in der
Zukunft bilden. Das Schwergewicht der
staatlichen Probleme hat sich von Realitäten ins
Seelische verschoben. Geistige Bewegungen,

Strömungen, Emanationen sind von
entscheidendem Einfluß auf den Gesamt-

Lebensorganismus des deutschen Volkes
Europas, der ganzen Welt geworden.

Kurz gefaßt und im Rahmen der Nation
begrenzt: die Zukunft Deutschlands scheint
weit weniger Frage der Valuta, des
Welthandels, der Ausfuhr, also wirtschaftlich-
politischer Grundlage zu sein, als eine
Frage der seelischen Kräfte, der geistigen
Energie, der schöpferischen Idee.

Das bedeutet, daß ein Zustand, der in
normalen Zeitläuften den Liebenden, den
Irrenden und Rasenden, den Gottsuchern,
Kindern und Toren wie den Künstlern
vorbehalten war, ein Zustand, über den
der Realpolitiker und der weise Kaufmann
mit der Herablassung des ganz unzweifelhaft

Wertvolleren den Kopf schütteln zu
dürfen vermeinte, daß ein solcher rein
seelischer Zustand von ungeheurer Trag-

154



*

V

if *•" at-i,

r-,r

Schloß Jegistorf, um 1720 gebaut

weite für die Zukunft eines einst so großen,
tapferen und fleißigen Volkes zu werden
beginnt.

Alle Dinge, die Tag für Tag und Stunde
für Stunde zwischen den Waffen, an den
Verhandlungstischen, in Konferenzen, in
der Presse, in jedem Gespräch fast der
Menschen untereinander berührt werden,
endigen irgendwie im Problem der
Zukunft, in der Arbeit, in der Hingabe an
ihren Aufbau, ihre Gestaltung, ihre
Vollendung. Gerade im dunklen Grau unserer
schicksalsschweren Tage wird diese Idee
der Zukunft zum fernschimmernden Licht,
das in das verwirrende Dunkel der Gegenwart

hineinleuchtet. Denn diese Verheis-

sung, die sie in sich trägt, ist ja nichts
weniger wie die Erfüllung einer durch innere
und äußere Not des Krieges unermeßlich
gesteigerten Sehnsucht nach Glück.

Wenn etwas uns über die Not unserer
Zeit hinausheben könnte, so ist es die
Gewißheit dieser Sehnsucht, ist es die Zuversicht,

daß hier ungeahnte und ungeheuere
seelische Kräfte bereitstehen, die nichts
wissen wollen als wo und wie die Arbeit
an der Zukunft am besten und günstigsten
zu beginnen sei, nichts erkennen wollen
als den Weg, der am sichersten und schnellsten

zu dem verheißenden Ziele führen
könnte. Die Verwirrung in diesen Unterfragen

ist jedoch ohne Zweifel riesengroß,
schärfer, wie je zuvor werden Unter-

155



schiede der Partei-Ideale beleuchtet,
empfohlen und verzerrt. Woraus man mit
Recht schließen kann, daß dieses Getriebe,
maßlos überschätzt und überwuchernd,
nebensächlich sein muß, daß diese Gegensätze

nichts sind wie Diskussionen über
die Wahl des Mittels, während doch auf
einer höheren Stufe die unbedingte
Einheitlichkeit des Zieles, die unerschütterliche

Einmütigkeit der Herzen ganz zweifellos

besteht.
Wir haben den größten Krieg der

Weltgeschichte geführt um einen Begriff von
Glück, der rein materiell war. Wir haben
den Krieg verloren, weil dieser Begriff
irrig war. Die Weltanschauung einer ganzen

gewaltigen Epoche und ihre scheinbar
überzeugende Entwicklung ist hierdurch
verurteilt. Zukunft und Glück: das läßt
sich niemals in Zahlen ausdrücken. Das
sind allem Fragen des innerlichen
Menschentums, Zielrichtungen der unauslöschlichen

Sehnsucht des menschlichen Herzens

nach den Sternen.
Glück, das bedeutet uns Loslösung vom

Tage, von der Stunde, von der Sorge und
Not des Alltags. Glück, das ist Stillstand
der Gestirne, Ablauf der Uhren, Aufhören
der Kalender, Vergessen der Gegenwart,
Hinausheben über ihre Not, Glück ist
Aufhebung der Zeit im Bewußtsein
erfüllter Sehnsucht. Einem Menschen, dem

nur einmal eines Glück-Traumes Erfüllung
wurde, erscheint alle Sorge des Tages klein
und nichtig. Spielend löst er die schwersten
Fragen des wirtschaftlichen Alltags und
seiner vielfachen Not. Nichtig wird ihm
alles, unscheinbar und farblos vor der Kraft
und der Glut des inneren Lichtes, das ihn
ganz durchdringt, seine Seele und seinen
Körper in unlösbare Einheit ganz
durchstrahlt. Es gibt für den Glücklichen nicht
Leben und Tod, nicht Gut und Böse, nicht
Tag und Nacht, nicht Winter und Sommer,
nicht Hunger und Sättigung. Es gibt für
den glücklichen Menschen nur die eine
Gewißheit: daß der Idee seines Lebens,
gefühlt und durchhtten in Sehnsucht,
leuchtende Erfüllung wurde.

All dieses aber, Aufhebung der Zeit,
Überwindung des Alltags, Vergessen der
Gegenwart, wie vorausgewähnte Erfüllung
eines Zukünftigen, die Erhebung der
seelischen Kräfte über die Not des Tages und
der Stunde: das alles ist die Wirkung des
echten Kunstwerkes. Das Kunstwerk ist
zeitlos. Zeitlos sind die Tragödien des

Sophokles, die Gesänge Homers, zeitlos
ist das hohe Lied Salomonis und das Buch
Hiob, die Bauträume der Ägypter und
die plastischen Kunstwerke der Griechen.
Zeitlos ist ebenso die erschütternde
Menschlichkeit Dostojewskis, zu deren
innerlich lichten Schönheit sich die
Menschen unserer Zeit immer .stärker
hinzuneigen scheinen. Alle große Kunst, ein
Bach-Konzert wie eine Sinfonie Beethovens,

die Statuen Rodms, die Gemälde
Hodlers, Romain Rollands Johann
Christoph, diese riesenhafte Proklamation für
unbedingtes Menschentum, letzteBeispiele
aus unseren Tagen, bringen das Vergessen,
Aufhebung der Zeit, Erschütterung des

inneren Menschen, seine seelische Erhebung

und Erhaltung, Stärkung und Festigung,

bringen den Glauben und die
beglückende Zuversicht an die unsterbliche
Kraft des menschlichen Herzens.

Aus den Ruinen einer Epoche, die über
ihrem äußeren Wirtschafts-Ehrgeiz die
überragende Bedeutung des innerlichen
Menschen vergaß und daran zerbrach,
konnten wir eine große Kunst, die uns
seelischen Halt und greifbare Gewißheit in
unseren Tagen sein könnte, nicht hinüberretten.

Die Einschätzung der Kunst als

eines Luxuswertes, der wohl dekorative
Bedeutung und mancherlei schmückende
Reize besaß, der aber nirgends irgendwie
innerliche Notwendigkeit erschien, übertrug

sich auch auf den Künstler, der dem
Bürger zumeist als ein eigentlich
überflüssiges, jedoch kurzweiliges Anhängsel
der menschlichen Gesellschaft galt, ein
unterhaltsames Moment, das zur Pflege
der Eigenliebe hin und wieder zu
berücksichtigen und zu unterstützen tunlich und
erfreulich schien.

156



s»-.r^t
iV,v*5

XX" ¦

^5R
*.t »¦ I X\^ x^^»

r-^&¦
?*¦ i b

."¦;¦-¦•.

Hundehaus im Schloß Gümligen

In dieser Zeit, in der alles, aber auch
alles von der seelischen Kraft, vom
Zukunftsglauben, von der Stärke der Sehnsucht

und des Glücksverlangens in unserm
Volke abhängt, ist es notwendig, über jede
Zahl, jede Bilanz, jede Spskulation und
jede Politik hinaus allein das menschliche
Herz an die Spitze der Idee zu stellen.
Und dieses menschliche Herz in seiner
immerwährenden Schönheit, in seinem
Kämpfen und Ringen, in der Not seiner
Sehnsucht und in dem dennoch so
unzerbrechlichen Glauben an Vollendung im
Zukünftigen gewinnt sinnlich greifbaren
Ausdruck, fühlbare Gestalt nur in der Form
des Kunstwerkes. Auf der Fläche eines
Gemäldes, im Abriß eines Verses, in einer
Folge von Akkorden ist gleich wie im
Sonnenlicht unter einer kristallenen Linse
gesteigerte Kraft innerlichsten Empfindens
den Menschenbrüdern mitgeteilt. Und es
scheint von der Form dieser Mitteilung,
von ihrer Ausstrahlungsfähigkeit abzuhängen,

inwieweit die seelischen Kräfte,
gebunden im Kunstwerk gleichsam wie die
Hostie des Abendmahles, den Sehnsüchtigen

und Gläubigen zur Stärkung und
Erhebung mitgeteilt werden könnten.

Eines ist unausweichlich klarzustellen:
eine Kunst, die stärkste seelische Bedeutung

gewinnen soll in unserer Zeit, eine
Kunst, die uns herausweisen und herausführen

soll aus der bitteren Not unserer
Tage in die glückliche Verheißung einer
schöneren Zukunft, eine solche Kunst darf
nicht einer Oberschicht oder bestimmten
Bevölkerungsklasse vorbehalten sein, darf
nicht irgendwie gebunden sein an
Erwerbsmöglichkeiten, an Geldwerte, an verfügbare

Zeit, an bestimmte mehr oder weniger
entfernte und abgeschlossene, schwer
zugängliche Orte. Eine solche Kunst, die

ein immerwährendes Gemeingut aller
wäre, die unsere Stunden durchleuchten
sollte und unseren Alltag verklären, eine
solche Kunst darf nicht irgendwie in Museen

aufgespeichert, in Häusern versteckt,
in Büchern eingeschlossen, in geschriebenen

Noten verborgen sein. Eine solche
Kunst dürfte nicht erst der Übermittlung
bedürfen, sondern sie müßte unmittelbarer
Empfindung immer offenstehen. Sie dürfte
nicht an besondere Zeiten, Gelegenheiten
und Orte gebunden sein, sondern sie
müßte gleichsam wie Gott allgegenwärtig
sein. Diese ungeheuere Aufgabe kann

157



weder die Dichtkunst bewältigen, noch die
Malerei, noch die Musik, noch der
Bildhauer. Die einzige Möglichkeit ihrer Tat-
werdung hegt in der Baukunst beschlossen.

Es ist ein für jede andere Ausdrucksform

künstlerischen Erlebens undenkbarer,
unerhörter und durch nichts aufzuhebender

Eigenwert der Baukunst, daß sie
geistige Ideen, Willensrichtungen des Herzens
mit den alltäglichsten und fast trivialsten
Zweckforderungen des menschlichen
Daseins notwendig verknüpfen muß, um
Gestalt zu gewinnen, Tat werden zu können.
Es ist unerläßlich, daß wir uns endlich
freimachen von der Anschauung, daß
Kirche, Palast, Rathaus, Bahnhof,Theater
und anderes mehr Gegenstände baukünst-
lenschen Schaffens seien, die ganze
umfassende Fülle der menschlichen Wohnstätten

dagegen nicht. Die ungeheuere
Uberwertung imperialistischer, repräsentativer

Momente im Bauwesen muß m einem
wahrhaft demokratischen Staatswesen endlich

ein Ende erreichen. Denn letzten Endes

war dieses, was wir bis vor kurzem noch
unter Baukunst ausschließlich zu begreifen
gewohnt waren, nur ganz selten mehr wie
Geste, Pose, Phrase und Fassade.
Repräsentation, Dokumentierung von Macht, von
Fülle, von Festlichkeit: damit erschienen
die Möglichkeiten des künstlerischen
Ausdruckes erschöpft. So mußten Bahnhöfe
aussehen wie Opernhäuser, Rathäuser wie
Fürstenpaläste, Warenhausbauten wie
Kirchen. Nicht deutlicher konnte diese ganze
Epoche ihr wahres Gesicht zeigen, als in
dieser Fülle von Bauunfug, der uns noch
für Generationen belasten wird. Schlug
irgendwie in diesen Dingen hinter den Masken

ein menschliches Herz Rang irgendwo
gespannter Wille mit den Widerständen der
Materie um letzte Möglichkeiten seelischen
Ausdruckes? Nirgendwo aber hat dieses
falsche Pathos klarer und krasser sich
dokumentiert, wie auf dem Gebiet des
Wohnungsbaues.

Alle öffentlichen Gebäude eines Stadt-
gebildes stehen an Zahl in einem verschwindend

geringen Verhältnis zu den Bauten,

die menschlicher Unterkunft dienen und
von denen die Wohnungen der wirtschaftlich

Schwächeren wieder den überwiegenden
Teil ausmachen. Was ist an baukünstlerischem

Schaffen auf diesem ungeheueren
Gebiete geschehen? Wo ist wirklich in
großem Maßstabe und aus innerer
Überzeugung auch nur versucht worden, aus den
Wohnungen der Menschenmassen mehr
zu machen, wie vielleicht hygienisch ein-
wandsfreie Unterkunfts-Schachteln? Wo
ist aus dem Gefühl seelischer Verantwortlichkeit

heraus etwas geschehen, was über
den Begriff des wirtschaftlichen Daseins
und der sogenanntenVolksgesundheit, über
Statistik und Zahl hinaus an das Herz der
Dinge griff und die zwingende Notwendigkeit

erkannte, daß all dieses Technische,
Hygienische, Wirtschaftliche nichts sei,
wie unbedingt notwendige, aber sekundäre
Dinge, Diener, nicht Herrscher der
ungeheueren Aufgabe, dem leidenschaftlichen
Glücksverlangen der Menschheit in der
Gestaltung ihrer Wohnstätten endlich auf
dem Wege der Raumschöpfung eines Teils
Erfüllung zu geben?

Auch die neue Generation von
Baukünstlern, die aufzusteigen im Begriff ist,
hat sich noch nicht freigemacht von diesem,
letzten Endes so inhaltlosem Gewohnheitstreiben.

Gewiß, man ist wohl auf dem
Wege, sich hier ein wenig umzustellen und
man trägt sich ernstlich mit der Absicht,
das Volk von oben her zu beglücken, indem
man für Menschheits-Tempel, Kultur- und
Bildungsstätten, unerhörte Volkstheater
und dergleichen mehr Propaganda und
Entwürfe macht. Es wäre zunächst
notwendig, diesen oberlehrerhaft-pädagogischen

Trieb mit Stumpf und Stiel
auszumerzen. Es wäre in Zukunft notwendig,
nicht die Fassade zu machen, das Dach zu
richten oder die vergoldeten Türmchen zu
projektieren, sondern zu allererst das Haus
selbst zu bauen und hierbei mit dem Fundamente

zu beginnen. Auch seelische Dinge
haben ihre Statik, sie sind letzten Endes
in unerhörter Weise räumliche Vorgänge
und darum in stärkstem Maße baukünst-

158



tx

± n >r

i| Ws ¦¦<,¦¦

*&*•.
W T <

»SJ

I¦"•n
,#

«^ -;-.".

Schloß Dießbach, erbaut 1668

lerischem Schaffen wesensähnlich, sinnlich
greifbarer Gestaltung zugänglich.

Der Architekt von morgen muß sich
emporringen aus dem Schutt der Vergangenheit,

er muß in erster Linie vergessen,
vergessen und nochmals vergessen.
Voraussetzungslos werden und von diesem neuen
Standpunkt außerhalb der Erscheinungen
sich in den innerlichsten Kern der Dinge
leidenschaftlich hineinfühlen. Baukunst ist
heute kein Problem kunstgewerblicher
Akrobatik oder angewandter Raumästhetik
mehr, und es ist auch kein guter Gedanke,

Kunstschaffen zur Aufgabe von Fabn-
kations-Gememschaf ten herabzuwürdigen.
Hier helfen nicht Superlative, nicht der
fast typische Größenwahn der Reißbrett-
Beflissenen, nicht die priesterhaf tenGesten,
die nur sehr mangelhaft schöpferische
Unfähigkeit verbergen. Hier helfen Manifeste
und Programme wenig, selbst wenn sie gut
sind. Die ungeheuere Aufgabe läßt sich
nicht artistisch verzetteln. Die zwingende
Wucht ihrer Notwendigkeit läßt keine
Umwege und Auswege offen. Sie richtet die
eine große unausweichbare Forderung un-

159



Sr r
o*.

-<r*; -&
<*

¦¦:-c-.

¦feBRÜM

'
1 1

'•• ArVfty.

Interieur aus dem Schlosse Spiez

serer Gegenwart und unserer ganzen
Zukunft vor uns auf: die Auferstehung des
menschlichen Herzens!

Unseres ganzen Lebens Ablauf vollzieht
sich im Raum. Raum ist Möbel, Zimmer,
Wohnung, Haus, Straße, Platz, Stadt,
Raum ist Wiese, Wald, See, Raum ist
Heimat und Vaterland. Das Erlebnis
unseres Daseins, wie groß, oder wie gering
es immer sein mag, ist im Raum
unaufhörlich und unlösbar verknüpft. In dieser
Allgegenwärtigkeit, in dieser Unausweichlichkeit

des Raumes liegen die ungeheuren

Möglichkeiten der Raumgestaltung
begründet, an deren Anfang erst wir heute
stehen. Die Wirkungsfähigkeit von
Malerei, Musik, Dichtung war geringfügig
gegenüber dieser Unaufhörlichkeit, mit der
räumliche Eindrücke auf uns wirken.

Hier läßt sich auch für den Laien
ermessen, welches niemals geahnte Übermaß
den baukünstlerischen Möglichkeiten
gegeben ist. Wenn bedacht wird, daß alles
Erlebnis des Menscheninneren sich im
Kunstwerk wie auch im Dasein selbst
notwendig in Handeln umsetzen muß und daß
Handlung ein Vorgang ist, der von räum-

160



w

¦m

3

Aus der ehemaligen Gerichtsstube im Schlosse Spiez

lichem Empfinden untrennbar ist, wenn
erkannt sein wird, daß Handlung nichts
anderes ist wie Raum, dann endlich wird
der Blick geöffnet sein für die ungeheueren
und ungeahnten Möglichkeiten räumlicher
Schöpfung, für die umfassende Ausdrucksfähigkeit

architektonischen Erlebens in
Formen des Kunstwerkes.

Vergessen wir alles Gewesene, lassen

wir die Vergangenheit endgültig gestorben
sein. In diesem Augenblick, da es gilt,
die Welt neu zu schaffen, deren altes
Gesicht zur Unkenntlichkeit zertrümmert ist,

in diesem Augenblicke, da es unausweich-
bar notwendig ist, in äußerster Willenshingabe

sich einzusetzen für die Idee einer
höheren Wirklichkeit der Zukunft, in diesem

Augenblick ist es die wunderbar große
und unerhört verantwortliche Aufgabe des
Künstlers, dem Glauben an eine neue Welt,
der Sehnsucht nach einem schöneren und
glücklicheren Sem, dem uralten Menschen-
traum-Griff nach den Sternen m sinnlich
wahrnehmbaren und überzeugenden
Formschöpfungen körperliche Gestalt zu geben.
Nur so kann Glaube, Idee, Zuversicht,
Hingabe hingestellt werden in unseren

161



Alltag als etwas Wirkliches, als etwas tätig
Seiendes, das nicht umgangen, übersehen,
verleugnet werden kann. Indem alle
Bewegung des menschlichen Herzens in der
räumlichen Form des Kunstwerkes sichtbaren

Ausdruck gewinnt, wird sie
unverlierbar, verläßt sie den Ablauf des Alltags,
wird sielosgelöst von derFlucht der Stunde,
erhebt sie sich zum zeitlosen Dokument
der Unsterblichkeit und der unauslöschlichen

und ewigenSchönheitder Menschenseele.

Nichts ist heute notwendiger, nichts
dringlicher, wie aus der Dunkelheit unserer
Tage hinzuweisen in hellere Zukunft.
Ha'ten wir dieses Maß über unseren Alltag,

so werden die Sorgen des Lebens und
der täglichen vielfachen Not uns gering
erscheinen, nichts anderes wie unvermeidliche

Beschwernisse auf einem Wege, der
nicht leicht ist, den zu gehen aber allein
Hoffnung und Glauben uns noch
bedeuten kann, und an dessen Ziel Gewißheit

steht. Immer wieder gewinnt Wille
und Sehnsucht Gestalt im Kunstwerk, das

Verheißung bedeutet. Je stärker die
seelische Spannung im Kunstwerk, desto
größer die Kraft seiner Überzeugung.
Leidenschaftlich vorwärts gerichteter Wille
wird Raum, der raumschaffende Künstler
wird zum verantwortlichen Führer,
Baukunst wird immer erneutes Manifest der
unbeirrbaren Menschen-Sehnsucht.

Nicht für Festgebäude, Kultstätten,
Repräsentationsdinge brauchen wir die
Baukunst. Mögen andere Künste der
außerordentlichen Stunde dienen, Sinn und Aufgabe

der Baukunst ist in allererster Linie
die Verklärung des Alltags. Erste
Notwendigkeit des Zukunftbaues ist das
Fundament, nicht das bekrönende Türmchen.
Beginnen wir beim Alltag, beginnen wir
bei der Enge des Menschendaseins,
beginnen wir bei der Sorge der Stunde.
Richten wir unseren formgestaltenden
Willen zuerst auf die Wohnstätten der
großen Massen unseres Volkes. Sie sind
erbärmlich, schlecht und so hoffnungsarm.

Wärme, Freude am Leben, Liebe kann
nicht von ihnen ausgehend das Menschendasein

durchdringen. Hier umzubauen,
zu verbessern, Nebensächliches zu
verändern, ist nicht unsere Pflicht. Die
Vergangenheit ist tot, Neuschöpfung
zwingende Notwendigkeit. Was war, ist schlecht,
eben weil es war, nur das Zukünftige hat
Wert. Soviel Raummaterial liegt in unserer
Hand, Kammer, Zimmer, Gang, Treppe,
Haus, Hof, Garten und Park, Platz und
Straße, Stadt und Landschaft, tausendfältige

Formgesichte drängen sich aus dem
Chaos des Ungeformten in die ersehnte
Wirklichkeit sinnlichen Daseins. Machen
wir sie lebendig, lassen wir all diese und
tausend andere Körper ihre Sprache sprechen

im Alltag unseres Daseins, wir werden
immer und immer nichts hören wie den
Widerhall unseres menschlichen Herzens,
widerklingend in den Formen des geschaffenen

Raumes, der uns unaufhörlich umgibt.

Hier allein liegt dem Künstler der Weg
offen, Notwendigkeiten des Tages und der
Stunde in die Höhe und in die
Verantwortung des dichterischen Tuns empor-
zureißen. Nun ist Kunst nicht mehr
Betonung besonderer Stunden, einzelner
Gelegenheiten und bestimmter Orte, nun ist
Kunst eine leuchtende Kraft, die unseren
Alltag durchglüht und verklärt. Diese
unendlich vielfachen Formen des Raumes,
in dem wir unser Dasein leben, sind
nichts wie die Töne einer Musik, die die
Zeit überwunden hat, einer Musik, die
zeitlos geworden ist. Die Akkorde der
Körper, ihre Rhythmen, ihre Dissonanzen
und Harmonien sind immer um uns. Sie
sind die Töne eines ewigen Liedes, das uns
unaufhörlich begleitet. In ihnen finden
wir alles, was unsere Herzen bewegt:
Größe und Stille, Leidenschaft und Heiterkeit,

das Lächeln des Schmerzes und der
Freude, die Qual, die Not, und die letzten
Verzückungen der Sinne und des Geistes.

Die Bereicherung, die unser Leben durch
die stumme Musik der Körper erfahren
könnte, ist beinahe unfaßbar. Zu denken,

162



daß die Kunst nicht mehr eine Angelegenheit

einzelner Stunden und besonderer
Bedingungen ist, zu denken, daß sie unser
Leben unaufhörlich durchdringen und
gestalten könnte, glauben zu dürfen, daß der
tiefere Sinn, die Sehnsucht und der Wille
unseres Daseins Formen annehmen könnte,
die uns immer begleiten und niemals
verlassen: das alles könnte unsere Seele mit
einer tiefinnigen neuen Freude am Leben
erfüllen. Denn nun wissen wir endlich, daß

wir niemals ganz einsam und niemals mehr
ganz arm sein werden.

Wenn wir so all unsere Tage und Stunden

mit dem leuchtenden Widerschein
der Kunst zu erfüllen vermögen, so werden
wir mit beglückter Seele die unendliche
Fülle von Schönheit umfassen, die die
Architektur der ringenden Sehnsucht
unserer Menschenseele offenbart. Der Bau
einer schöneren Zukunft gewinnt Gestalt
vor den sehnsüchtigen Augen unseres
Herzens. Gehen wir daran, aus der Fülle
der Wohnstätten des Alltags das riesenhafte
und organisch notwendige Fundament zu
bilden zu diesem Bau. Seien wir uns der
Größe unserer Verantwortung bewußt,
ermessen wir die ungeheuere Bedeutung
unserer Aufgabe. Da wir Vergangenes nicht
benutzen dürfen, das zerbrach, da wir
alles aus unserem eigenen Innern
voraussetzungslos neu gestalten, neu schöpfen
müssen, da unendliche Trümmer den Bauplatz

bedecken und verbitterte und
enttäuschte Menschen diese zertrümmerte
Welt anfüllen, da alle Freude und fast aller
Zukunftsglauben aus ihren Herzen gewichen

ist, da Hunger, Verzweiflung, Hohn,
Erbitterung, Widerstand, Unglauben sich

uns entgegenstellen werden, ist unsere
Aufgabe schwer über jedes Maß hinaus.
Vergessen wir nie, was unserer wartet auf

dem Wege, den wir gehen wollen und
gehen müssen. Vergessen wir es nie, denn
wir müssen überwinden. Dennoch laßt
uns beginnen, mit der ganzen leidenschaftlichen

Kraft und der gläubigen Zuversicht
unseres Herzens. Zögern wir nicht, legen
wir den ersten Stein, nicht morgen, heute
noch, sofort.

Irgendwo spricht Dostojewski: „Die
Legende ist der erste Schritt zur Wahrheit."

Denken wir gegenüber der Schwere
und der Verantwortung unserer Aufgabe,
angesichts aller Widerstände, Hemmungen,
Bitterkeiten, Enttäuschungen und Zweifel,
die uns bevorstehen, denken wir in jeder
verzagenden Stunde an jene Legende vom
Johann Christoph, mit der Romain Rolland
sein wunderbares Menschenbuch
beschließt. Lesen wir von neuem jene von
innerlichem Lichte glühenden Worte, die
den schweren Gang schildern, den der
Heilige mit dem göttlichen Kinde auf der
Schulter in der Nacht durch den reißenden
Strom schreitet. Erleben wir aufs neue,
wie seine Verfolger endlich zurückbleiben
und ihre Steinwürfe ihn nicht mehr
erreichen, wie seine Kraft der Wucht des

Stromes Widerstand leistet und wie er mit
der wachsenden Last des Kindes auf seiner
Schulter im grauenden Morgen dem
ersehnten Ufer zustrebt. „Plötzlich erklingt
das Angelus und die Schar der Glocken
wacht jählings auf. Der neue Tag bricht
an. Hinter der schwarzragenden Klippe
steigt der goldene Strahlenkranz der
unsichtbaren Sonne empor. Christoph ist dem
Umsinken nahe. Endlich erreicht er das

Ufer. Und er spricht zu dem Kinde:
„Nun sind wir am Ziel. Wie schwer du
warst! Werbist du denn, Kind?" Und das

Kind spricht:,, Ich bin derkommendeTag."
H. de Fries.

163


	Von architektonischer Zukunft : eine Laienpredigt

