
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 48 (1989)

Artikel: De Apolo a Orfeo : a propósito del Libro de Apolonio

Autor: Aivar, Carlos

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-37945

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-37945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


De Apolo a Orfeo.
A proposito del Libro de Apolonio

El Libro de Apolonio sobresale por la importancia que concede no solo a la activi-
dad musical, sino tambien a los conocimientos de esa materia que tienen los prota-
gonistas1 y que parecen ser exclusivos de Luciana, Apolonio y Tarsiana cumplido
ejemplo de perfecciön y rectitud.

Se ha senalado en alguna ocasion que ese aprecio por la müsica lleva al autor de la
versiön en cuaderna via a mantener una actitud complaciente con los juglares2 y a

no censurar la actividad de la juglaresa, en contra de lo habitual en la epoca3.

Naturalmente, hay que distinguir entre la actuaciön de Luciana y Apolonio, que
se desarrolla en el ambito mäs restringido de la corte, y el mester de Tarsiana, que
tiene lugar en la calle, principalmente. No obstante, en el caso de las dos damas
parece existir una comün justificaciön etica y moral: el deseo de alejar la tristeza de los

corazones ajenos. Luciana ha reavivado el dolor en Apolonio, y para apaciguar el

sufrimiento que ha suscitado recurre a la müsica:

Aguisösse la duena, fizieronle logar;
temprö bien la vihuela en un son natural;
dexö caer el manto, parös' en un briai:
comeneö una laude, homne non vi'o tal. (estr. 178)

Tarsiana, quince anos mäs tarde4 repite la misma escena, siguiendo los ruegos de

Antinägoras:

Mäs aün, te lo ruego, en amor te lo pido,
tomes a el e mete hi el tu son complido,
si tu bien entendieres e yo bien so creido
que querrä Dios que seya por el tu son guarido. (estr. 501)

1 Cfr. D. Devoto, «Dos notas sobre el Libro de Apolonio», en BHisp., LXXIV, (1972)
291 - 330; la primera nota estä dedicada al «Fondo y vocabulario musical del Poema».

2 Asi, A. D. Deyermond, «Mester es sen peccado», en RF, LXXVII (1965) 111 -116; por el

contrario, veanse las matizaciones de J. C. Musgrave, «Tarsiana and Juglaria in the Libro de
Apolonio», en Medieval Hispanic Studies presented to R. Hamilton, ed. by A. D. Deyermond. Londres,

1976, p. 129-138.
3 Es innecesario indicar que la animadversiön contra los juglares recorre todos los textos seriös

de la Edad Media; la bibliografia sobre los juglares es muy abundante; me limitare a citar los libros
cläsicos de E. Faral, Les Jongleurs en France au Moyen Age. Paris, 1910; R. Menendez Pidal,
Poesia juglaresca y origenes de las literaturas romänicas. Madrid, 1957; y el estudio reciente de

L.Allegri, Teatro e spettacolo nel Medioevo. Roma-Bari, 1988.
4 estr. 348d. Cito el Libro de Apolonio segün la ediciön de M. Alvar, 3 vois. Madrid, 1976

(a partir de ahora: Alvar, II).



166 Carlos Alvar

El recuerdo del Penitencial de Tomas de Cabham es inevitable. En el famoso texto,

el que luego seria obispo de Canterbury, escribe a finales del siglo XIII, pocos
anos despues de nuestro anonimo autor:

Tria sunt histrionum genera. Quidam transformant et transfigurant corpora sua per turpes
saltus et per turpes gestus, vel denudando se turpiter, vel induendo horribiles larvas, et omnes

tales damnabiles sunt, nisi reliquerint officia sua. Sunt etiam alii qui nihil operantur,
sed criminose agunt, non habentes certum domicilium, sed sequuntur curias magnatum et
dicunt opprobia et ignominias de absentibus ut placeant alüs. Tales etiam damnabiles sunt
[...] Est etiam tertium genus histrionum qui habent instrumenta müsica ad delectandum
homines, et talium sunt duo genera. Quidam enim frequentant püblicas potationes et lasci-
vas congregationes, et cantant ibi diversas cantilenas ut moveant homines ad lasciviam, et
tales sunt damnabiles sicut alii. Sunt autem alii, qui dicuntur ioculatores, qui cantant gesta
principum et vitam sanctorum, et faciunt solatia hominibus vel in aegritudinibus suis vel in
angustiis, et non faciunt innumeras turpidines sicut faciunt saltatores et saltatrices et alii
qui ludunt in imaginibus inhonestis et faciunt videri quasi quaedam fantasmata per incan-
tationes vel alio modo. Si autem non faciunt talia, sed cantant in instrumentis suis gesta
principum et alia talia utilia ut faciant solatia hominibus, sicut supradictum est, bene pos-
sunt sustineri tales ...5

[Son tres las clases de histriones. Unos, que transfiguran y transforman sus cuerpos
mediante saltos y gestos vergonzosos, o desnudändose vergonzosamente, o llevando horribles
mäscaras: todos ellos son condenables, a no ser que abandonen su actividad. Hay otros que
en nada trabajan y que viven en la delincuencia, sin tener un domicilio cierto, sino que siguen
las cortes de los nobles, y dicen oprobios e ignominias de los ausentes, para agradar a los
demäs: estos tambien son condenables [...] Hay ademäs un tercer tipo de histriones que llevan
instrumentos musicales para deleitar a los hombres; estos son de dos clases: unos, que fre-
cuentan los lugares püblicos de bebida y las reuniones lascivas, cantando alli cantos variados
para mover a los hombres a la Iascivia: estos, son condenables, como los anteriores. Hay
otros, a los que llaman juglares, que cantan los hechos de los nobles y la vida de los santos,
que dan solaz a los hombres en la amargura o en la tristeza, y no cometen actos vergonzosos
como los saltadores y las saltadoras y los que actüan con aspecto deshonesto y aparentan ser
casi fantasmas por encantos o de cualquier otro modo. Si no lo hacen, sino que cantan con sus
instrumentos las hazanas de los nobles y otras cosas igualmente ütiles para solazar a los
hombres, tal como se ha dicho antes, bien se pueden mantener ...]

Y del mismo modo, podia haberse aducido el testimonio del trovador Guiraut
Riquier, pues sus palabras resultan igualmente cercanas6.

En vista del fracaso de su primera actuaciön musical, Tarsiana recurrirä a otros
elementos de su repertorio, y concretamente a las adivinanzas.

5 Tomas de Cabham o de Canterbury, Summa Poenitentia; tomo el texto de E. K. Chambers,
The Medieval Stage. 2 vol. Oxford, 1967 (1° ed. de 1903), II, Appendix G, 262-3.

6 Me refiero, naturalmente a las conocidas Suplicatio y Declaratio que escribiö el trovador en la
corte de Alfonso X de Castilla en torno al ano 1275; los textos son muy conocidos, y han sido publicados

por V. Bertolucci Pizzorusso, «La supplica di Guiraut Riquier e Ia risposta di Alfonso X di
Castiglia», en StudiMediolatini e Volgari XIV, (1966), 9 - 135; E. Vuolo, «Per il testo della Supplica

di Guiraut Riquier ad Alfonso X», en SM IX (1968, 729-806. Vease tambiin, R. Menendez
Pidal, Poesia juglarescay origenes de las lenguas romänicas. Madrid, 1957. C. Alvar, Textos tro-
vadorescos sobre Espanay Portugal. Madrid, 1978.



De Apolo a Orfeo. A proposito del Libro de Apolonio 167

El caso de Apolonio, por el contrario, es singular; como extranjero que es, podria
verse identificado en el grupo de los juglares7 aunque se ha redimido parcialmente
con su habilidad en el juego de pelota. Solo la Corona podrä amansarle la tristeza,
devolviendole simbölicamente la dignidad real, que habia puesto de manifiesto al es-

coger el lugar que le correspondia en la mesa. Luego,

fue levantando '1 rey unos tan dulces sones,
doblas e deballadas, temblantes semitones;
a todos alegraba la voz los corazones;
fue la duena tocada de malos aguijones.
Todos por una boca dizien e afirmaban
que Apolo nin Orfeo mejor non violaban (estr. 189 - 190a — b)

La actuaciön de Apolonio ha sido musical. Asi, el recuerdo de Orfeo es exacto y
adecuado, y sin embargo, no aparece en las demäs versiones: el anonimo versifica-
dor de la cuaderna via puede sentirse orgulloso de la precision con que ha utilizado
el recuerdo mitolögico.

La alusiön a Apolo podria deberse a un juego de palabras mäs basado en el
significante (Apolo-Apolonio) que en el significado que realmente tenia el nombre de

este dios en la Edad Media, pues es uno de los miembros de la tetralogia pagana o

sarracena al lado de Tervagant, Jupiter y Mahoma o de Saturno, Marte y Jupiter8,
en esa concepciön, Apolo es adorado como dios de la sabidurfa; pero el mismo juego

se repite en casi todas las demäs versiones, y desde luego, estä presente en las re-
dacciones en latin

Et ita fecit, ut discumbentes non Apollonium sed Apollinem existimarent9.

[Y lo hizo de tal modo que los comensales lo consideraron Apolo, no Apolonio].
Y de modo similar se expresan la Gesta Romanorum y el incunable zaragozano:

e tanya ante el rey con tan gran dulcor, de manera que todos pensassen que no fuesse
Apolonio, mas Apollo10.

Sin embargo, ni la versiön francesa11, ni la toscana12 que vamos a utilizar de refe-

7 L. Allegri, Teatro e spettacolo nel Medioevo, Roma-Bari, 1988 (citado Allegri), p. 86.
8 Pueden consultarse al respecto los repertorios de L. F. Flutre, Table des noms propres avec

toutes leurs variantes figurant dans les romans du Moyen Age icrits en frangais ou en provengal et
actuellement publiäs ou analysäs. Poitiers, 1962 o de G. D. West, French Arthurian Prose Romances.

An Index of Proper Names. Toronto, 1978.
9 Alvar, II, pp. 243-244.
10 Alvar, II, p. 542. El texto de la Gesta Romanorum apenas difiere: «Pulsabat ante regem

tanta dulcidine, ut omnes non Appollonium sed Appollinem crederent (Alvar, II, 542, cap. XVI).
11 Se trata de L'ystoire du roy Appollonius de Tire, publicada por Ch. B. Lewis, «Die

altfranzösischen Prosaversionen des Appollonius-Romans», en RF, XXXIV, (1915), 1 - 277 (citado a partir
de ahora Lewis), 46-147. Este texto interesa porque surgiö de un ambiente literario proximo a

Adam de la Halle, el gran autor teatral del siglo XIII; al menos, esa idea es la de Lewis (por el
contrario, vease E. Faral, R, XLIII, (1914), 443-445).

12 Empleo el fragmento publicado por T. Mazzanti en «La fönte dei Cantari di Apollonio di



168 Carlos Alvar

rencia13 aluden a semejante comparaciön mitolögica entre el publico de Apolonio:
Appollonius prist la harpe et descendi du palais et entra en ung vergier et osta se wardecorps
et fist ung cappiel de flour et le mist sour son cief que il ot moult biel et moult blons. Quant il
fu bien et biel appareillies et il ot sa harpe acordee ä son plaisir, il s'en repaira ou palais et vint
devant le roy et sa fille et les prinches qui seoient atables et au mengier et sambloit a mervuelle
bien gentilx menestrels. Ly rois dist: «Bien soit venus ly menestrel». «Sire rois, dist Appollonius

grant honneur vous doinst Dieux». «Or nous esbanoiies. j. pau!», dist li rois. «Sire,
moult vollentiers», dist il. II mist le main ä l'instrument et le fist sonner et puis lait sa voix
aller et fist une acordance si tres melodieuse que che sambloit mieux vois d'angle que d'omme
terriien, si que li rois et tout chil qui l'ooient en estoient tout esbahy et commenchierent tout ä

criier: «oncques mais ne fu oiie si grant melodie de vois et d'instrument»14.

[Apolonio tornö el arpa y bajö del salön y entrö en un jardin; se quitö el manto e hizo una
guirnalda de flores; se la puso en la cabeza que era bella y rubia. Tras arreglarse con esmero y
cuidado, y despues de templar el arpa a su antojo, regresö al salön y se presentö ante el rey, su
hija y los nobles que estaban sentados a la mesa comiendo, y se parecia extraordinariamente a
un buen minstril. El rey dijo: «jSea bienvenido el ministril!» «Senor rey - le contesto Apolonio-

jDios os conceda gran honra!» «Deleitadnos ahora un poco», le dijo el rey. «Senor,
con mucho gusto», respondiö el. Tornö el instrumento y lo hizo sonar; luego, deja ir su voz,
haciendo una armonia tan melodiosa que mäs parecia voz de ängel que de hombre mortal, de
tal forma que el rey y todos cuäntos lo escuchaban estaban admirados y empezaron a excla-
mar: «| Nunca fue oida tan gran melodia de voz e instrumento!»]

Sin tantas concesiones a la amplificatio, el texto toscano tambien ignora
cualquier comparaciön con las divinidades paganas:

Apolonio glie si mise indoso [le piü belle vestimenta del Re] e misesi la Corona del'oro in
capo, e cominciö a sonare ed a chantare; e cosi cantando e sonando vene dentro ne la corte
dov'era i Re e la donzela con tuta la sua giente. Quando i Re e tuti i baroni de la corte guar-
darono Apolonio che pareia cosi belo signiore, e udirono come egli sonava e cantava tuti si
feciono grande meraviglia e quasi tuti furono ismariti i loro medesimi, e guardava l'uno
l'altro per grande meraviglia e dicievano che la figliuola de Re non sa niente. Ed Apolonio,
quando ebe solazata la corte, uscf di fuori e dispogliosi la vestimenta de Re15.

[Apolonio se vistiö [el mäs hermoso vestido del rey] y se puso Ia Corona de oro en la cabeza

y empezö a tocar y a cantar; y asi, cantando y tocando, entrö en la corte donde estaban el rey
y Ia doncella con toda su gente. Cuando el rey y todos los nobles de la corte vieron a Apolonio
que parecia tan buen senor, y oyeron cömo tocaba y cantaba, todos se admiraron, y casi todos
estaban sorprendidos: se miraban unos a otros maravillados y decian que la hija del rey no
sabe nada. Apolonio, tras solazar a la corte, saliö fuera y se despojö del vestido del rey].

Extrana mäs el silencio si se tienen en cuenta las cireunstancias culturales del
momento en que se produjeron estas dos versiones, cuando los personajes mitolögicos

Tiro, di Antonio Pucci», en Convivium, XXVI, (1958), 315 — 326; el texto que nos interesa se

encuentra en las p. 321 - 326 (citado a partir de ahora Mazzanti).
13 Tanto en el caso del texto frances, como en el del toscano y en el del Libro de Apolonio, des-

taca la utilizaeiön de fuentes eultas, en latin, y el destino final de la obra, que se dirige a un publico
con menor preparaeiön intelectual, pues en principio desconoce la lengua de los «clerigos». La obra
francesa y la versiön toscana son de finales del siglo XIII o de muy prineipios del siglo XIV.

14 Lewis, p. 71.
15 Mazzanti, p. 325.



De Apolo a Orfeo. A proposito del Libro de Apolonio 169

se consideraban habitantes de pleno derecho del mundo literario. En todo caso,
parece obvio que la tradiciön francesa o italiana tenian preparado el terreno para este

tipo de alusiones: bastarä recordar que la continuaciön del Roman de la Rose lle-
vada a cabo por Jean de Meun es de la misma epoca que la elaboraciön francesa en

prosa de la historia de Apolonio; por otra parte, Dante era contemporäneo del texto
toscano. Quizäs sea llcito deducir que los autores frances y toscano tenian una
formaciön literaria muy inferior a la de los escritores citados, hecho que no dudarä
nadie; pero parece tambien que su nivel debia estar muy por debajo de la preparaciön
mitolögica del anonimo poeta castellano.

Tenemos, pues, que algunas versiones aluden a Apolo haciendose eco del texto
latino. Sin embargo, el Libro de Apolonio alude a Orfeo y al hacerlo coincide con Go-
dofredo de Viterbo:

Surgit Apollonius facie formaque decora
intonuit cithara dedit Organa voce sonora
visus eis satis est Orpheus arte bona16.

[Aparece Apolonio y adorna su rostro y su aspecto; templa la citara y entona con voz
sonora. Bien parece a muchos de ellos que sea Orfeo, por su buen arte].

Por el contrario, en el Pantheon no se alude a Apolo, y las relaciones textuales
entre esta obra latina y el poema castellano son inexistentes17. Hay que aceptar, en

definitiva, que Orfeo es aportaciön personal del poeta castellano, buen conocedor
de la teoria y practica musicales.

Si Orfeo es considerado durante la Edad Media como el mayor de los müsicos,
capaz de visitar el Hades y de salvar a Euridice gracias a los sonidos de su intrumen-
to - y el recuerdo de Boecio es inevitable -, no sorprenderä que a el se refiera el

autor del Libro de Apolonio, pero sorprende que los demäs autores - incluyendo a
los latinos - no lo tuvieran presente como termino de la comparaciön y forma de

encomiar la habilidad del rey de Tiro.
Solo se podria justificar este silencio si Ia actividad desarrollada por Apolonio en

Ia corte de Architrastres no coincidiera exactamente con las habilidades de Orfeo; o
dicho de otro modo, si en la actuaciön de Apolonio en los textos originales la müsica
solo constitufa una parte del repertorio, Ia presencia de Orfeo estarfa poco justifi-
cada, a la vez que se comprenderia mucho mejor que fuera Apolo el dios invocado,
por su fama como protector de la sabidurfa en general y de las artes escenicas en
particular18.

16 S. Singer, Apollonius von Tyrus. Untersuchungen über das Fortleben des antiken Romans
in spätem Zeiten. Halle a. S., 1895 [Tübingen, 1974], cap.4; p.150 y ss. Migne en P.L., vol.
CXCVIII, col. 871 y ss. no publica la parte del Pantheon que ahora nos interesa, y remite a la
ediciön de L. A. Muratori. El texto citado aparece en la ediciön de Singer, p. 157, estr. 44.

17 Cf. E.Klebs, Die Erzählung von Apollonius aus Tyrus. Eine geschichtliche Untersuchung
über ihre lateinische Urform und ihre späteren Bearbeitungen, Berlin, 1899. (Citado a partir de
ahora como Klebs), p. 384-411. Singer, p. 150 y ss.

18 Asi, S. Isidoro, Etymologiarum, XVIII, LI: «Quid quo patrono agatur. Et est plane in arti-



170 Carlos Alvar

Volvamos al texto latino en busca de la soluciön, y de nuevas cuestiones:

Discumbentes una cum rege in laude clamare coeperunt et dicere (non potest melius, non
potest dulcius!) Post haec deponens lyram ingreditur in comico habitu et mirabili manu et
saltu inauditas actiones expressit, post haec induit tragicum: et nihilominus admirabiliter
complacuit ita, ut omnes amici regis et hoc se numquam audisse testarentur nec vidisse19.

[Los comensales y el rey empezaron a alabarlo y a decir «no puede ser mejor, no puede ser
mäs dulce». Luego, dejando la lira, entrö vestido de cömico y Uevö a cabo acciones inauditas
de forma admirable, con la mano y saltando; despues de esto, lo hizo como actor trägico: y de
modo no menos admirable agradö asi, que todos los amigos del rey y el mismo rey atestigua-
ban que nunca habian oido ni visto nada semejante.]

Despues de cantar, Apolonio abandona la lira y lleva a cabo un repertorio cömico
con gestos y saltos; al terminar esta parte del espectäculo, emprende una actuaciön
trägica. El repertorio es el de un actor consumado, y no solo el de un interprete de

poesia lirica. Apolonio ha demostrado ser, a la vez, cantor, actor e histrio; es el
recuerdo de lo que fue la epoca äurea del teatro greco-latino20.

Ni en el incunable castellano, ni en la Gesta Romanorum se recoge una referencia
semejante a la actuaciön de Apolonio; tras los elogios, todos se despiden:

E los que estavan con el rey dixieron que nunqua havian visto ni oido cosa mejor21.

Por el contrario, la versiön francesa, inclinada a las ampliaciones y por tanto
dispuesta a suministrar abundantes detalles, describe con mayor exactitud la actuaciön

del rey de Tiro:

Appollonius mist jus le harpe et commencha a canter canchons et dire fabliaux, ystoires et
romans de rois, de duez et de prinches, et ly avenoit trop bien quanquez il faisoit car il
estoit a mervellez gracieux en tous ses dis et en ses fais22.

[Apolonio dejö el arpa y empezö a cantar canciones y a decir Fabliaux, historias y narra-
ciones de reyes, de duques y de nobles, y le quedaba muy bien todo lo que hacia, pues era sor-
prendentemente agradable en todos sus hechos y sus dichos].

Realmente, se trata del repertorio de un juglar, que tras la müsica y la lirica pasa a

Ia narraciön. De cantor se ha convertido en actor; sin embargo, el autor de esta
versiön ha tenido cuidado de no aludir a otras actividades mäs emparentadas con los

juglares de menor rango: el histrio no cabe en Ia noble figura de Apolonio, aunque

bus scenicis Liberi et Veneris patrocinium, quae privata et propia sunt scenae, de gestu et corporis
fluxu. Nam mollitiam Libero et Veneri inmolabant, illi per sexum, illi per luxum dissoluti: quae
vero ibi voeibus et modis et organis et lyris transiguntur, Apollines et Musas et Minervas et Mercu-
rios patronos habent». (ed. de W. M. Lindsay, vol. II, Oxford, 1971; la ed. 1911).

19 Alvar, II, p. 244, cap. XVI.
20 Cf. W. Beare, 77te Roman Stage, 1950. (Utilizo la traducciön italiana, / Romäni a teatro.

Roma-Bari, 1986).
21 Alvar, II, p. 542. Apenas hay diferencias con el texto latino de la Gesta Romanorum:

«Discumbentes cum rege dixerunt, quod nunquam melius audissent nec vidissent» (Alvar, II, p. 542,
cap. XVI).

22 Lewis, p. 71-72.



De Apolo a Orfeo. A proposito del Libro de Apolonio 171

el recuerdo del texto latino se conserva - con otro significado - en la calificaciön de

gracieux que le concede la reelaboraciön francesa.

Segün la versiön toscana,

Apolonio, quando ebe solazata la corte, usci di fuori e dispogliosi le vestimenta de Re [...];
e tornö ne la corte sonando e cantando si dolciemente che quelo di prima non era paruto
loro niente apo' questa altra volta23.

[Tras solazar a la corte, Apolonio saliö fuera y se despojö del vestido del rey [...]; regresö a
la corte tocando y cantando con tanta dulzura que lo del principio no les pareciö nada en
comparaciön con lo de esta vez.]

Dejare al margen algunos aspectos que afectan a las distintas ramas de la tradiciön

textual, como seria el de la Corona del rey o la guirnalda de flores, que obligarä
a Apolonio a salir del palacio para trenzarla o le obligarä a permanecer en el salön a

la espera del presente regio. Tampoco quiero entrar ahora en cuestiones tan discuti-
das como la de la existencia del teatro en la Edad Media, y las caracteristicas del

mismo24, sobre todo en Io que respecta a Espana25.

Creo que estamos ante uno de los pasos que han resultado mäs dificiles de

comprender y traducir a los autores de las distintas versiones medievales. El cömico ha-

bitu ha hecho que Apolonio se transformara sin mayores problemas en un «minis-
tril», y se le han adjudicado las actividades propias de este genero de juglares, o

- como en el caso castellano — se ha omitido por completo, sin duda para evitar
equivocos incömodos. Por el contrario, ningün texto ha sabido que hacer con el tra-
gicum latino. No extrana; la situaeiön de estos generös teatrales en el siglo XIII era

muy precaria26, bastarä considerar las definiciones que de ellos da Alfonso X27:

Comedia tanto quiere ser como saber que fabla del mantenimiento de las eibdades et de las
villas et de los pueblos et tiran estas razones daquellos sabios al saber de la retörica que es

sciencia de fazer al omne ser bien razonado28.

23 Mazzanti, p. 325.
24 Cf. C. J. Stratman, Bibliography ofMediaevalDrama 2a ed. 2 vois. New York, 1972. Para

aspectos mäs puntuales, vease el libro cläsico de E. K. Chambers, 77!e Medieval Stage. 2 vol.
Oxford, 1967 (1° ed. de 1903); W. Tydeman, The Theätre in the Middle Ages. Western European Stage
Conditions, c. 800-1576. Cambridge, 1978 y el ütil libro de Allegri, ya citado.

25 F. Läzaro Carreter, Teatro medieval. 2a ed. Madrid, 1965; H. Lopez Morales, Tradiciön
y creaeiön en los origenes del teatro castellano. Madrid, 1968. R. E. Surtz ha publicado una colecciön

de textos en Teatro castellano medieval. Madrid, 1987.
26 Solo tengo noticia de dos manuscritos anteriores al siglo XIV de obras dramäticas cläsicas

conservados en bibliotecas espanolas: en ambos casos se trata de comedias de Terencio en latin
(Biblioteca de Cataluna, ms. 1742 y Biblioteca Nacional de Madrid, ms. Vit. 5 - 4). La importancia
de Terencio es bien conoeida, asi como la deuda de la Eseuela con el autor latino; vease el minus-
cioso trabajo de C. Villa, La «lectura Terentii», vol. I. Padua, 1984, que, aunque dirigido a Petrarca,

suministra interesantes materiales.
27 Tomo las definiciones que siguen de H. Allen Van Scoy, A Dictionary of Old Spanish

Terms Defined in the Works ofAlfonso X, ed. por I. A. Corfis. Madison, 1986.
28 General Estoria, IV. Van Scoy, s. v. Comedia.



172 Carlos Alvar

De acuerdo con esa definiciön, cömico serä

Maestro que da enssennamiento de mantenimiento et comedia las razones dello puestas en
jaescnpto

Y de forma similar, tragedia

quiere dezir tanto como razon de reprehendimiento de malas costumbres

A la vez que el traiedo es el

maestro que compone el libro et traiedia por la materia del quel faze31.

En cierta manera, Apolonio podia presentarse como un cömico y un trägico, pero
el publico medieval no pudo llegar a entenderlo, y lo prefiriö como simple juglar, o
Io ennobleciö convirtiendolo en müsico, superior a Apolo y a Orfeo, y asi lo hizo el

culto poeta castellano, dejando lejos a los juglares*.

Universidad de Alcalä Carlos Alvar

29 General Estoria, IV. Van Scoy, s. v. Cömico.
30 General Estoria, IV. Van Scoy, s. v. Tragedia.
31 General Estoria, IV. Van Scoy, s. v. Traiedo.

*Este trabajo ha sido realizado con una ayuda de la Fundaciön Alexander von Humboldt.


	De Apolo a Orfeo : a propósito del Libro de Apolonio

