Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 48 (1989)

Artikel: De Apolo a Orfeo : a proposito del Libro de Apolonio
Autor: Aivar, Carlos

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-37945

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-37945
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

De Apolo a Orfeo.
A propésito del Libro de Apolonio

El Libro de Apolonio sobresale por la importancia que concede no solo a la activi-
dad musical, sino también a los conocimientos de esa materia que tienen los prota-
gonistas' y que parecen ser exclusivos de Luciana, Apolonio y Tarsiana cumplido
ejemplo de perfeccién y rectitud.

Se ha sefialado en alguna ocasion que ese aprecio por la musica lleva al autor de la
versiéon en cuaderna via a mantener una actitud complaciente con los juglares® y a
no censurar la actividad de la juglaresa, en contra de lo habitual en la época’.

Naturalmente, hay que distinguir entre la actuacion de Luciana y Apolonio, que
se desarrolla en el ambito mas restringido de la corte, y el mester de Tarsiana, que
tiene lugar en la calle, principalmente. No obstante, en el caso de las dos damas pa-
rece existir una comun justificacion ética y moral: el deseo de alejar la tristeza de los
corazones ajenos. Luciana ha reavivado el dolor en Apolonio, y para apaciguar el
sufrimiento que ha suscitado recurre a la musica:

Aguisdsse la duefia, fiziéronle logar;

temprd bien la vihuela en un son natural;

dexd caer el manto, pards’ en un brial:

comengd una laude, homne non vio tal. (estr. 178)

Tarsiana, quince afios més tarde® repite la misma escena, siguiendo los ruegos de
Antinagoras:

Mas atn, te lo ruego, en amor te lo pido,

tornes a €l e mete hi el tu son complido,

si 1 bien entendieres e yo bien s6 creido

que querrd Dios que seya por ¢l tu son guarido. (estr. 501)

L Ofr- D Devoro, «Dos notas sobre el Libro de Apolonio», en BHisp., LXXIV, (1972)
291 = 330; la primera nota esta dedicada al «Fondo y vocabulario musical del Poeman.

2 Asi, A.D.DeYERMOND, «Mester es sen peccadow», en RF, LXXVII (1965) 111 - 116; por el
contrario, veanse las matizaciones de I. C. Muscrave, «Tarsiana and Juglaric in the Libro de Apo-
lonion, en Medieval Hispanic Studies presented to R. Hamilton, ed. by A.D. DEYERMOND. Lon-
dres, 1976, p. 129 - 138.

' Es innecesario indicar que la animadversidn contra los juglares recorre todos los textos serios
de la Edad Media; la bibliografia sobre los juglares es muy abundante; me limitaré a citar los libros
clasicos de E. FaraL, Les jongleurs en France aw Moyen Age. Paris, 1910; R. MENENDEZ PIiDAL,
Poesia juglaresca y origenes de las literaturas romdnicas. Madrid, 1957; y el estudio reciente de
L. ALLEcr1, Teatro e spettacolo nel Medioevo, Roma-Bari, 1988,

* estr. 348d. Cito el Libro de Apolonio segin la edicién de M. Alvar, 3 vols. Madrid, 1976
(a partir de ahora: ALvar, II).



166 Carlos Alvar

El recuerdo del Penitencial de Tomas de Cabham es inevitable. En el famoso tex-
to, el que luego seria obispo de Canterbury, escribe a finales del siglo XIII, pocos
anos después de nuestro anonimo autor:

Tria sunt histrionum genera. Quidam transformant et transfigurant corpora sua per turpes
saltus et per turpes gestus, vel denudando se turpiter, vel induendo horribiles larvas, et om-
nes tales damnabiles sunt, nisi reliquerint officia sua. Sunt etiam alii qui nihil operantur,
sed criminose agunt, non habentes certum domicilium, sed sequuntur curias magnatum et
dicunt opprobia et ignominias de absentibus ut placeant aliis. Tales etiam damnabiles sunt
[...]1 Est etiam tertium genus histrionum qui habent instrumenta musica ad delectandum
homines, et talium sunt duo genera. Quidam enim frequentant publicas potationes et lasci-
vas congregationes, et cantant ibi diversas cantilenas ut moveant homines ad lasciviam, et
tales sunt damnabiles sicut alii. Sunt autem alii, qui dicuntur ioculatores, qui cantant gesta
principum et vitam sanctorum, et faciunt solatia hominibus vel in aegritudinibus suis vel in
angustiis, et non faciunt innumeras turpidines sicut faciunt saltatores et saltatrices et alii
qui ludunt in imaginibus inhonestis et faciunt videri quasi quaedam fantasmata per incan-
tationes vel alio modo. Si autem non faciunt talia, sed cantant in instrumentis suis gesta
principum et alia talia utilia ut faciant solatia hominibus, sicut supradictum est, bene pos-
sunt sustineri tales ...°

[Son tres las clases de histriones. Unos, que transfiguran y transforman sus cuerpos me-
diante saltos y gestos vergonzosos, o desnudiandose vergonzosamente, o llevando horribles
mascaras: todos ellos son condenables, a no ser que abandonen su actividad. Hay otros que
en nada trabajan v que viven en la delincuencia, sin tener un domicilio cierto, sino qgue siguen
las cortes de los nobles, v dicen oprobios e ignominias de los ausentes, para agradar a los de-
inas: éstos también son condenables [...] Hay ademas un tercer tipo de histriones que llevan
instrumentos musicales para deleitar a los hombres; éstos son de dos clases: unos, que fre-
cuentan los lugares publicos de bebida y las reuniones lascivas, cantando alli cantos variados
para mover a los hombres a la lascivia: éstos, son condenables, como los anteriores. Hay
otros, a los que llaman juglares, que cantan los hechos de los nobles v la vida de los santos,
gue dan solaz a los hombres en la amargura o en la tristeza, ¥y no cometen actos Vergonzosos
como los saltadores v las saltadoras y los gue actiian con aspecto deshonesto y aparentan ser
casi fantasmas por encantos o de cualquier otro modo. Si no lo hacen, sino que cantan con sus
instrumentos las hazafias de los nobles y otras cosas igualmente tiles para solazar a los
hombres, tal como se ha dicho antes, bien se pueden mantener ...]

Y del mismo modo, podia haberse aducido el testimonio del trovador Guiraut
Riquier, pues sus palabras resultan igualmente cercanas®.
En vista del fracaso de su primera actuacion musical, Tarsiana recurrird a otros

elementos de su repertorio, y concretamente a las adivinanzas.

* TowmAs DE CABHAM O DE CANTERBURY, Sumima Poenitentia; tomo el texto de E. K. CHAMBERS,
The Medieval Stage. 2 vol. Oxford, 1967 (1° ed. de 1903), 11, Appendix G, 262 -3,

¢ Me refiero, naturalmente a las conocidas Suplicatio y Declaratio que escribio el trovador en la
corte de Alfonso X de Castilla en torno al afio 1275; los textos son muy conocidos, ¥ han sido publi-
cados por V. BErToLucct Pizzorusso, «La supplica di Guiraut Riquier e la risposta di Alfonso X di
Castiglian, en Studi Mediolatini e Volgari X1V, (1966}, 9 - 135; E. Vuoro, «Per il testo della Supplfi-
ca di Guiraut Riquier ad Alfonso X», en SM IX (1968, 729 - 806. Véase también, R. MENENDEZ
PipaL, Poesia juglaresca y origenes de las lenguas romdnicas. Madrid, 1957, C. Auvar, Texios tro-
vadorescos sobre Espafia y Portugal. Madrid, 1978.



De Apolo a Orfeo. A proposito del Libro de Apolonio 167

El caso de Apolonio, por el contrario, es singular; como extranjero que es, podria
verse identificado en el grupo de los juglares’ aunque se ha redimido parcialmente
con su habilidad en el juego de pelota. Sélo la corona podra amansarle la tristeza,
devolviéndole simbélicamente la dignidad real, que habia puesto de manifiesto al es-
coger el lugar que le correspondia en la mesa. Luego,

fue levantando 'l rey unos tan dulces sones,

doblas e deballadas, temblantes semitones;

a todos alegraba la voz los corazones;

fue la duefia tocada de malos aguijones.

Todos por una boca dizién e afirmaban

que Apolo nin Orfeo mejor non violaban ... (estr. 189 —190a—b)

La actuacion de Apolonio ha sido musical. Asi, el recuerdo de Orfeo es exacto y
adecuado, y sin embargo, no aparece en las demas versiones: el anénimo versifica-
dor de la cuaderna via puede sentirse orgulloso de la precision con que ha utilizado
el recuerdo mitologico.

La alusion a Apolo podria deberse a un juego de palabras mas basado en el signi-
ficante (Apolo-Apolonio) que en el significado que realmente tenia el nombre de
este dios en la Edad Media, pues es uno de los miembros de la tetralogia pagana o
sarracena al lado de Tervagant, Jiipiter y Mahoma o de Saturno, Marte y Japiter®,
en esa concepcion, Apolo es adorado como dios de la sabiduria; pero el mismo jue-
go se repite en casi todas las demas versiones, y desde luego, estd presente en las re-
dacciones en latin

Et ita fecit, ut discumbentes non Apollonium sed Apollinem existimarent®.

[Y lo hizo de tal modo que los comensales lo consideraron Apolo, no Apolonio].
Y de modo similar se expresan la Gesta Romanorum vy el incunable zaragozano:

e tanya ante el rey con tan gran dulgor, de manera que todos pensassen que no fuesse Apo-
lonio, mas Apollo™,

Sin embargo, ni la version francesa, ni la toscana que vamos a utilizar de refe-

" L.ALLEGRI, Teatro e spettacolo nel Medivevo, Roma-Bari, 1988 (citado Allegri), p. 86.

¥ Pueden consultarse al respecto los repertorios de L. F. FLutre, Table des noms propres avec
toutes leurs variagnies figurant dans les romans du Moyen Age écrits en frangais ou en provengal et
actuellement publiés ou analysés. Poitiers, 1962 o de G. D. WesT, French Arthurian Prose Roman-
ces. An Index of Proper Names. Toronto, 1978,

P Avrvar, II, pp. 243 — 244,

" Arvar, II, p. 542, El texto de la Gesta Romanorum apenas difiere: «Pulsabat ante regem
tanta dulcidine, ut omnes non Appollonium sed Appollinem crederent (ALvar, I1, 542, cap. XVI).

' Se trata de L ‘ystoire du roy Appollonius de Tire, publicada por CH. B. LEwis, «Die altfran-
zisischen Prosaversionen des Appollonius-Romans», en BF, XXXIV, (1915), 1 — 277 (citado a par-
tir de ahora Lewis), 46 — 147, Este texto interesa porque surgio de un ambiente literario préoximo a
Adam de la Halle, el gran autor teatral del siglo X1II; al menos, esa idea es la de Lewis (por el con-
trario, véase E. Farar, R, XLIIL (1914), 443 — 445).

> Empleo el fragmento publicado por T. MazzanTi en «La fonte dei Cantari di Apollonio di



168 Carlos Alvar

rencia” aluden a semejante comparacién mitoldgica entre el ptiblico de Apolonio:

Appollonius prist la harpe et descendi du palais et entra en ung vergier et osta se wardecorps
et fist ung cappiel de flour et le mist sour son cief que il ot moult biel et moult blons. Quant il
fu bien et biel appareilliés et il ot sa harpe acordée & son plaisir, il s’en repaira ou palais et vint
devant le roy et sa fille et les prinches qui seoient atables et au mengier et sambloit a mervuelle
bien gentilx menestrels. Ly rois dist: «Bien soit venus ly menestrel». «Sire rois, dist Appollo-
nius grant honneur vous doinst Dieux». «Or nous esbanoiies. j. pau!», dist li rois. «Sire,
moult vollentierss, dist il. Il mist le main & I'instrument et le fist sonner et puis lait sa voix al-
ler et fist une acordance si tres melodieuse que che sambloit mieux vois d’angle que d’omme
terriien, si que li rois et tout chil qui I’ooient en estoient tout esbahy et commenchierent tout 4
criier: «oncques mais ne fu oiie si grant melodie de vois et d’instrument»™.

[Apolonio tomd el arpa y bajo del salén y entrd en un jarding se quitd el manto e hizo una
guirnalda de flores; se la puso en la cabeza que era bella y rubia. Tras arreglarse con esmero y
cuidado, v después de templar ¢l arpa a su antojo, regresd al salon v se presentd ante el rey, su
hija v los nobles que estaban sentados a la mesa comiendo, y se parecia extraordinariamente a
un buen minstril. El rey dijo: «jSea bienvenido el ministril! » «Sefior rey — le contestd Apolo-
nio — jDios os conceda gran honra!» «Deleitadnos ahora un poco», le dijo el rey. «Sefior,
con mucho gustos, respondid él. Tomd el instrumento v lo hizo sonar; luego, deja ir su voz,
haciendo una armonia tan melodiosa que mds parecia voz de angel que de hombre mortal, de
tal forma que el rey y todos cuantos lo escuchaban estaban admirados y empezaron a excla-
mar: «jMNunca fue oida tan gran melodia de voz e instrumento!»]

Sin tantas concesiones a la amplificatio, el texto toscano también ignora cual-
quier comparaciéon con las divinidades paganas:

Apolonio glie si mise indoso [le pil belle vestimenta del Re] e misesi la corona del’oro in
capo, e comincio a sonare ed a chantare; e cosi cantando e sonando vene dentro ne la corte
dov’erai Re e la donzela con tuta la sua giente. Quando i Re e tuti i baroni de la corte guar-
darono Apolonio che pareia cosi belo signiore, e udirono come egli sonava e cantava tuti si
feciono grande meraviglia e quasi tuti furono ismariti i loro medesimi, e guardava ['uno
"altro per grande meraviglia e dicievano che la figliuola de Re non sa niente, Ed Apolonio,
quando ebe solazata la corte, usci di fuori e dispogliosi la vestimenta de Re".

[Apolonio se vistié [el mds hermoso vestido del rey] v se puso la corona de oro en la cabeza
y empezd a tocar v a cantar; y asi, cantando.y tocando, entrd en la corte donde estaban el rey
y la doncella con toda su gente. Cuando el rey y todos los nobles de la corte vieron a Apolonio
que parecia tan buen sefior, y oyeron como tocaba y cantaba, todos se admiraron, y casi todos
estaban sorprendidos: se miraban unos a otros maravillados y decian que la hija del rey no
sabe nada. Apolonio, tras solazar a la corte, salid fuera y se despojé del vestido del rey].

Extrana mas el silencio si se tienen en cuenta las circunstancias culturales del mo-
mento en que se produjeron estas dos versiones, cuando los personajes mitologicos

Tiro, di Antonio Pucci», en Convivium, XXVI, (1958), 315 - 326; el texto que nos interesa se en-
cuentra en las p. 321 - 326 (citado a partir de ahora MazzanTi).

¥ Tanto en el caso del texto francés, como en el del toscano vy en el del Libro de Apolonio, des-
taca la utilizacion de fuentes cultas, en latin, v el destino final de la obra, que se dirige a un piblico
con menor preparacion intelectual, pues en principio desconoce la lengua de los «clérigos», La obra
francesa y la version toscana son de finales del siglo XIII o de muy principios del siglo XIV.

¥ Lewis, p. 7.

5 MazzANTI, p. 325.



De Apolo a Orfeo. A proposito del Libro de Apolonio 169

se consideraban habitantes de pleno derecho del mundo literario. En todo caso, pa-
rece obvio que la tradicion francesa o italiana tenian preparado el terreno para este
tipo de alusiones: bastara recordar que la continuacion del Roman de la Rose lle-
vada a cabo por Jean de Meun es de la misma época que la elaboracion francesa en
prosa de la historia de Apolonio; por otra parte, Dante era contemporaneo del texto
toscano. Quizds sea licito deducir que los autores francés y toscano tenian una for-
macion literaria muy inferior a la de los escritores citados, hecho que no dudara na-
die; pero parece también que su nivel debia estar muy por debajo de la preparacion
mitolégica del andnimo poeta castellano.

Tenemos, pues, que algunas versiones aluden a Apolo haciéndose eco del texto la-
tino. Sin embargo, el Libro de Apolonio alude a Orfeo y al hacerlo coincide con Go-
dofredo de Viterbo:

Surgit Apollonius facie formaque decora

intonuit cithara dedit organa voce sonora
visus eis satis est Orpheus arte bona'.

[Aparece Apolonio y adorna su rostro v su aspecto; templa la citara y entona con voz 50-
nora. Bien parece a muchos de ellos que sea Orfeo, por su buen arte].

Por el contrario, en el Pantheon no se alude a Apolo, v las relaciones textuales
entre esta obra latina y el poema castellano son inexistentes'”. Hay que aceptar, en
definitiva, que Orfeo es aportacion personal del poeta castellano, buen conocedor
de la teoria y practica musicales.

Si Orfeo es considerado durante la Edad Media como el mayor de los misicos,
capaz de visitar el Hades y de salvar a Euridice gracias a los sonidos de su intrumen-
to — y el recuerdo de Boecio es inevitable —, no sorprendera que a él se refiera el
autor del Libro de Apolonio, pero sorprende que los demis autores — incluyendo a
los latinos — no lo tuvieran presente como término de la comparaciéon y forma de
encomiar la habilidad del rey de Tiro.

Solo se podria justificar este silencio si la actividad desarrollada por Apolonio en
la corte de Architrastres no coincidiera exactamente con las habilidades de Orfeo; o
dicho de otro modo, si en la actuacién de Apolonio en los textos originales la musica
s6lo constituia una parte del repertorio, la presencia de Orfeo estaria poco justifi-
cada, a la vez que se comprenderia mucho mejor que fuera Apolo el dios invocado,
por su Il;ama como protector de la sabiduria en general y de las artes escénicas en par-
ticular™.

% S.SmGER, Apollonius von Tyrus. Untersuchungen iiber das Fortleben des antiken Romans
in spitern Zeiten. Halle a. 5., 1895 [Tiibingen, 1974], cap.4; p.150 vy ss5. MignE en P. L., vol.
CXCVIII, col. 871 y s5. no publica la parte del Pantheon que ahora nos interesa, y remite a la edi-
cion de L. A. MuraTtor1. El texto citado aparece en la edicion de Singer, p. 157, estr. 44,

" Cf. E. Kiess, Die Erzithlung von Apollonius aus Tyrus. Eine geschichtliche Untersuchung
tiber ihre lateinische Urform und ihre spiteren Bearbeitungen, Berlin, 1899, (Citado a partir de
ahora como KLgss), p. 384 — 411. SinvGer, p. 150 y ss.

'® Asi, S. Isiboro, Etymologiarum, XVIII, LI: «Quid quo patrono agatur, Et est plane in arti-



170 Carlos Alvar

Volvamos al texto latino en busca de la solucién, v de nuevas cuestiones:

Discumbentes una cum rege in laude clamare coeperunt et dicere (non potest melius, non
potest dulcius!» Post haec deponens lyram ingreditur in comico habitu et mirabili manu et
saltu inauditas actiones expressit, post haec induit tragicum: et nihilominus admirabiliter
complacuit ita, ut omnes amici regis et hoc se numquam audisse testarentur nec vidisse'.

[Los comensales y el rey empezaron a alabarlo v a decir «no puede ser mejor, no puede ser
mas dulce». Luego, dejando la lira, entrd vestido de comico v llevd a cabo acciones inauditas
de forma admirable, con la mano y saltando; después de esto, lo hizo como actor tragico: y de
modo no menos admirable agrado asi, que todos los amigos del rey y el mismo rey atestigua-
ban que nunca habian oido ni visto nada semejante.]

Después de cantar, Apolonio abandona la lira y lleva a cabo un repertorio comico
con gestos y saltos; al terminar esta parte del espectiaculo, emprende una actuacion
tragica. El repertorio es el de un actor consumado, y no sélo el de un intérprete de
poesia lirica. Apolonio ha demostrado ser, a la vez, cantor, actor e histrio; es el re-
cuerdo de lo que fue la época durea del teatro greco-latino®®.

Ni en el incunable castellano, ni en la Gesta Romanorum se recoge una referencia
semejante a la actuacion de Apolonio; tras los elogios, todos se despiden:

E los que estavan con el rey dixieron que nungua havian visto ni oido cosa mejor®'.

Por el contrario, la version francesa, inclinada a las ampliaciones y por tanto
dispuesta a suministrar abundantes detalles, describe con mayor exactitud la actua-
cion del rey de Tiro:

Appollonius mist jus le harpe et commencha a canter canchons et dire fabliaux, ystoires et
romans de rois, de ducz et de prinches, et ly avenoit trop bien quanguez il faisoit car il es-
toit a mervellez gracieux en tous ses dis et en ses fais™.

[Apolonio dejo el arpa ¥ empezo a cantar canciones y a decir Fabliaux, historias y narra-
ciones de reyes, de duques y de nobles, y le quedaba muy bien todo lo que hacia, pues era sor-
prendentemente agradable en todos sus hechos y sus dichos].

Realmente, se trata del repertorio de un juglar, que tras la musica y la lirica pasa a
la narracion. De cantor se ha convertido en agctor; sin embargo, el autor de esta ver-
sion ha tenido cuidado de no aludir a otras actividades mas emparentadas con los
juglares de menor rango: el Aistrio no cabe en la noble figura de Apolonio, aunque

bus scenicis Liberi et Veneris patrocinium, quae privata et propia sunt scenae, de gestu et corporis
fluxu. Nam mollitiam Libero et Veneri inmolabant, illi per sexum, illi per luxum dissoluti; quae
vero ibi vocibus et modis et organis et lyris transiguntur, Apollines et Musas et Minervas et Mercu-
rios patronos habents. (ed. de W. M. Linpsay, vol, I, Oxford, 1971; 17 ed. 1911).

¥ Arvar, I, p. 244, cap. XVI.

' Cf. W. BEARE, The Roman Stage, 1950, (Utilizo la traduccion italiana, 7 Romani a teatro.
Roma-Bari, 1986).

3 Aivar, 11, p. 542, Apenas hay diferencias con el texto latino de la Gesta Romanorum. «Dis-
cumbentes cum rege dixerunt, guod nunguam melius audissent nec vidissent» (ALvar, I, p. 542,
cap. XVI).

* Lewis, p.71-72.



De Apolo a Orfeo. A propdsito del Libro de Apolonio 171

el recuerdo del texto latino se conserva — con otro significado — en la calificacion de
gracieux que le concede la reelaboracion francesa.
Segin la version toscana,

Apolonio, quando ebe solazata la corte, usci di fuori e dispogliosi le vestimenta de Re [...];
e tornd ne la corte sonando e cantando si dolciemente che quelo di prima non era paruto
loro niente apo’ questa altra volta®™.

[Tras solazar a la corte, Apolonio salié fuera y se despojo del vestido del rey [...]; regresé a
la corte tocando v cantando con tanta dulzura que lo del principio no les parecié nada en com-
paracion con lo de esta vez.]

Dejaré al margen algunos aspectos que afectan a las distintas ramas de la tradi-
cion textual, como seria el de la corona del rey o la guirnalda de flores, que obligara
a Apolonio a salir del palacio para trenzarla o le obligara a permanecer en el salén a
la espera del presente regio. Tampoco quiero entrar ahora en cuestiones tan discuti-

das como la de la existencia del teatro en la Edad Media, v las caracteristicas del

mismo**, sobre todo en lo que respecta a Espafia®.

Creo que estamos ante uno de los pasos que han resultado mas dificiles de com-
prender vy traducir a los autores de las distintas versiones medievales. El comico ha-
bitu ha hecho que Apolonio se transformara sin mayores problemas en un «minis-
tril», y se le han adjudicado las actividades propias de este género de juglares, o
—como en el caso castellano — se ha omitido por completo, sin duda para evitar
equivocos incomodos. Por el contrario, ningan texto ha sabido qué hacer con el fra-
gicum latino. No extraifia; la situacion de estos géneros teatrales en el siglo XIII era
muy precaria’®, bastara considerar las definiciones que de ellos da Alfonso X*':

Comedia tanto quiere ser como saber que fabla del mantenimiento de las cibdades et de las
vilias et de los pueblos et tiran estas razones daguellos sabios al saber de la retorica que es
sciencia de fazer al omne ser bien razonado®®.

i MazzanTi, p. 325.

¥ Cf. C. J.StrATMAN, Bibliography of Mediaeval Drama 2" ed. 2 vols. New York, 1972. Para
aspectos mas puntuales, véase el libro clasico de E. K. CHaMmBirs, The Medieval Siage. 2 vol. Ox-
ford, 1967 (1° ed. de 1903); W. Typeman, The Theatre in the Middle Ages. Western European Stage
Conditions, c. 800 — 1576, Cambridge, 1978 v el util libro de Allegri, va citado.

¥ F.LAzaro CARRETER, Teatro medieval. 2* ed. Madrid, 1965: H. Lorez Moraves, Tradicion
¥ creacion en los origenes del teatro castellano. Madrid, 1968. R. E. Surtz ha publicado una colee-
citn de textos en Teatro castellano medieval. Madrid, 1987,

¥ S6lo tengo noticia de dos manuscritos anteriores al siglo X1V de obras dramaticas clasicas
conservados en bibliotecas espafiolas: en ambos casos se trata de comedias de Terencio en latin
(Biblioteca de Catalufia, ms. 1742 y Biblioteca Nacional de Madrid, ms. Vit. 5—4). La importancia
de Terencio es bien conocida, asi como la deuda de la Escuela con el autor latino; véase el minus-
cioso trabajo de C. ViLLa, La «lectura Terentii», vol. . Padua, 1984, que, aungue dirigido a Petrar-
ca, suministra interesantes materiales.

*" Tomo las definiciones que siguen de H. ALLEN Van Scoy, 4 Dictionary af Old Spanish
Terms Defined in the Works of Alfonso X, ed. por 1. A. Corris. Madison, 1986,

¥ General Fstoria, 1V. Van Scovy, s. v. Comedia.



172 Carlos Alvar

De acuerdo con esa definicion, cémico sera
Maestro que da enssennamientce de mantenimiento et comedia las razones dello puestas en
. 9
escripto™,
Y de forma similar, fragedia

quiere dezir tanto como razon de reprehendimiento de malas costumbres®®,

A la vez que el fraiedo es el

maestro que compone el libro et traiedia por la materia del quel faze®!,

En cierta manera, Apolonio podia presentarse como un cdmico y un tragico, pero
el publico medieval no pudo llegar a entenderlo, y lo prefirié como simple juglar, o
lo ennoblecié convirtiéndolo en musico, superior a Apolo y a Orfeo, vy asi lo hizo el
culto poeta castellano, dejando lejos a los juglares”.

Universidad de Alcala Carlos Alvar

**  General Estoria, IV. Van Scov, s. v. Comico.
% General Estoria, IV. Van Scoy, s. v. Tragedia.
M General Estoria, 1V. Van Scoy, s. v, Traiedo.

"Este trabajo ha sido realizado con una ayuda de la Fundacién Alexander von Humboldt.



	De Apolo a Orfeo : a propósito del Libro de Apolonio

