Zeitschrift: Vox Romanica
Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 48 (1989)

Artikel: Emocion y ética en el Libro de Apolonio
Autor: Deyermond, Alan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-37944

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-37944
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Emocion y ética en el Libro de Apolonio

El Libro de Apolonio, como muchas obras medievales, se puede estudiar dentro de
dos contextos: el genético o diacronico, y el codicolégico o sincronico. El contexto
genético abarca muchos siglos v varios idiomas, empezando con el Urfext perdido
que precede la Historia Apollonii regis Tyvri del siglo 111 (o tal vez algo mas tarde —
el primer manuscrito existente es del siglo X); dicho Urtext, segun indicaciones de
versiones posteriores, tanto latinas como vernaculas, parece haber insistido en el
tema del incesto, debido a las convenciones de una sociedad matrilinear’. El contex-
to codicolégico, en cambio, subraya el elemento religioso. El manuscrito Ginico del
Libro de Apolonio comparte el codice K.I11.4 de la biblioteca de El Escorial con la
Vida de Santa Maria Egipciaca y el Libre dels tres reys d’Orient®. Hay diferencias
obvias entre las tres obras, v sobre todo entre los dos poemas de contenido explicita-
mente cristiano y el Libro de Apolonio. Las semejanzas, sin embargo, son impor-
tantes: la accion de todas las obras se desarrolla en el Este del Mediterraneo y sus re-
giones costeras e incluye una estancia bastante larga en Egipto; los protagonistas
viajan para escaparse (en dos casos, para escaparse de la muerte que les amenaza),
enfrentandose con graves peligros en el viaje (tempestad, naufragio, salteadores o
piratas); el tema central es el conflicto entre la virtud y el vicio. Ademas, el Libro de

! Durante muchos afios la Gnica edicion de la Historia Apollonii regis Tyri que se podia utilizar
era la de ALExanwpeR RiEesE, Leipzig, 1893. Ahora hay tres gue tienen en cuenta los resultados de la
investigacion moderna: son las de Divrtra Tsitsikri, Kénigstein (Anton Hain) 1981 (Beitrige zur
klassischen Philologie 134); G.G.A. KorTEKAAs, Groningen (Bouma's Boekhuis) 1984 (Medigevalia
Groningana 3); v GARETH SCHMELING, Leipzig (B.G. Teubner para la Akademie der Wissenschaf-
ten des DDR Zentralinstituts fir alte Geschichte und Archéologie) 1988, Véanse Ben Epwin Per-
rY, The Ancient Romances: A Literary-Historical Account of their Origins, Berkeley (University
of California Press) 1967 (Sather Classical Lectures 37), p. 294 — 324; Itavo Lana, Studi sul ro-
manzo di Apollonio re di Tiro: corso di letreratura latina, Torino (G. Giappichelli) 1975; M. Rita
MNocera Lo Giupice, «Per la datazione dell’ Historia Apollonii regis Tyvrin, Atti dell’Accademia Pe-
loritana dei Pericolanti, Messinag 55 (1979) [la fotocopia que consulté no lleva niumeros de piginas];
GroacHmvo CHIARING, «Esogamia e incesto nella Historia Apollonii regis Tyrin, Materiali e Discus-
sioni per "Analisi dei Testi Classici 10— 11 (1983), 267 — 292; ConsveLo Ruiz-MoNTERD, «La estruc-
tura de la Histroria Apolionii regis Tyrin, Cuadernos de Filologia Cldsica 18 (1983 — 1984), 291 — 334;
M. Mazza, «Le avventure del romanzo nell’Occidente: la Historia Apoflonii regis Tyrin, en Le
trasformazioni della cultura nella tarda antichita: Atti del convegno tenuto a Catania, Université
degli Studi, 27 sett. —2 ott. 1982, Roma (Jouvence) 1985 (Collezione Storia 19}, 11. p. 597 — 645
(estos trabajos recientes incluyen las fichas bibliogrificas para la investigacion anterior). Para cues-
tiones del Urrext, véanse MARGARET ScHLAUCH, Chaucer’s Constance and Accused Queens, New
York (New York University Press) 1927; Painie H. Goere, «The Narrative Material of Apollonius
af Tyrew, E[nglish] L[iterary] H[istory] 5 (1938), 150—172.

* Apolonio, fols. 1' - 64"; Maria Egipciaca, fols. 65" — 82" Tres reys, fols. 82 — 85*. El codice
concluye con un breve fragmento religioso en prosa catalana, fol. 86",



154 Alan Deyermond

Apolonio y la Vida de Santa Maria Egipciaca empiezan con escenas de acusado ero-
tismo, y terminan con la presentacion explicita del protagonista como ejemplo que
debe seguir el pablico de la obra. Apolonio vy Tres reys d’Orient tienen como movil
inicial de la accion la reaccion furiosa de un rey malvado que se siente amenazado, v
contrastan al final el premio de los justos con el castigo de los malos. Es verdad que
hay muchos codices medievales de contenido muy heterogéneo, pero también hay
muchos que agrupan obras de género v/o de tema semejantes’. No hay nada inso-
lito, por lo tanto, en las semejanzas que acabo de apuntar entre las tres obras del co-
dice Esc. K.II1.4.

Los dos aspectos comentados — el folklorico-escandaloso, heredado de la Histo-
ria Apollonii regis Tyri y a través de ésta del Urtext, y el religioso, indicado por el
contexto codicoldgico — se anuncian en el programa poético formulado en las pri-

meras estrofas:
En el nombre de Dios v de Santa Maria,
si ellos me puiassen estudiar querria,
componer un romance de nueva maesiria
del buen rey Apolonio v de su cortesia.
El rey Apolonio, de Tiro natural,
que por las aventuras visco grant temporal,
como perdio la fija v la mujer capdal,
como las cobrd amas, ca les fue muy leval.
En el rey Antioco vos quiero comengar,
que pobld Antioca en puerto de la mar,
del su nombre mismo fizola titolar:
si estong” fuesse muerto no 1'debiera pesar®.

Los elementos claves que se definen aqui son la intencidn religiosa (lab), el interés
intelectual del poeta («estudiar», 1b), la virtud y las cualidades reales y cortesanas de
Apolonio (1d), el contraste entre Apolonio y Antioco (3d), v el argumento de la obra
(2bcd). La estrofa 2 indica que la narracion seguira el disefio de los libros de aven-
turas de la tardia antigiiedad griega, pero con modificaciones importantes. La fic-
cion helenistica — Dafnis y Cloe, de Longus, es un ejemplo muy conocido — suele
tener como protagonistas amantes jovenes y virgenes, separados por obstaculos ar-
bitrarios (borrascas, secuestres por piratas, identificaciones erréoneas) v reunidos fi-
nalmente para la consumacion de su amor’. En el Libro de Apolonio vemos a aman-

* Por ejemplo, véanse los citados por RonaLp E. Surtz, « The Spanish Libro de Apolonio and
Medieval Hagiography», Medioevo Romanzo 7 (1980), 328 — 341, v Maria Jesus Lacarra,
«Amor, misica v melancolia en el Libro de Apolonios, en Actas del I Congreso de la Asociacion
Hispdnica de Literatura Medieval, ed. VicenTE BELTRAN, Barcelona (PPU) 1988, p. 369 - 379,

* Libro de Apolonio, ed. MANUEL Arvar, Barcelona (Planeta) 1984 (Cldsicos Universales Pla-
neta 80), estr. 1= 3. Cito de esta edicion por ser una version facilmente asequible de la edicion publi-
cada por Alvar en su editio maior en 3 tomos, Madrid (Castalia v Fundacion Juan March) 1976.
Corrijo alguna que otra errata de imprenta v modifico los acentos.

Véanse Perry, The Ancient Romances; y ConsueLo Ruiz-MonTERO, «Los origenes de la no-



Emocion y ética en el Libro de Apolonio 155

tes separados por una serie de obstaculos arbitrarios y reunidos al final para vivir fe-
lizmente juntos. Se notan, sin embargo, dos diferencias de suma importancia: las re-
laciones incestuosas constituyen una parte fundamental del argumento, y los aman-
tes separados no son virgenes sino un matrimonio y, desde hace pocos momentos,
padres.

El papel fundamental del incesto no estriba solamente en que la relacion de An-
tioco y su hija inicia la accion. El origen sexual de la historia esta siempre presente
— a menudo de manera insistente. El episodio inicial de la unidn incestuosa de An-
tioco y su hija llega a ser subtexto de los episodios que siguen: es aludido directa o
indirectamente repetidas veces, y hace eco en una serie de relaciones: Apolonio y
Luciana, Antinagora y Tarsiana, Apolonio y Tarsiana. Dicha interpretacion puede
sorprender, pero coincide con lo que se encuentra en la Historia Apollonii regis Tyri
y en otras versiones tempranas (véanse los estudios citados en la nota 1), ¥ queda
confirmada por el analisis textual del poema castellano. Una relacion incestuosa
entre padre ¢ hija no necesita explicacion mas alla de la lujuria y del abuso del po-
der, vy el poeta subraya la hermosura de la hija (estr. 4). Se trata de un tema muy di-
fundido en el folklore®, y constituye una parte esencial de muchas obras literarias.
Sin embargo, en algunos casos al menos se debe aceptar la conclusion de Margaret
Schlauch (p. 40 — 45): las historias del incesto reflejan a menudo una primitiva etapa
matriarcal de la sociedad, en la cual un hombre reinaba sélo porque estaba casado
con la jefa de la tribu, de modo que, al morir la jefa/reina, su marido sélo podia
conservar su poder al casarse con la sucesora, su propia hija. T.E. Pickford nos re-
cuerda que, segin la hipotesis de Robert Graves, la mitologia griega recuenta la lu-
cha entre la sociedad matriarcal y el nuevo sistema patriarcal’. Pasa a sefialar varios
aspectos de la Historia Apollonii regis Tyri v de obras relacionadas con ella que
quedan oscuros a menos que los leamos en el contexto de la sucesion matrilinear al
trono. El analisis de los episodios posteriores del Libro de Apolonio confirma la ne-
cesidad de tal lectura. Es verdad que Apolonio quiere casarse con la joven porgue se
enamoro de ella de oidas — motivo que, como senala Maria Jests Lacarra, proviene
del amor cortés («del buen rey Apolonio y de su cortesia», 1d) y que contrasta con la
lujuria de Antioco®. Notese, sin embargo, que al solucionar la adivinanza Apolonio
tiene el derecho de casarse con la princesa, y que — a pesar de que no se case con ella
— sucede al trono cuando ella muere:

vela griega: revision critica v nuevas perspectivasw, Studia Philofogica Salmanticensia 5 (1981),
273 =301, v La estruciurg de la novelg griega, Salamanca (Universidad) 1988 (Acta Salmanrticensia,
Esrudios Filoldgicos 196),

® Véase mi «Motivos folkléricos v técnica estructural en el Libro de Apoloniow, Filologia 13
(1968 — 1969 [1970]), 121 - 149, Resumo o modifico en esta seccidn del presente articulo algunas par-
tes de mi trabajo anterior.

T wApollonius of Tyre as Greek Myth and Christian Mystery», N 59 (1975), 599 — 609 (p. 599).

¥ wAmor, musica y melancolia», p. 370.



156 Alan Devermond

Dil’ que es Antioco muerto e soterrado,
con él murid la fija, que le dio el pecado,
destruyolos a amos un rayo endiablado.

A ¢l esperan todos por darle el reinado. (248)

En el noviazgo de Apolonio y Luciana hay palabras que parecen reflejar una version
primitiva en la cual prevalecia el incesto: por ejemplo, la ambigiiedad de «violar»
(185¢) y «violadory (186d), o el empleo de «fija» cuando Apolonio entra en la habi-
tacion de Luciana (214b). No es que en el Libro de Apolonio haya elemento inces-
tuoso en la relacion entre Apolonio v Luciana, sino que el poeta parece transmitir
inconscientemente una ambivalencia heredada del Urrext a través de la Historia
Apollonii regis Tyri®. Otto Rank sugirié hace muchos afios que en una version pri-
mitiva de la historia hubo una geminacion de personajes con relaciones incestuo-
sas'; en el poema castellano se nota la geminacion de incidentes: por ejemplo, las
adivinanzas en el cortejo de la hija de Antioco y en la reunién de Apolonio y Tar-
siana, o la competencia para casarse con la hija de Antioco y (estr. 204 — 05) con Lu-
ciana (Phipps comenta acertadamente la geminacion). Luciana trata en vano de
consolar a Apolonio naufrago con la miusica (160), y Tarsiana igualmente
(495 —98)"". La mujer de Antioco muere, dejando a una hija (4ab), y la de Apolonio
igual. El caso mas notable es el encuentro de Apolonio con Tarsiana, cuando no se
reconocen todavia como padre e hija:

MNunca tanto le pudo dezir nin predicar,
que en otra leticia le pudiese tornar,
con grant cuita que hobo, non sopo qué asmar,
fuele amos los bracos al cuello a echar.
Hobosse ya con esto el rey a ensafiar,
hobo con felonia el brago a tornar,
habol® una ferida en el rostro a dar,
tanto que las narizes le hobo sangrentar. (527 — 28)

Esta violencia gratuita queda incomprensible, sobre todo cometida por un hombre
cuya cortesia es subrayada a lo largo del texto, si no la interpretamos como el re-
chazo instintivo de contacto fisico con una joven atractiva cuyo parentesco con
Apolonio se reconoce subconscientemente (Rank, p. 349 — 350, comenta la escena
correspondiente de la Historia latina). Vale la pena notar que cuando padre ¢ hija se

? Para otros ejemplos de la ambigiiedad en esta relacion y en otras, véase CAROLYN CALVERT
Pureps, «El incesto, las adivinanzas y la misica: disefios de la geminacion en el Libro de Apolo-
niow, El Crotalén: Anuario de Filologia Espariola 1 (1984), 807 — 818, Hay ecos semejantes, pero
no siempre idénticos, en las dos versiones castellanas en prosa del siglo XV: véase Apollonius of
Tvre: Two Fifteenth-Century Spanish Prose Romances, «Hystoria de Apolonio» and «Confisydn
del amante: Apolonye de Tvro», Exeter (University) 1973 (Exeter Hispanic Texts 6), p. 87— 108,

W Das Inzest-Motiv in Dichtung und Sage: Grundziige einer Psychologie des dichierischen
Schaffens (1912), 2* ed., Leipzig vy Wien, 1926, p. 349 — 350.

" Véanse Puipps, p. 814 — 815, y LAcARRA, p. 375.



Emocién y ética en el Libro de Apolonio 157

reconocen, de modo que no hay peligro de contacto sexual, Apolonio «Prisola en sus
bragos con muy grant alegria/diziendo: ¢;Ay, mi fija, que yvo por vos muria [...»
(544ab) — otra vez mas hay ambigiiedad inconsciente, en las palabras «yo por vos
muria«?, Finalmente, es significativo que Antindgora llega a ser rey de Antioquia
porque se casa con la hija del rey, Apolonio (617 — 618): Apolonio habia sucedido al
trono al morir la hija de Antioco, v el derecho al trono parece pasar en la linea feme-
nina (notese que Apolonio no cede a Antinagora el trono de Tiro, porque no habia
adquirido éste de la misma manera). Notese también que cuando muere Architras-
tres, rey de Pentapolin, su yerno Apolonio hereda el trono (622, 627 — 629).

La importancia de la mar y de las borrascas en la ficcion helenistica se conserva y
hasta se aumenta en la Historia Apollonii regis Tyri y en sus derivados, de modo que
parecen ser correlativo objetivo de las emociones de los personajes — emociones tan
violentas que amenazan destruirles. Maxwell S. Luria dice que en la literatura clasi-
ca la tempestad tiene tres sentidos: la inestabilidad de la vida, la tentacion, y el prin-
cipio metafisico de lo material; en la literatura medieval, concluye, suele tener valor
simbdlico®. Vale la pena recordar el simbolismo sexual de olas y vientos en la lirica
tradicional de muchos paises’®. Para Antonio M, Scarcella, la mar en la ficcién he-
lenistica es ambivalente: es dafiosa pero también provechosa®. Asi, su empleo no
solo tiene valor técnico (el de prolongar la accion y complicarla), sino que simboliza
la ambigiiedad de la condicién humana. ;Hasta qué punto se pueden aplicar estos
conceptos al Libro de Apolonio? La frecuencia léxica no puede ser criterio exacto,
pero si puede servir como indicacion aproximada. La palabra mar ocurre 37 veces
en el texto, ondas 10 veces (3 con mar), y viento(s) 16 (1 con mar). La formula «la
tempesta e el mal temporal» se encuentra en 110a y 456a, tempesta dos veces mas
(547c, 572c), vy temporal una vez, en una ambigiiedad interesante: «que por las aven-
turas visco grant temporal» (2b), donde la duracién de las aventuras del héroe se
asocia con las tempestades. El desenlace de la acciéon confirma que la ambigiiedad
no es meramente casual: las tempestades cesan después de la que lleva a Apolonio a
Mitalena, donde se reiine con la hija que creia muerta, y poco después un angel le
dice en visién que su mujer, que también creia muerta, vive y que esta a punto de
reunirse con ella (577 — 583). En esta version cristiana de la historia, la mar y las
tempestades ya no son totalmente arbitrarias, sino que llegan a obedecer la voluntad
de Dios, como comenta Apolonio:

2 Cf. «Nunca agueste dia no lo cuidé veyer,/ nunca en los mios bragos yo vos cuidé teners
(545ab).
13 The Christian Tempest: A Symbolic Motif in Medieval Literature, tesis inédita, Princeton Uni-
versity, 1965; resumen en Dissertation Abstracts International 26 (1965 — 1966), 5439,

¥ Véase mi «Pero Meogo's Stags and Fountains: Symbol and Anecdote in the Traditional Ly-
ricw, RomPhil. 33 (1979 — 1980), 265 — 283 (p. 273 — 278).

B &Il mare (le fonti, i fiumi): I'altra faccia della geografia ideale dei romanzi erotici grecin, Eu-
phrosyne, nueva serie 16 (1988), 257 —270; 18 (1990), 237 — 246,



158 Alan Devermond

iBuena fue la tempesta, de Dios fue permetida,
por onde nés hobiemos a fer esta venida! (547 cd)™®

De modo parecido, en el Libro de Apolonio — a diferencia de la Historia Apollonii
regis Tyri — la llegada de los piratas resulta de la oracion de Tarsiana:

Sevendo Tarsiana en esta oracion,
rencurando su cuita e su tribulacion,
hobo Dios de la huérfana duelo e compasidn:
envidl su acorro, oyo6 su peticion. (384)"

La interpretacion de la funciéon de mar y tempestad en el Libro se subraya en la alti-

ma estrofa:
El Sefior que los vientos e la mar ha por mandar,
El nos dé la su gracia e nos defle guiar (656ab)

Las borrascas que en la ficcion helenistica son un correlativo objetivo de las emocio-
nes conflictivas conservan esta funcién, pero en la transposicion cristiana de dicha
ficcion que encontramos en el Libro de Apolonio reflejan también el concepto cris-
tiano de la vida en este mundo como una romeria hacia, o un exilio de, nuestra pa-
tria auténtica. San Agustin, que dijo en el primer capitulo de sus Confessiones que
Dios nos formo para si mismo, y que nuestros corazones no pueden estar tranguilos
hasta que reposen en El, hablé también de la vida tempestuosa de la sociedad hu-
mana (Confessiones, 1. 8). La terminacion de la serie de aventuras ya no es arbitra-
ria, como en la ficcion helenistica, sino que constituye en el Libro el premio de la
virtud. Cuando la familia reunida reina en gran parte del Mediterraneo oriental,
esta sociedad restaurada v armoniosa parece ser un anticipo del reino de Dios.
Otro contraste notable entre la ficcion helenistica y la historia de Apolonio es que
en ésta, como ya se ha dicho, los amantes no son virgenes muy jovenes (Dafnis, por
ejemplo, tiene quince afios y Cloe trece), sino que en el momento de la separacion
hace unos nueve meses que estan casados y acaba de nacer su hija (no aprendemos
cuédntos afios tienen, pero la légica de la accién nos asegura de que Apolonio, al me-
nos, no puede ser adolescente). Tanto la Historia Apollonii regis Tyri como el Libro
de Apolonio empiezan con un estallido del deseo sexual y concluyen con la reunion y
el gozo sexual de dos amantes separados, pero la semejanza con la ficcion helenisti-
ca es mucho menos de lo que sugieren estas palabras, ya que el deseo sexual al prin-
cipio es incestuoso, los amantes verdaderos no se encuentran hasta bien avanzado el
argumento, y cuando se retinen al final hace unos trece o catorce afnos que estan ca-
sados, de modo que no tendran menos de 35 afios (Apolonio) y 30 (Luciana). Las
funciones de los tipicos amantes helenisticos se dividen, por lo tanto, entre dos pare-

1 Véase MaRrINA SCORDILIS BROWNLEE, «Writing and Scripture in the Libro de Apa!a&:‘o: The
Conflation of Hagiography and Romance», HR 51 (1983}, 159174,
" Véase SurTz, p. 329.



Emocion y ética en el Libro de Apolonio 159

jas: la pasion sexual entre dos amantes no casados se encuentra al principio en un
padre lujurioso v una hija sumisa, mientras que la reunion feliz es la de una familia
entera. El argumento tipico helenistico empieza por desplazarse hacia el vicio, y ter-
mina por un desplazamiento en sentido contrario, hacia la virtud familiar cristiana.
Apolonio y Luciana no sufren las vicisitudes de la fortuna (como pareja — Apolonio
las habia experimentado antes de encontrarse con Luciana) hasta que sea matada la
pareja pecaminosa. Poco después de la muerte de Antioco y su hija, el mecanismo de
la ficcion helenistica se reanuda, afectando ahora a Apolonio y Luciana. Estos asu-
men el papel erético central v lo transforman, no por la ausencia del amor sexual:

Entro entre los novios muyt gran dileccion,
el Criador entr’ ellos metid su bendicion;
nunca varon a fembra, nin fembra a varon,
non servid en est” mundo de mejor coracon. (241),

y Luciana queda prefiada la primera semana (242d), sino porque su amor apasio-
nado se encaja dentro de la virtud familiar'®, El poeta nos dice claramente que su
reunion después de muchos afios es una reunion plenamente sexual: «concibid Lu-
ciana, pario fijo varén» (626d). Se trata, sin embargo, de una sexualidad ejemplar.
Mo hay que olvidar los ecos inconscientes del Urtext, comentados arriba, pero di-
chos ecos subrayan lo extenso que es la transformacion. Northrop Frye dice que
«The central element of romance is a love story, and the exciting adventures are nor-
mally a foreplay leading up to a sexual union. Hence romance appears to be desi-
gned mainly to encourage irregular and excessive sexual activity»™. En el Libro de
Apolonio gran parte de la primera frase queda acertada, pero se trata de una sexua-
lidad bautizada, do modo que la segunda frase ya no es apropiada.

Los criticos han apuntado varias incoherencias en el argumento de la Historia
Apollonii regis Tyri, debidas tal vez a una transformacion imperfecta del Urtext.
Philip H. Goepp se refiere a «the somewhat disjointed and at times completely illo-
gical and unmotivated character of the narrative» (p. 163), v Ben Edwin Perry esta
de acuerdo: «the mechanical methods of combination and the disregard for natural
sequence and motivation» (p. 295). Perry ofrece un analisis pormenorizado de los
defectos (p. 295 — 320). Lo que dicen estos criticos resulta tal vez demasiado severo,
pero es innegable la incoherencia de varias partes del argumento. El Libre de Apolo-

" No estoy de acuerdo con el contraste que plantea Brownlee, p. 167 — 168, entre una Luciana
apasionada v un Apolonio sin emocidén; me parece, por ejemplo, que se equivoca en la lectura de la
estrofa 218, Lacarra enfoca de manera distinta de la mia (pero compatible con ella) la coincidencia
cronologica entre la muerte de Antioco y su hija y las bodas de Apolonio v Luciana: «Cuando el hé-
roe acaba de inaugurar un nicleo familiar ejemplar v estable, se narra la desintegracion, por castigo
divino de la unidn pecaminosa» (p. 376).

¥ The Secular Scripture: A Study of the Structure of Romance, Cambridge, Massachusetts
(Harvard University Press) 1976, p. 24. Hay traduccion castellana: La escritura profana: un estudio
de la estructura del «romance», Barcelona (Monte Avila) 1980.



160 Alan Deyermond

nio elimina varios defectos estructurales, quedando mucho mas coherente y unifi-
cado que su fuente latina, como demuestro en «Motivos folkléricos» (p. 142 — 147).
El poeta castellano no logra eliminar todos los defectos estructurales de su fuente, y
a veces el Libro es inferior a la Historia. Un defecto que se nota en ambos textos es la
larga estancia de Apolonio en Egipto, que carece de motivacion. (Se puede explicar
tipologicamente, yva que Apolonio se refiere a menudo a sus pecados, v el exilio de
los judios en Egipto se suele interpretar como figura del pecado®. El poeta, sin em-
bargo, no ofrece tal explicaciéon.) Durante mucho tiempo, me parecio que la desigual-
dad de castigos y premios constituia otro defecto, y grave. Antindgora, que combina
la lujuria frente a Tarsiana (3935) con la tacafieria:

Non quiso Antindgora en esto porfiar,
asmo que la dexasse al traidor [e]l duefio del burdel] comprar:
cuand’ la hobiés’ comprada, gela irié logar;
podrié por menos precio su cosa recabdar. (399)

es premiado por Apolonio con la mano de Tarsiana y el reino de Antioquia. Estran-
gilo, en cambio, es culpable sélo de ser complice de su mujer Dionisa después de que
ella mandé a Tedfilo asesinar a Tarsiana®!, pero tanto él como Dionisa son ejecuta-
dos por orden de Apolonio (Dionisa es quemada, Estrangilo ahorcado, 611), mien-
tras que Apolonio perdona a Tedfilo «porque le dio [a Tarsiana] espacio de fazer
oraciény» (612b). Dionisa y Estrangilo no son los tnicos ejecutados: al duefio del
prostibulo, el cual habia comprado a Tarsiana, «matdronlo a piedras como a mal ra-
paco» (567d). Estrangilo, por lo tanto, mucho menos culpable que Dionisa o Ted-
filo, comparte el castigo de aquélla mientras que éste es perdonado; Antindgora,
mas culpable que el dueiio del prostibulo, es premiado mientras que a éste le ejecu-
tan. De manera parecida, la hija de Antioco, victima de su padre (aungue después
consiente vivir con él en unidn incestuosa), recibe exactamente el mismo castigo que
€l («destruydlos a amos un rayo endiablado», 248¢). ;Como es posible justificar tal
desigualdad? La explicacion es que Antinagora se arrepiente explicitamente cuando
«romanecio el lobo solo con la cordera» en el burdel (406), porque Tarsiana le con-
vence: «fue con estas palabras fierament amansado;/ tornod contra la dueiia el co-
ragon camiado» (41lcd). Tedfilo, si no se arrepiente explicitamente, al menos vacila
momentineamente en su proposito, de modo que Tarsiana se escapa de la muerte.
El duefio del burdel queda impenitente, asi como Estrangilo (a pesar de la bondad

2 Véanse EricH AUERBACH, «Figuran, en sus Scenes from the Drama of European Literature:
Six Essayvs, trad. Rarpa Mawuem, New York (Meridian Books) 1959, p. 11-76 (p. 61), v Davip
WiLLiam FosteR, «De Maria Egyptiace and the Medieval Figural Tradition», [fralica 44 (1967),
135143, Brownlee comenta (p. 165 — 166) la estancia de Apolonio en Egipto.,

2 El Libro de Apalonio, a diferencia de la Hystoria de Apolonio del siglo XV (cap. 25), no dice
nada de la reaccion de Estrangilo frente a las falsas noticias de la muerte de Tarsiana, vy no le men-
ciona en este contexto hasta que regresa Apolonio de Egipto (435).



Emocién v ética en el Libro de Apolonio 161

anterior de éste para con Apolonio). La hija de Antioco, mucho menos culpable que
su padre, es tan impenitente como él. El arrepentimiento cristiano, el pedir perdén a
Dios, nunca se menciona, pero si el remordimiento mundano se ve como metafora
para el arrepentimiento cristiano, se percibe la coherencia de la distribucion de casti-
gos y premios. La penitencia después del pecado, por grave que sea, consigue el per-
don; la impenitencia, por venial que sea el pecado, recibe la muerte cruel como casti-
go. El castigo mundano es metafora de la perdicion del impenitente; el premio mun-
dano, de la salvacion del pecador penitente. Tal explicacién seria poco convincente,
hasta fantdstica, si el poema no se encajara tan firmemente en un contexto cristiano
(recordemos gque empieza con la invocacion «En el nombre de Dios e de Santa
Maria», la, y que termina con la esperanza de «que por la su merced podamos esca-
par», 656d)%2.

La Historia Apollonii regis Tyri, si es que se compuso en el siglo I11, esta a medio
camino entre los viajes de San Pablo vy las obras de San Agustin. (No tenemos ni
idea de cuando — ;enlatin? ;en griego?, ;oralmente? ;por escrito? — se compuso el
Urtext hipotético, del cual trata tan interesante e inteligentemente Philip H. Goepp.)
La Historia, pues, pertenece a un mundo que va cristianizandose pero que es to-
davia en gran parte pagano®. Surtz apunta (p. 330 N 7) que la mayoria de los libros
de aventuras helenisticos se dedican a un culto pagano (Dafhnis y Clge, por ejemplo,
«a Eros, las ninfas, y Pan»), mientras que la Historia, medio cristianizada, no se de-
dica asi. Los personajes (comenta Surtz a continuacion) apelan a veces a «Deus» o
«Dominus», a veces a Neptuno, Apolo, o Priapo. El Libro de Apolonio, compuesto
unos decenios después del IV Concilio de Letran, celebrado en 1214**, conserva en
sus grandes rasgos el mundo a medio camino de su fuente. No dice que sus persona-
jes son cristianos, y en un caso dice explicitamente que Antinagora no lo es:

Bien debié Antindgora en escripto yacer,
gue por salvar un cuerpo tanto pudo facer,

si cristiano fuesse e sopiés’ bien creyer
debiemos por su alma todos clamor tener. (551)

El poeta les retrata, sin embargo, dentro del sistema cristiano de valores, y les juzga,
como acabamos de ver, segin dichos valores. «The protagonists of the Libro de

* (Cf. la opinion de Surtz: «The Libro de Apolonio can also be read as a kind of Christian apo-
logy because of the exemplary lives its protagonists lead» (p. 330). Véase también WiLFREDO Casa-
Nova, Ef alibro de Apolonios: cristianizacion de un fema cldsico, tesis inédita, Yale University,
1970; resumen en Disseriation Absiracts International 31 (1970 — 1971), 6543,

** El mundo en el cual coloca la accién fue enteramente pagano: la estrofa 3, citada arriba, dice
que Antioco fundd la ciudad de Antioguia vy la dio su propio nombre. La Antioguia histérica fue
fundada por Seleuce, hijo de Antioco, hacia 300 a.C. Tanto el poeta como sus lectores habrian sabi-
do que se trataba de una época antes del nacimiento de Jesucristo, aun sin tener idea de una fecha
exacta (cf. lo que dice Lacarra, p. 376, de la alusion que hace Alfonso X en la General estoria, V).

** Para las consecuencias literarias de dicho Concilio, véase DEreg W. Lomax, «The Lateran
Reforms and Spanish Literatures, Theroromania | (1969), 299 — 313,



162 Alan Deyermond

Apolonio can be said to lead lives of Christian virtue without being Christians.
Their patience and long-suffering are both tested and remedied by divine Providence
within an imposed Christian frame of reference» (Surtz, p. 332). O, como dije con
referencia a los premios y castigos, lo que pasa en este mundo es una metafora para
el estrecho enlace cristiano entre este mundo vy el otro.

Apolonio es consciente de que Dios dirige su vida: «;Buena fue la tempesta, de
Dios fue permetida [...]!» (547¢; véase Brownlee, p. 172), v poco después obedece lo
que el angel manda en vision (577 — 584), aunque no habia protestado cuando «ficie-
ron en su nombre un idolo labrar» (96b). No se trata de un progreso constante de
una vision pagana a la cristiana de parte de Apolonio, sino que los dos elementos se
entrelazan a lo largo de la obra. Sin embargo, hay un cambio de énfasis, v en los al-
timos episodios la vision cristiana parece prevalecer. Luciana, después de resusci-
tada, vive en «el templo que dizen de Diana» (579a), pero es un templo que tiene
wpriora» (580b), «abadessa» (581a) y «reliquias» (581d), donde suelen «recar el sal-
terion (585b), y que es llamado finalmente «monesterio» (585d). Una mezcla pareci-
da de elementos cristianos y paganos se encuentra a menudo en la representacion del
mundo clasico por autores cristianos de la Edad Media, como sefiala lan Michael
con referencia al Libro de Alexandre®. Lo que es constante en el Libro de Apolonio
es el sistema cristiano de valores dentro del cual el poeta encaja la accidn v los perso-
najes. Comentando el papel de las tempestades dentro del argumento de la obra,
dije que reflejan ¢l concepto cristiano de la vida en este mundo como una romeria.
Es interesante que, segin sefiala Brownlee (p. 169 —170), los tres términos principa-
les de «pelegrino», «romero», y «palmero» (que segin Dante califican a los peregri-
nos de Santiago, Roma y Jerusalén respectivamente) se aplican a Apolonio®®. La
palabra «Dios» se utiliza 72 veces, y las instituciones cristianas se mencionan a me-
nudg (por ejemplo, 291, 324 — 325, 364d, 375 — 377, 382c), para recordarnos que un
mundo entre pagano y cristiano — mundo parecido al experimentado por San Pablo
— ha de ser juzgado por un publico cristiano segln criterios cristianos.

Surtz sostiene que el Libro de Apolonio es «above all a process of casting the life
of the hero in the mould of hagiography» (p. 328; cf. Brownlee, p. 172), v concluye:
«the Spanish poet suggests that the earthly rewards the guasi-saint Apolonio recei-
ves for his patient resignation to God’s will are analogous to the heavenly reward the
poem’s readers and listeners can expect for leading lives of similar virtue and piety»
(p. 334). Tal analogia explica la distribucion de castigos y premios para otros perso-
najes, como acabo de demostrar, pero me parece que el caso de Apolonio y su fami-

2% The Treatment of Classical Material in the «Libro de Alexandre», Manchester (University

Press) 1970 (Publications of the Faculty of Aris 17), cap. 4.

5 Pelegrino: 151c, 164a, 223c¢, 485d, 513d; romero: 457a, 489¢ (v, aplicado a Luciana, 275¢);
palmero: 360c. Peregrinus se emplea s6lo dos veces en la Historia Apolfonii regis Tyvri, una vez refi-
riéndose a Apollonius, la otra vez a otros extranjeros.



Emocion v ética en el Libro de Apolonio 163

lia es distinto. Si Apolonio acepta con paciencia la voluntad de Dios, su recompensa
no serd solo terrestre. Al final de la obra, Apolonio constituye un exemplum im-
plicito:
Muerto es Apolonio, ndés a morir habemos,
por cuanto nos amamos, la fin non olvidemos;
cual aqui fiziéremos, alla tal recibremos;
alla iremos todos, nunca aca saldremos. (651)

No creo que Brownlee tenga razon al decir que « Throughout the poem, Apolonio is
seen to function [...] as Christian wanderer» (p. 173), pero si creo que funciona de
tal manera hacia el final, y la conclusion de Brownlee me parece mas acertada que la
opinion mas cautelosa de Surtz.

Sea lo que sea la situacion de Apolonio al final del poema, no hay duda de que el
poeta interpreta el argumento desde su punto de vista cristiano. Me parece que un
elemento importante de su vision es el concepto agustiniano de la civitas Dei y la ci-
vitas terrena, la oposicion entre Jerusalén y Babilonia. En el Libro de Apolonio,
Tiro tiene funcién andloga a la de Jerusalén en el esquema agustiniano, y Antioquia
tiene funciéon analoga a la de Babilonia. La musica y la luz se asocian con el héroe,
las tinieblas (476b) con los sufrimientos que le infligen los malvados. Las tempesta-
des empiezan como enemigos del héroe , y terminan como agentes de la Providencia
divina. No hay mencion explicita de la polaridad agustiniana, pero la analogia resul-
taria bastante claro para un cristiano culto del siglo XIII. San Agustin dice que:
«Tenemos que conocer primero nuestra captividad, v luego nuestra liberacion: tene-
mos que conocer Babilonia y Jerusalén. [...] Estas dos ciudades, como hecho histo-
rico, fueron dos ciudades que constan en la Biblia. [...] Se fundaron [...] para crista-
lizar en forma simbdlica la realidad de estas dos «ciudades» que habian nacido en un
pasado remoto, y que continuaran hasta el fin del mundo» (Enarrationes in Psal-
mos, 64). «El origen de esta ciudad [la de Dios] remonta a Abel, asi como el de la
ciudad mala a Cain» (ib., 142)*7. Al principio del Libro de Apolonio, Antioquia
(Babilonia) domina el mundo; al final, el dominio ha pasado a Tiro (Jerusalén) en
una translatio imperii. Los ciudadanos de la civitas Dei no se sienten en su casa en
este mundo: son viajeros, peregrinos, desterrados. Dicho concepto nos indica que
Apolonio, que viaja durante tantos aiios, es tal ciudadano. Vale la pena recordar lo
que dice T.E. Pickford: «More obviously, however, for the Christian, [Antiochus]
recalls the Antiochus of Scripture, particularly Antiochus Epiphanes who wrought
the terrible persecution on Jerusalem [l y II Macabeos]. As such, he may be under-
stood as a type of Satan» (p. 601). La asociacion de Apolonio con la civitas Dei/Je-
rusalén y de Antioco con la civitas terrena/Babilonia queda bastante clara, y se pue-
de reforzar a base de un analisis de pormenores textuales. No digo que el poeta cas-

¥ Traduzco las citas que hace PETER Brown, Augustine of Hippo: A Biography, London

(Faber and Faber) 1967, reimpr. 1979, p. 314 = 315. Los caps. 26 y 27 del libro de Brown ofrecen
una sintesis excelente del concepto augustiniano de la civitas Dei.



164 Alan Deyermond

tellano haya tenido necesariamente un conocimiento directo de la Civitas Dei de San
Agustin, ni de sus Enarrationes in Psalmos, pero el concepto fundamental influye
fuertemente en él, sea directo o indirecto su conocimiento.

No sabemos quién fue el poeta, pero podemos adivinar algo de él a través de su
obra. Surtz subraya, con toda razoén, las cualidades intelectuales de Apolonio, que
el autor asocia con su propia clerecia (p. 328 y 339). Dichas cualidades del héroe ya
estan presentes en la Historia Apollonii regis Tyri, pero se acentian en el Libro de
Apolonio. Apolonio es un «clérigo entendido», como demuestra magistralmente
Manuel Alvar®®, y parece obvio que el poeta no solo admira el intelectualismo de su
héroe — un héroe que, en una crisis que puede resultarle fatal, «Encerrés’ [...] en
sus casas privadas,/ do tenié sus escritos, sus estorias notadas» (3lab) — sino que lo
comparte. Me parece cada vez mas probable que el ambiente del poeta no fue el mo-
nasterio sino la universidad, como el del poeta del Libro de Alexandre. La literatura
clisica atraia a los autores universitarios de los siglos XII v XIII, v la sintesis — a
primera vista asombrosa — de una historia escandalosa de incesto con la devocion
cristiana puede comprenderse mas facilmente dentro del contexto de la universidad
castellana-leonesa de mediados del siglo XIII.

London Alan Deyermond

8 «Apolonio, clérigo entendido», en Symposium in honorem prof. M. de Riguer, Barcelona

(Universidad de Barcelona v Quaderns Crema) 1986, p. 51— 73. Véase también RonaLD E, SURTZ,
«El héroe intelectual en el mester de clerecia», La Torre, nueva serie 1 (1987), 265 — 274. — Cuando
¢l presente articulo estaba en la imprenta, salid un trabajo muy interesante desde el punto de vista
comparativo: ANDREw WELsH, «Doubling and Incest in the Mabinogi», Speculum, 65 (1990),
344 - 362,



	Emoción y ética en el Libro de Apolonio

