
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 48 (1989)

Artikel: Noch einmal : die Trobadors und Vergil

Autor: Rossi, Luciano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-37938

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-37938
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Noch einmal: die Trobadors und Vergil

Emilio Vuolo zum Gedenken

Das Interesse für die Wirkung Vergils in den Werken der okzitanischen Trobadors
ist erst vor kurzem erwacht: bis 1982, als Aurelio Roncaglia die erste umfassende
Arbeit veröffentlichte, bestand die Literatur zu diesem Thema bloß aus einer
einzigen Seite von D. Scheludko (1927, 280) und ein paar Hinweisen von F. Pirot (1972,

590, 594).

Roncaglia kommt zu vier wichtigen (und zum Teil überraschenden) Schlußfolgerungen:

1. Der Name des lateinischen Dichters wird in den okzitanischen Texten nicht etwa
mit der Aeneis in Verbindung gebracht, sondern mit mittelalterlichen Legenden, die

aus Vergil einen «Zauberer», «Wundertäter» oder «mythischen Weisen» machen.
2. Es ist fast unmöglich, bei den Trobadors direkte und nachweisbare Anspielungen
auf die Aeneis zu finden, da diese von Einflüssen des Roman d'Eneas überdeckt
werden.
3. Nicht die den Trobadors im wesentlichen unbekannten Georgica, sondern die Bu-
colica haben deutliche Spuren in der okzitanischen Dichtung hinterlassen, besonders

bei Marcabru.
4. Auch in den Fällen, wo ein Vergleich mit Vergil möglich scheint, zeigt sich, daß

der literarische Stoff mit Anklängen an Ovid durchsetzt ist, was Edmond Faral 1913

auch für die Romane des französischen Sprachraumes zeigen konnte [Petit 1985].

Auf diese nur zum Teil annehmbaren Aussagen, die gründlicher Überprüfung
bedürfen, bin ich bereits in der Enciclopedia Virgiliana (Stichwort «Letteratura
Provenzale») eingegangen, die leider erst 1988 veröffentlicht wurde. Nachdem ich
die von Roncaglia zitierten Beispiele einzeln geprüft und neue Vergleiche angestellt
hatte, kam ich zum Schluß, daß zumindest bei den «gelehrten» Dichtern, etwa Ar-
naut de Maruelh oder Raimbaut d'Aurenga, die Kenntnis des Roman d'Eneas
nicht unbedingt die völlige Vernachlässigung von Vergils Original bedeutet - in
einigen Fällen läßt sich sogar das Gegenteil beweisen. Darüber hinaus stellte ich
fest, daß die französischen Autoren des 12. und 13. Jahrhunderts, allen voran
Chretien de Troyes, unbedingt in das Studium der Trobadorlyrik miteinbezogen
werden müssen.

Für den Moment möchte ich nicht näher auf das letztgenannte Problem eingehen,
das eine gesonderte Abhandlung verdienen würde. In der vorliegenden Arbeit sollen
die wichtigsten Textvergleiche nochmals behandelt und neue Gesichtspunkte
hinzugefügt werden. Darauf werde ich die Anspielungen auf die «Aeneaslegende» näher



Noch einmal: die Trobadors und Vergil 59

untersuchen, um schließlich auf jene Dichter zu sprechen zu kommen, die den
Namen Vergils offensichtlich kennen. Meine Untersuchung erhebt keinen Anspruch
auf Vollständigkeit, sie soll vielmehr die Diskussion über ein Gebiet anregen, das

von den Kritikern allzu lange vernachlässigt wurde.
Bei der Analyse der grundsätzlich möglichen Vergleiche stößt man zunächst auf

eine strukturelle Schwierigkeit: im Gegensatz zur Liebesdichtung Ovids scheinen die
Werke Vergils dem Geist der Trobadors nicht besonders nahe zu stehen. Das Feld
der Annäherungsmöglichkeiten ist deshalb auf wenige Texte begrenzt: einige Eklo-
gen (2, 8 und 10) und natürlich das erste und das vierte Buch der Aeneis, allerdings
unter einem bedeutungsvoll veränderten Blickwinkel, da sich die provenzalischen
Dichter eher mit der verratenen Dido als mit Aeneas identifizieren.

Da die intertextuellen Anspielungen außerordentlich knapp gehalten sind, muß
man sich allerdings fragen, ob sie nicht eher auf Ovid oder die mittellateinischen
Lyriker als auf Vergil zurückzuführen wären. Stanislaw Stroriski (1910) hat in einer
früheren Arbeit außerdem bereits darauf hingewiesen, daß die mutmaßliche «klassische

Bildung» der Trobadors unter Umständen nicht von den lateinischen
Originaltexten, sondern von Aphorismensammlungen herrühren könnte.

Trotz dieser objektiven Schwierigkeiten ist es aber fast immer möglich, die
Stichhaltigkeit der Vergleiche zu überprüfen. Das einfachste und sicherste Mittel, das die

Interpretatoren allerdings nicht immer angemessen anwenden, besteht darin, die

Analyse nicht bloß auf das vermeintliche «Zitat» zu beschränken, sondern sie auf
ein größeres Umfeld auszudehnen. Denn eine «sichere» Intertextualität wirkt meist
mehrfach und beschränkt sich äußerst selten auf die Übernahme eines einzelnen
Bildes.

Aber gehen wir zu den Beispielen über.
Im Gegensatz zu den zahlreichen Ovidzitaten in der Liedersammlung von Bernart

de Ventadorn, die nicht immer von den Kommentatoren dokumentiert wurden
[Schrötter 1908, Scheludko 1934, Munari 1960, Sabot 1982]1, sind die Bezüge zu
Vergil nicht leicht auszumachen. Die Verse 35ss. von Amors, e que-us es vejaire?
(P.-C. 70,4) ermöglichen einen Vergleich:

que nuis om no pot ni auza
enves Amor contrastar;
car Amors vens tota chauza,

Omnia vincit Amor (Bue, X, v. 69) scheint hier aufgenommen zu werden. Roncaglia

bestreitet jedoch, daß Bernart den Text der Bucolica mit dem elften Vers des

vierten Heroidenbriefes (Phaedra Hippolyt: Quidquid Amor iussit non est contem-

1 Auf die Anspielungen auf Ovid in der provenzalischen Dichtung werde ich in Kürze in einer
anderen Studie eingehen.



60 Luciano Rossi

nere tutum) kontaminiert. Meiner Ansicht nach liefert der direkt folgende Vers 38

den Beweis dafür, daß der Trobador sowohl Ovid als auch Vergil benützt:

e forsa-m de Ieis amar,

eine ziemlich genaue Wiedergabe der Fortsetzung (et nos cedamus Amori) des oben
zitierten Verses.

Der Gebrauch von volkssprachlichen Übersetzungen der Klassiker, von Chres-
thomatien und von Aphorismensammlungen schließt nicht automatisch aus, daß die

provenzalischen Dichter die lateinischen Originale gelesen haben (Scheludko 1934,

167). Die von Munk Olsen 1985 belegte weite Verbreitung von Ovid- und Vergil-
manuskripten, sowohl im 11. als auch im 12. Jahrhundert, bestätigt dies.

Der Fall von Arnaut de Maruelh scheint mir besonders interessant zu sein. Dieser
Trobador kennt die Werke von Horaz (Friedmann 1910) und Ovid (Scheludko 1934,

160-66), ja sogar den Namen Vergils, den er, wie wir später noch sehen werden,
nicht mit der mittelalterlichen Legende in Verbindung bringt. Laut Aurelio Roncaglia

begnügt sich Arnaut damit, Bernart de Ventadorn zu imitieren, wenn er das

berühmteste seiner «Salut» (P.-C. 30, III), Domna genser, v. 210, mit der Anrufung
von «Amors que tota cauza vens» beschließt. Es stimmt zwar, daß es sich in diesem
Fall um ein indirektes Zitat handelt, das auf Bernart de Ventadorn zurückgeht, aber
in der Kanzone E mon cor ai un novellet chantar (P.-C. 30,12, v. 8), gibt Arnaut den
Text der Bucolica genauer wieder:

Per aisso dey estar em bon esper
Quar Amors vens e forssa tota gent.

Doch damit nicht genug. Arnaut kennt anscheinend auch den bereits erwähnten
Vers der Herolden (IV, 11), den er sogar im Incipit einer anderen Kanzone, nämlich
Ane vas Amor no.m poc res contradire (P.-C. 30,8), zitiert.

Ein weiteres beachtenswertes Beispiel findet sich in den Kanzonen von Raimbaut
d'Aurenga. Das berühmte Stück Non chant per auzel ni per fior (P.-C. 389, 32) ist
Teil eines eigentlichen Streitgespräches über die Liebe, in das auch Bernart de Ventadorn

und sogar Chretien de Troyes verwickelt sind (Roncaglia 1958, Rossi 1988). In
dieser Kanzone macht Raimbaut eine knappe und vieldeutige Anspielung auf die

von Venus begünstigte Liebe Didos einerseits und die «fatale» Liebe Tristans
andererseits:

De midonz fatz dompn'e seignor
calque sia-il destinada
car ieu begui de Ia amor
ja • us dei amar a celada.



Noch einmal: die Trobadors und Vergil 61

Da, wie Roncaglia schreibt (p. 280), die Liebe ein «außergewöhnliches» Akkusativobjekt

des Verbs (trinken) ist, scheint der Bezug zur Aeneis, I, v. 749

Infelix Dido longumque bibebat amorem

eindeutig. Es sei denn, fährt der Philologe fort, zwischen dem klassischen und dem

volkssprachlichen Text stehe einmal mehr der Roman d'Eneas (vv. 817 ss.):

De l'un an l'altre anbat l'amor,
chascuns en boit bien a son tor.

Eine zweifellos stichhaltige Bemerkung, der allerdings anzufügen wäre, daß die

auch an anderen Stellen der Liedersammlung Raimbauts belegte Kenntnis des Eneas

(Rossi 1988) ein Zurückgreifen auf das lateinische Original nicht von vorneherein
ausschließt. Aus dieser gierig «getrunkenen» Liebe scheint sich für den Dichter die

Verpflichtung zu ergeben, seine Freundin a celada, d. h. heimlich, zu lieben. Dieser
Vers scheint denjenigen Vergils (Aeneis, IV, v. 171)

Nec iam furtivum Dido meditatur amorem

polemisch umzukehren. Auch wenn Raimbaut die eigene «fatale» Leidenschaft mit
derjenigen Tristans und Didos vergleicht, wird er sich dennoch hüten, dem Beispiel
der beiden unglücklichen Helden zu folgen, im Gegenteil, er wird versuchen, sein

eigenes überaus hedonistisches und sinnliches Programm zu verwirklichen: während
Dido die Hochzeit anstrebte, um ihre Liebe öffentlich zu bezeugen, wird Raimbaut
seine Dame unter allen Umständen heimlich lieben.

Noch einmal fragt man sich, ob diese Übereinstimmungen rein zufälliger Natur
sind, oder ob der «seigneur d'Orange et de Courthezon» nicht doch über eine direkte

Kenntnis der Vergiltexte verfügte. Weitere Vergleiche untermauern die letztere

Hypothese: zum Beispiel die Verse 41ss. der Kanzone Ben sai c'a seis seria fer (P.-C.
389,19),

Mas tostems fo e tostems er
Que grans amors no te guaran.

die Vergils quis enim modus adsit amori? (Bucolica, II 68)2 wiederzugeben scheinen.

Folquet de Marselha ist ein weiterer Dichter, der mit Vergil vertraut zu sein

scheint, der Skepsis seines Herausgebers zum Trotz. Zwar kann Vers 9 der Kanzone
Mout i fetz gran pechat Amors (P.-C. 155, 14), «pos ylh [Amors] vol venser tota
res», durchaus bei Bernart de Ventadorn oder Arnaut de Maruelh entliehen worden

2 Bei Vergil handelt es sich allerdings um homosexuelle Liebe, cf. M de Oliveira Pulquerio,
«A expressäo do amor na Bucolicäs de Virgilio», Humanitas 9-10 (1957 - 58), 1 - 20; J. Perret,
«L'amour romanesque chez Virgile», Mala 17 (1965), 3 -18.



62 Luciano Rossi

sein (und nicht bei den Bucolica, X 69), aber es gibt andere Vergleichsmöglichkeiten,
die überzeugender wirken. So zum Beispiel die ganze vierte Strophe der Kanzone Us
volers oltracujatz (P.-C. 155, 27):

Be • m parec necietatz
e trop sobrarditz volers
quan solamen us vezers
m'ac deceubut tan viatz
qu'escondudamens
mi vene al cor us talens
tals qu'ieu fui enamoratz

Eine ziemliche genaue Übersetzung der Bucolica, VIII 41ss.: Ut vidi, utperii, ut me
malus abstulit error!3 .Nunc scio, quid sit Amor.

Außerdem nimmt Vers 9 der Kanzone P.-C. 155, 8 (En chantan m'aven a mem-
brar)

qu'ins e-l cor port, dona, vostra faisso,

den Vers haerent infixipectore voltus (Aeneis, IV 4) genau an der Stelle auf, wo sich
der Trobador wie Dido zu verhalten scheint. Daß es sich nicht um eine zufällige
Übereinstimmung handelt, beweist die Tatsache, daß in den Versen 48s. der gleichen
Kanzone

que l'ardors mi creis e-m reve,
e-l fuex, qui-1 mou, sai que creis a bando

das Echo der Aeneis (IV, 2: volnus alit venis et caeco carpitur igni) deutlich
nachklingt. In diesem Falle kann der Roman d'Eneas (vv. 1219ss.) keine Vermittlerrolle
spielen, da seine Umschreibung viel weniger präzise ist.

Die Liedersammlung von Marcabru habe ich an den Schluß dieses Exkurses
gestellt, der Trobadortexten gewidmet ist, die vom Werk Vergils beeinflußt scheinen.

Laut Roncaglia, dem bedeutendsten Kenner dieses Trobadors, sind in mindestens
zwei Werken Bezüge zu den Bucolica möglich. Bei der Analyse der Verse 9ss. der
berühmten Pastorelle L'autr'ier jost'una sebissa (P.-C. 293, 30),

Toza - fi • m ieu — res faitissa,
dol ai car lo freitz vos fissa,

räumt er zwar ein, daß Marcabrus Ritter nur den Rat Ovids (Ars am. II, 302: sed ti-
mida, caveat frigora, voce roga) befolgt, aber der Philologe fragt sich (p. 281), ob
nicht auch A! te ne frigora laedant! (Bucolica, X 48) nachklingt. Hierzu ist zu be-

3 Dieser Vers wurde von Ovid paraphrasiert (Heroides, XII 35): «Et vidi et perii nec notis igni-
bus arsi». Folquet scheint sich aber direkt bei Vergil inspiriert zu haben (Stroiiski 1910, 78*).



Noch einmal: die Trobadors und Vergil 63

merken, daß der Kontext in beiden Werken völlig verschieden ist. Während Vergil
die zarten Füße (teneras... plantas) von Licoride beschreibt, die dem Frost und dem
Eis des Rheins ausgesetzt sind, werden die Beine der okzitanischen Hirtin von
Holzschuhen und Wollstrümpfen («sotlars e caussas de lanas») geschützt. Folglich wäre
die Anspielung auf die Bucolica als Parodie aufzufassen.

Beim zweiten aufgeführten Beispiel, Lo vers comens quan vei delfau (P.-C. 293,

33), ist die Lage einiges komplizierter. Schon 1951 unterstrich Roncaglia, daß das

Winterexordium

Lo vers comens, quan vei del fau
ses fuoilla Io cim e • 1 branquill

nicht nur den traditionellen Frühlingseingang, sondern auch das Incipit der Bucolica
umkehrt, welches vom sub tegminefagi singenden Titirus spricht. Roncaglia schrieb
weiter: «Non so se giungere a sospettare che Marcabru abbia inteso riferirsi all'in-
terpretazione di Servio (ad Bue, 1,1): quod autem eum subfago dicit iacere, allegoria

est honestissima, quasi sub arbore glandifera quae fuit victus causa hoc vide-

tur dicere: iacens in umbra fagi, in agris tuis, tuas r.etentas possessiones, quibus ale-

ris.» Nach Meinung des Philologen beabsichtigt Marcabru schon im Initium seines

vers «la propria condizione, su cui anche altrove insiste (cf. XLI 28 — 30 e IX 9 —10),

di cantore inascoltato, privo di quella protezione che i signori preferiscono aecorda-
re a una genia corruttrice» hervorzuheben. In einem Artikel aus dem Jahre 1969

versuchte Roncaglia diese Hypothese zu untermauern, indem er einen Vergleich mit
dem Homilia in Ecclesisasten (P L CLXXV, 171 - 72) von Hugues de Saint-Victor,
einem Altergenossen des «gascognischen» Trobadors, anfügte. Im neuesten und
von mir mehrfach zitierten Artikel Les troubadours et Virgile werden die früheren
Aussagen ohne Veränderungen wiedergegeben. Die Lyrik Marcabrus wurde zwar
zweifellos wesentlich erhellt, zu der Hypothese der Umkehrung des Vergil-Exor-
diums müssen allerdings zusätzliche Überlegungen angestellt werden.

Besonders die Buche, symbolhafter Baum im Hirtenlied, der sogar als Zeichen
des «stilus humilis» in die berühmte Rota Virgilii Eingang fand, kommt nämlich
auch in einem anderen Werk Marcabrus vor und zwar sicher ohne polemische
Absichten bezüglich des eventuellen lateinischen Vorbilds. Ich beziehe mich auf die
Pastorelle L'autr'ier, a l'issida d'abriu (P.-C. 293, 29), v. 7:

Trobei la sotz un fau ombriu

Hier könnte man aus den Bucolica, II 3 zitieren: inter densas umbrosa cacuminafa-
gos. Bei Marcabru finden wir also sowohl einen typisch «bukolischen» Augenblick,
in dem der Trobador die Hirtin unter dem «traditionsgemäßen» Schatten der Buche

trifft (und dies in einem moralistischen Werk, das den Sittenzerfall beklagt), als

auch ein «Winterexordium», das das Bild umkehrt und eine völlig kahle Buche



64 Luciano Rossi

zeigt. Für das zweite Bild könnte es mehrere Vorlagen geben. Neben den Bucolica X
75, solet esse gravis cantantibus umbra, käme auch das mittellateinische Gedicht De
ramis cadunt folia in Frage, als dessen metrisch-musikalisches contrafactum der
okzitanische Text gilt, auch wenn die Datierung der beiden Werke zweifelhaft ist
(Spanke 1932, 3; Marshall 1980, 330).

Die bisher erwähnten Beispiele sollten gezeigt haben, wie tückisch die Untersuchung

von Intertextualitäten ist, und daß es schwerfällt, dem Urteil Roncaglias zu
folgen, nach dem «le seul troubadour chez lequel on a quelque chance de detecter
des reminiscences virgiliennes parait etre Marcabru» (p. 280).

Wenn man von der Untersuchung der Anklänge an das Gesamtwerk Vergils zum
Problem der Rezeption der Aeneis im okzitanischen Sprachraum übergeht, wird
schnell deutlich, daß die Deutung der Anspielungen auf den «Aeneas-Stoff» ebenso

umstritten ist.
Die «Aeneaslegende» scheint den Trobadors außer in zahlreichen spätlateinischen

und mittelalterlichen Texten (ich verweise auf die ausgezeichnete Arbeit von
Pierre Courcelle) hauptsächlich von Ovid überliefert worden zu sein. Er gibt zusammen

mit Vergil ständig Anlaß zu bloßen Nachahmungen, eigentlichem Wetteifern
oder parodistischen Umkehrungen. Wie immer in den Fällen, wo die Intertextualität
besonders reichhaltig ist, behält das Vorbild seine Ausdruckskraft trotz der verschiedenen

Umformungen, die es erleidet: irgendwie gelingt es Vergil also immer, die
mittelalterlichen Leser zu erreichen. Für unsere Analyse folgt daraus, daß wir die
einzelnen Trobadortexte nicht untersuchen können, ohne sie stets sowohl mit den
klassischen als auch mit den mittelalterlichen Quellen zu vergleichen.

Wir werden nun die wichtigsten Bezüge auf die «Aeneaslegende» untersuchen
und dabei wenn immer möglich die zeitliche Abfolge respektieren. Weitere Beispiele
werden im dritten und letzten Teil der vorliegenden Arbeit angeführt werden.

Im zwischen 1170 und 1180 entstandenen Ensenhamen von Arnaut Guillem I, «co-
seigneur de Marsan et seigneur de Roquefort et Montgaillard», erscheint Aeneas als

geschickter Verführer, dessen «Lehre» sich alle vor Augen halten sollten, die einer
Frau den Hof machen oder sie erobern wollen (vv. 209 — 216):

Aprendes d'Eneas:
aquel no-us oblit pas,
car ies no fai a faire
si d'amors uzatz gaire,
car, si-n sabiatz tan,
aras ni derenan
Ieu poiratz enquerer
dona e conquerer.

Wie der Herausgeber, G. E. Sansone, bemerkt (p. 160), ist der Hinweis auf den

Charme und die Verführungskünste des Aeneas zu vage, um auf die genaue Quelle
schließen zu können. Kaum angebracht scheint mir jedenfalls der Verweis auf den



Noch einmal: die Trobadors und Vergil 65

Roman d'Eneas, da sich Dido nur wegen des «fatalen» Eingreifens von Cupido in
Aeneas verliebt, und Lavinia zwar von der Schönheit des Helden ergriffen ist, aber
ohne daß der Held Gelegenheit hat, das Wort an sie zu richten (vv. 8047ss.). Die
Idee, aus dem von Vergil als pius bezeichneten Helden einen unwiderstehlichen
Verführer zu machen, geht auf Ovid zurück, der die erfolgreichen Liebesabenteuer des

Sohnes von Venus und des Bruders von Cupido oft genug herausstrich (cf. Amores,
I VIII, v. 2; III IX, v. 13 s.; Heroides, VII, v. 31 - 34 etc.). Angesichts des großen
Erfolges, den Ovids Texte bei den Trobadors hatten, ist es nicht ausgeschlossen, daß

sich auch Arnaut Guillem de Marsan auf die auctoritas des lateinischen Dichters
beruft.

Um 1240 hat Ovid aller Wahrscheinlichkeit nach bei der Entstehung der Verse

460ss. des okzitanischen Romanes Flamenca als Inspirationsquelle gedient:

Si eu homicidas n'apel
mon cor et Amors, es rasos,
qu'il me son de mort occaisos:
Eneas aucis enaisi
Dido, ques hanc non la feri.

Auch wenn es den Herausgebern des Romanes anscheinend entgangen ist, sind diese

Verse die getreue Paraphrase der berühmten «Grabinschrift Didos», die Ovid
sowohl in den Fasti, II, v. 549s. als auch in den Heroides, VII, v. 197 eingefügt hat
(Adamietz 1984)4:

Praebuit et causam mortis et ensem.
Ipsa sua Dido concidit usa manu.

Obwohl in Flamenca bei anderen Anspielungen auf die Aeneaslegende der Roman
d'Eneas als Quelle gedient hat, scheint der provenzalische Autor den Geist der
lateinischen Originale weit mehr zu respektieren als sein französischer Kollege. Wie
Alberto Limentani schreibt, schließt wiederum die Identifizierung einer Quelle oder
eines mittelalterlichen Nebentextes nicht automatisch den Rückgriff auf die klassischen

Texte aus.
Im Gegensatz dazu scheinen die Verse, die die Gesänge der Spielleute beim

Hochzeitsmahl beschreiben (vv. 627 — 32), direkt dem französischen Roman entliehen
worden zu sein:

L'autre comtava d'Eneas
e de Dido, consi remas
per lui dolenta e mesquina;
l'autre comtava de Lavina
con fes lo breu el cairel traire
a la gaita de l'auzor caire...

Cf. Ars am. III, 39-40 und natürlich Aen. VI 458: «... funeris heu tibi causa fui?».



66 Luciano Rossi

Besonders die Erwähnung Lavinias muß auf den Roman d'Eneas (vv. 8807) zurückgehen:

La damoisele a lo brief pris,
environ la fleche l'a mis
d'une saiete barbelee;
la letre an a dedans tornee,
o un fil estroit lo lia.
Un archier lo roi apela...

Auch in Jaufre, dessen Abenteuer sich angeblich um 1177 abgespielt haben sollen,
der aber in einer sehr wahrscheinlich später entstandenen Fassung überliefert ist

(Jung 1977, Limentani 1977), wird der Freitod Didos als ein «kanonisches» Beispiel
genannt, und zwar in einer Aufzählung von berühmten verliebten Frauen, die sich
ins Unglück stürzten, weil sie ihrer Leidenschaft nachgaben. Von besonderem Interesse

ist die Nebeneinanderstellung von Dido und Biblis (vv. 7613ss.):

Ane Biblis que amet son fraire,
Que ben avet ausit retraire,
Non fon d'amor plus forsennada
Que sui per vos ni plus aurada
Ni Dido qu'el cor se feri
D'un'espada, si qu'en muri,
Per Eneas, car s'en partia
D'ella ni de sa compannia.

Der Name der Heldin, die sich in ihren Bruder Caunus verliebte (cf. Metamorphoseon,

IX 451ss.), wird korrekt wiedergegeben und nicht etwa mit Itis kontaminiert

- deshalb ist es sicher zulässig, aus diesen beiden Beispielen für «Liebeswahn»
(Biblis und Dido) einen direkten Bezug zu Ovid herzustellen (cf. auch Ibis, v. 355;

Heroides, VII 195ss., cit., etc.). Es scheint mir aus diesem Grunde nicht gerechtfertigt,

wegen des Verweises auf Biblis auf eine verlorengegangene romanische Fassung
des Metamorphoseon zu schließen, wie Roncaglia es tut (p. 270). Es sind andere

Trobadors, die Itis anstelle von Biblis verwenden, nämlich Arnaut de Maruelh (Bec
1961,161), Aimeric de Belenoi und Guiraut de Cabrera (Birch Hirschfeld 1878, 7; Pi-
rot 1972, 534). In diesem Zusammenhang möchte ich daran erinnern, daß im Don-
nei des amants, einem anglonormannischen Text aus dem 12. Jahrhundert5, Itis statt
Atys (bei Statius der Liebhaber von Ismene (Thebays, XI)), verwendet wird
(v. 392ss.):

Or pernez garde de Heleine,
E de Didun e de Ymaine,
E de Ydoine e de Ysoud:
Chascune asez se erent e dout...

Meine Schülerin Joanna Szott-Kruczalak bereitet eine neue kommentierte Ausgabe vor.



Noch einmal: die Trobadors und Vergil 67

Bele amie, garde pernez
Quei fit Didun pur Eneas,
E Ydoine pur Amadas,
Pur Itis quei refit Ymaine...

Der Autor des Donnei des amanz nennt übrigens neben Statius und Vergil, mit dem
Beinamen Marrun (v. 153), auch Ovid und Lucan als Autoren faszinierender
«fables» - deshalb sollte man sich vor der Behauptung hüten, Vergil werde in den

gallo-romanischen Literaturen ausschließlich mit seinem mittelalterlichen Ruf als

«Zauberer» in Zusammenhang gebracht und jegliche Verbindung mit der Aeneis sei

vergessen worden.
Die Erwähnung von Aeneas im Sirventes-Ensenhamen von Bertrand de Paris ist

aus diesem Grunde besonders interessant, obwohl es Roncaglia anscheinend nicht
für angebracht hielt, näher darauf einzugehen. In der Strophe VII, vv. 49ss., steht:

Ni no sabetz d'Agamenon lo gran;
Ni de Feton lo fol orat que fe;
Ni d'Achilles no cug sapiatz re;
Ni d'Eneas (mss. anias/enas) que sufric mant afan...

Die von Chambers 1957 vorgeschlagene und von Pirot 1972 übernommene
Verbesserung Eneas scheint mir zutreffend zu sein, da es sich wahrscheinlich um eine
«diffrazione» handelt. Wie aber ist dieser Vers zu interpretieren?

Chambers schreibt (p. 135, n. 20): «qe sufric maint afan fits very well: multum ille
et terris iactatus et alto muita quoque et bello passus; but the Roman d'Eneas is a

more likely source than Virgil». Dieser Behauptung kann man entgegenhalten, daß
es im französischen Eneas keinen ausdrücklichen Hinweis auf die «Mühsale» gibt,
die Aeneas erdulden mußte. Der von Bertran de Paris verwendete Ausdruck scheint
eher die Verse 9ss. der Aeneis zu paraphrasieren: ...tot volvere casus / tot adire la-
bores; Die weite Verbreitung dieser Verse in der mittelalterlichen Handschriftenüberlieferung

(Munk Olsen 1985) scheint diese Hypothese zu untermauern.
Nach der Untersuchung von mehr oder weniger allgemeinen Bezügen auf die

«Aeneaslegende»möchte ich nun die Stellen der Trobadorlyrik näher betrachten, die
den Namen Vergils explizit nennen.

Wie bereits erwähnt ist der gegen Ende des 12. Jahrhunderts aktive Arnaut de

Maruelh einer der ältesten Trobadors, der den Namen des lateinischen Dichters
kennt. In seinem Ensenhamen (v. 7) erinnert er an das «engens» des Schriftstellers:

Razos es e mesura,
Mentr'om el segle dura,
Que aprenda cascus
De seis que sabon pus.
Ja-1 sen de Salamon,
NM saber de Piaton,



68 Luciano Rossi

Ni l'engens de Virgili,
D'Omer ni de Profili,
Ni dels autres doctors
Q'avetz azitz plusors,
No fora res prezatz
S'agues estatz seiatz...

In diesen Versen nimmt Arnaut den ExordialtopoS der Talente auf, der auf ein
Gleichnis aus den Evangelien zurückgeht, welches den Autoren des 12. Jahrhunderts
wohlbekannt ist (Curtius 1948, 95ss.). Abgesehen von dem Verweis auf Porphyrius,
der in der okzitanischen Literatur relativ selten ist (cf. die später folgenden
Bemerkungen über Cerveri de Girona) und der hier wohl nur wegen des Reimes erfolgt,
hat sich der Dichter bei der Aufzählung der auctoritates meiner Meinung nach vom
Roman de Thebes (vv. Iss.) inspirieren lassen:

Qui sages est nel doit celer,
ainz doit por ce son senz monstrer,
que quant il ert du siecle alez
tous jorz en soit mes ramembrez.
Se danz Omers et danz Piatons
et Virgiles et Quicerons
Ieur sapi'ence celissant,
ja n'en fust mes parle avant.

In seinem «salut» Tant m'abelis e.m plaz (P.-C. 30, III) nennt Arnaut Lavinia
und Aeneas (v. 155) in einer umfangreichen Liste berühmter Liebender:

Q'anc, Domna, go sapchaz,
Non fo neguns amans
Qe tant be, ses engans,
Arnes com eu am vos:
Neih Leander Eros,
Ni Paris Elenan,
Ni Pirramus Tisban...
Ni Lavina Eneas,
Ni crei qe tan ames
Lo reis Etiocles
Salamandra tan be...

Daß Lavinia Aeneas liebt, scheint dem Roman d'Eneas entnommen zu sein, der
dieses Thema im Vergleich zum lateinischen Original völlig neu entwickelt. Die
Anspielung auf Salamandra, nach Meinung von Chabaneau (1881, 57) die einzige in der

provenzalischen Literatur, kann hingegen nur auf den Roman de Thebes (vv.
8657ss.) zurückgehen, was einerseits bestätigt, daß Arnaut dieses Werk kannte, und
andererseits unsere Hypothese über die Erwähnung Vergils im Ensenhamen stützt.



Noch einmal: die Trobadors und Vergil 69

Genau dieses Werk scheint als direkte Quelle für das Maldit bendit gedient zu
haben, das der katalanische Trobador Cerveri de Girona im März 1271 verfaßte. Während

die Tonlage bei Arnaut aber ernst und belehrend ist, zeigt sich bei Cerveri in
seiner Misogynie leichte Ironie (v. 617ss.):

c'om per dona es valens

segon aquest guirens,
e ¦ ls autres damunt dits
que ja avets ausits:
Salamo et Vergib,
ed Omer e Porfili,
e David e Plato
e Lot e • 1 fort Samso...

Die seltene Erwähnung von Porphyrius, noch einmal aus Gründen des Reimes,
weist auf das Ensenhamen von Arnaut de Maruelh hin; Cerveri mußte aber den
Namen Vergils auch aus einer anderen Quelle kennen.

In den Proverbis von Guillem de Cervera, einem Trobador, den Marti de Riquer
schon 1950 als Cerveri de Girona identifiziert hat6, wird die Legende von Vergil als

Zauberer in zwei Quartinen auf sehr eigene Art und Weise zitiert, während eine dritte

Quartine eine Anspielung auf die Georgica enthält, die zweifellos auf die Distica
Catonis zurückgeht.

Wenden wir uns zunächst den ersten beiden Quartinen zu.

Ceyl per cui fo • 1 portals
De Roma derocats
Fo entre • ls finestrals
Per l'amfanta panjats (995);

Vergilis l'encantayre
Voie com besti'anar,
Si com vi l'emperaire,
Tant saub sa fiyla far (996).

Vergil wird zwar in der Quartine 995 nicht ausdrücklich erwähnt, aber die Erzählung
vom Mädchen, das seinen Liebhaber in einem Korb aus dem Fenster hängen ließ,
wird in der Überlieferung dem lateinischen Dichter zugeschrieben (Comparetti 1896,

111s.; Webster-Spargo 1934, 137s.). Die Legende vom «filosofo cavalcato» der
folgenden Quartine wird hingegen normalerweise Aristoteles zugeordnet (ich erinnere
an den sogenannten Lai d'Aristote von Henri d'Andeli). Sehr interessant ist, daß

6 Diese Identifizierung wurde ohne genügende Argumente von J. Coromines bestritten (cf.
Cerveri de Girona, Lirica, I, p.5 und 15, und die Antwort von Marti de Riquer in Revista de de
Catalunya1* [1989], p. 127-138).



70 Luciano Rossi

Cerveri/Guillem de Cervera auf beide Anekdoten in direkter Folge anspielt. Domenico

Comparetti stellte schon fest, daß «anche fra le Rimur islandesi ve ne ha una
che narra lo sfregio e la Vendetta; ma lo sfregio e doppio, perche la donzella, dopo
aver burlato Virgilio colla cesta, lo riduce anche a servirle da cavalcatura».

Roncaglia (p. 273) interessiert sich nur für die Quartine 996 der Proverbis und
fragt sich, ob die Übereinstimmung mit den Rimur nicht polygenetisch zu erklären
sei. Wenn man aber den Vergleich um die Quartine 99.5 erweitert, wird wahrscheinlich,

daß es eine gemeinsame Quelle gab, die Vergil beide Legenden zuschrieb: die
des Korbes und die des «Philosophen, der als Reittier diente».

Wenig später, in der Quartine 1041, die zu den von den Distica Catonis stark
beeinflußten Stellen gehört, finden wir die bereits erwähnte Anspielung auf die Georgica:

Si lo libre aprens
De Virgili, sabras
Tot los cultivivamens
De terra e veyras.

Wie schon der Herausgeber, Antoine Thomas, 1886 unterstrich, ist die Quelle zu
dieser Stelle nicht im lateinischen Original, sondern in den Distica Catonis (Tobler
1897; Ruhe 1968) zu suchen:

Telluris si forte velis cognoscere cultus
Vergilium legito.

Aus den zitierten Beispielen ergibt sich folgendes: Etwa um 1280, also gegen Ende
des 13. Jahrhunderts, erwähnt ein Dichter (Cerveri/Guillem de Cervera) am Hofe
des Vicomte Ramon Folc VI de Cardona Vergil in drei verschiedenen Zusammenhängen,

nämlich als Fachmann in Liebesfragen (Maldit bendit, v. 621), in den von
der Kaisertochter ersonnenen «Streichen» (Proverbis, 995 und 996) sowie als Autor
eines Textes über die Bestellung von Feldern (Proverbis, 1041).

Wenn wir in die Jahre 1202-1212 zurückgehen, finden wir im «Sirventes» Fadet
Joglar von Guiraut Calanson nicht nur eine Erwähnung Vergils, sondern auch die in
der provenzalischen Literatur reichhaltigste Aufzählung von Anspielungen auf
Episoden und Figuren aus der Aeneis [Pirot 1972]. Wiederum ist Vergil nicht Dichter,
sondern «Zauberer», und die literarischen Querverbindungen gehen nicht etwa auf
das lateinische Original, sondern auf den Roman d'Eneas zurück.

Der Text in Form eines didaktisch-höfischen «ensenhamen» ist einem «jove rei

d'Arago» gewidmet, den Francois Pirot (1972, p. 253 s.) als den 1196 im Alter von
18 Jahren gekrönten Pere II identifiziert hat.



Noch einmal: die Trobadors und Vergil 71

Untersuchen wir die Anspielungen auf die «Aeneaslegende» und ihre Entsprechungen

im französischen «volgarizzamento»:

109 E de Pallas
e d'Eneas
com el anet secors querir;
d'Escaneus
e de Tornus
com saup de Montalba issir.
De Sibilla
e Camilla
com sabia grans colps ferir

121 Del rei Lati (ms. Lari)
124 De Romulus

e de Remus:
seis qe fero Roma bastir

142 e d'un'amor
qu'es de dolor:
de Dido can se volc ausir

181 D'Orielus
e de Nisus,
com lor amors non poc partir.

Wie bereits gesagt, scheinen alle genannten Personen, auch Lari (v. 121), dessen

Name laut Pirot in Lati zu verbessern ist, auf den Roman d'Eneas zurückzuführen
zu sein. Im französischen Text finden wir nämlich Pallas (v. 4654, etc.); Latin
(v. 2938, etc.), mit der Variante Latinus (v. 3122); Ascani'us (v. 781, etc.); Turnus
(v. 3236, etc.); den Ortsnamen Montalban (v. 6531, etc.); Sibilla (v. 2199, etc.);
Camille / Camile (v. 3961, etc.); Romulus (v. 2950, etc.); Remus (v. 1051); Dido
(v. 371, etc.) und so weiter, schließlich Euralius (v. 912, etc.) und Nisus (v. 4909), die

wegen ihrer bon'amor aufgeführt werden, mit ähnlichen Worten wie sie auch im
provenzalischen Text verwendet werden.

Wie Roncaglia schreibt, ist das Toponym Montaulban von größerem Interesse.
Guiraut bezeichnet damit wahrscheinlich eine befestigte Stadt, aus der Turnus saup
issir. In der Aeneis 12, 134 — 36 hingegen ist nur von tumulus oder mons die Rede,

von dem aus Juno die Schlacht beobachtet:

At Iuno ex summo (qui nunc Albanus habetur
tum neque nomen erat neque honos aut gloria monti)
prospiciens tumulo campum aspectabat

Im Roman d'Eneas (vv. 4284-86) wird die etymologische Erklärung des Namens
Montalban gegeben, das bezeichnenderweise ein chastiaus sein soll:

Li chastiaus sist en blanche terre;
por ce distrent li Troi'an
que il avroit nom Montauban



72 Luciano Rossi

Den Bemerkungen Roncaglias ist hinzuzufügen, daß gerade der Verfasser des

französischen Romans erzählt (vv. 5581-84), wie Turnus nach erfolgreichem
Eindringen in die Festung in große Schwierigkeiten gerät und die Burg nur mit Mühe
wieder verlassen kann (was dem von Guiraut verwendeten Ausdruck saup issir
entspricht):

...Turnus s'an vet,
mais de sa gent lo plus i let;
a grant poine s'en est estors,
molt en est liez, quant il fu fors.

Wie bereits erwähnt, kommt im «Sirventes» auch der Name Vergils vor. Allerdings

nicht an der Stelle, an der von den Figuren der «Aeneaslegende» die Rede ist,
dafür mit einem knappen, aber eindeutigen Verweis auf einige der berühmtesten
Episoden des «Zauberermythos»:

158 De Pamfili,
de Virgili,
com de la conca ¦ s saup coprir;
e del vergier,
e del pesquier
e del fue que saup escantir

Die Erwähnung von Pamfili scheint eine Anspielung auf den Protagonisten der
gleichnamigen lateinischen Komödie aus dem 12. Jahrhundert zu sein (Pirot 1972,

593). Die anderen von Guiraut aufgeführten «Abenteuer» sind Teil der
«Waschzuberlegende», die an anderen Orten auch Eliodorus zugeschrieben wird, nach der

Vergil in einem Waschzuber «untertauchte», um sich den Blicken des Kaisers zu
entziehen und sich in Sicherheit zu bringen (Comparetti 1896, 69 n.l; Webster-Spargo
1934, 323). Der pesquier wäre hingegen der «Fischteich» im «Zaubergarten»
(vergier) von dem auch die Faicts merveilleux de Virgile sprechen (Comparetti 1896,

292s.; Pirot 1972, 593 n. 161). Die Erwähnung des von Vergil ausgelöschten Feuers
ist eine Anspielung auf seine Rache an der Kaiserstochter, an deren Geschlechtsteil
die Römer ihre Lampen anzünden mußten, da nirgendwo sonst mehr in der Stadt
Feuer zu finden war (Comparetti 1896, 291).

Die letzte der sechs Anspielungen auf Vergil in der provenzalischen Dichtung ist
in dem «Partimen» Guillem, prims iest en trobar a ma guiza (P.-C. 205, 4), vv.
15 — 21, von Guillem Augier Novella enthalten, das laut der kürzlich erschienenen
kritischen Ausgabe von Monica Calzolari zwischen 1220 und 1245 entstand (Guida
1989), als der Trobador aus Italien in die Provence zurückkehrte:

Sei qu'entre-Is rics a gran ricor pleneira
que quer d'aqui en sus,
que .C. savis pot metr'en una teira



Noch einmal: die Trobadors und Vergil 73

a cascun donan, pus
c'Aristotils, sobre-ls prims dus,
pres dons dels rics e Virgils la ribeira
de Napol jus: mais am donar que queira.

Guillem führt Aristoteles und Vergil, die alle beide Geschenke von Wohlhabenden

angenommen haben sollen, als Beispiele dafür an, daß der Reichtum den Vorrang
vor der Weisheit hat. M. Calzolari schreibt, daß im besonderen «Virgilio avrebbe ri-
cevuto da Augusto, in premio del distico Noctepluit tota, le terre da Napoli fino alla

Calabria», aber «l'idea del protettorato di Virgilio su Napoli sorge in epoca anteriore

al re Ruggero ed e ricordata da Alessandro di Telese nella prefazione al De rebus

gestis Rogerii Siciliae regis libri quattuor» (Del Re 1845 - 68, I 85 -148).
Dieser letzte Vergleich beschließt die Auswahl der interessantesten in der

mittelalterlichen provenzalischen Dichtung nachweisbaren Anspielungen auf die Werke

Vergils und die mittelalterliche Vergillegende. Besonders was die direkten Verweise

auf die Texte des lateinischen Dichters betrifft, bleibt noch viel zu tun — eine
aufmerksame und vorurteilsfreie Lektüre der Trobadorgedichte könnte dazu dienen,
neue Anhaltspunkte zu liefern. Die vorliegende Arbeit wurde mit dem Ziel verfaßt,
einige Jahre nach der Wortmeldung Roncaglias eine umfassende Diskussion ins
Leben zu rufen7.

Zürich Luciano Rossi

Quellen

Zitierte Literatur

Arnaut de Maruelh

Arnaut Guillem
de Marsan
Bernart de Ventadorn

Les Saluts d'Amour du troubadour Arnaut de Marueil, hg. von P.
Bec, Toulouse 1961; C. Chabaneau, «Poesies inedites d'Arnaut de

Marueil», RLR 20 (1881), 53 - 59; Lespoisies lyriques du troubadour
Arnaut de Marueil, hg. von R. C Johnston, Paris 1935; M. Eusebi,
«V'Ensenhamen di Arnaut de Marueil», R 90 (1969), 14-30.
G. E. Sansone, Testi didattico-cortesi di Provenza, Bari 1977, p.
124-125, 160.

Bernart von Ventadorn, Seine Lieder, hg. von C Appel, Halle
1915.

7 Für die sprachlich-stilistische Bereinigung des Textes dieser Studie bin ich Andrea Haefele
und Richard Straub zu Dank verpflichtet.



74 Luciano Rossi

Bertran de Paris
(en Rouergue)

Cerveri de Girona/
Guillem de Cervera

Distica Catonis

Donnei des Amanz
Du Meril 1847

Flamenca

Folquet de Marselha

Guillem Augier Novella
Guiraut de Calanso

Jaufre

Marcabru

Ovid
Amores
Ars amandi
Fasti

Heroides

Ibis
Metamorphoseon
P.C.
Raimbaut d'Aurenga

Roman d'Eneas

Roman de Thebes

Vergil
Waddel 1948

F. M. Chambers, «The ensenhamen-sirventes of Bertran de Paris»,
in: Melanges Istvän Frank, Saarbrücken 1957, p. 129 - 140; F. Pirot,
«Recherches sur les connaissances litteraires des troubadours occitans
des XIIe et XIIP siecles. Les sirventes-ensenhamens de Guerau de Ca-
brera, Guiraut de Calanson et Bertrand de Paris», Memorias de la
Real Academia de Buenas Letras de Barcelona 14 (1972), 7-649
(596-632).
M. de Riquer, Obras completas del trovador Cerveri de Girona,
Barcelona 1947; Cerveri de Girona, Lirica, hg. von J. Coromines,
Barcelona 1988, 2 Bde; A. Thomas, «Les Proverbes de Guylem de
Cervera. Poeme catalan du XIIF siecle», R 15 (1886), 25 -110.
M. Boas, Distica Catonis, Amsterdam 1952; W. Johnson-Chase, The
Distichs of Cato, Madison 1922; A. Tobler, Die altprovenzalische
Version der Distica Catonis, Berlin 1897.

G. Paris «Le Donnei des Amanz», R. 25 (1896), 497-541.
E. du Meril, Poesies populaires latines du Moyen Äges, Paris 1847,

p. 235s.
Le Roman de Flamenca, Nouvelle occitane du 13e siäcle, hg. von U.
Gschwind, Bern 1976, 2 Bde.
S. Stronski, Le troubadour Folquet de Marseille, Cracovie 1910

(repr. Geneve 1968).
M. Calzolari, 77 trovatore Guillem Augier Novella, Modena 1986.
W. Keller, Das Sirventes «Fadet Joglar» von Guiraut de Calanso,
Erlangen 1905, neu Druck: Romanische Forschungen 22 (1908),
99-238; F. Pirot, «Recherches», 563-595.
C. Brunel, Jaufre. Roman arthurien du XIIP siecle, Paris 1943

(SATF).
J.-M.-L. Dejeanne, Poesies completes du troubadour Marcabru,
Toulouse 1909.

Ovide, Amours, hg. von H. Bornecque, Paris 1930.

Ovide, L'art d'aimer, hg. von H. Bornecque, Paris 1929.

Ovidius, Fasti, hg. von E. H. Alton, D. E. W. Wormell, E. Court-
ney, Leipzig 1985.

Ovide, Heroides, hg. von H. Bornecque, Paris 1928; P. OvidiiNaso-
nis Epistulae Heroidum, hg. von H. Dörrie, Berlin 1971.

A. La Penna, Ibis, Florenz 1957.

Ovide, Les Mitamorphoses, hg. von G. Lafaye, Paris 1930, 3 Bde.
A. Pillet-H. Carstens, Bibliographie der Troubadours, Halle 1933.

W. T. Pattison, 77ie Life and Works of the troubadour Raimbaut
d'Orange, Minneapolis 1952.

J.-J. Salverda de Grave, Introduction ä une edition critique du
Roman d'Eneas. Diss. Groningen, La Haye 1888; ID. Eneas, texte critique,

Halle 1891; ID. Eneas. Roman du XIF siecle, Paris 1925 und
1931, 2 Bde; A. Triaud, Une Version tardive de l'Eneas, Etude et
edition partielle du ms. D (B.N. fr. 60, fin du XIV siecle), these de 3™e

cycle de l'Universite de Caen 1983.

Le Roman de Thebes, hg. von G. Raynaud de Lage, Paris 1966 und
1968 (CFMA, 94 und 98).
P. Vergib Maronis Opera, hg. von M. Geymonat, Turin 1973.

H. Waddel, Mediaeval Latin Lyrics, London 1948, p. 247s.



Noch einmal: die Trobadors und Vergil 75

Untersuchungen

J. Adamietz, «Zu Ovids Dido-Brief», Würzburger Jahrbücherfür die Altertumswissenschaft
10 (1984), 121 - 34.

A. Birch-Hirschfeld, Über die den provenzalischen Troubadours des XII. und XIII. Jahr¬
hunderts bekannten epischen Stoffe, Halle 1878.

D. Comparetti, Virgilio nel Medio Evo, Florenz 1896, 2 Bde (zitiert nach der Ausgabe von G.

Pasquali, Florenz 1937).
P. Courcelle, Lecteurspaiens et lecteurs chretiens de TEneide, I: Les temoignages litteraires,

Paris 1984.

E. R. Curtius, Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern 1948, 2. Aufl. 1954.

Del Re, Cronisti e scritlori sincroni napolitani editi e inediti, Napoli 1845 - 1868, 3 Bde.
A. Dressler, Der Einfluß des altfranzösischen Eneas-Romanes auf die altfranzösische Lite¬

ratur, Borna-Leipzig 1907.

E. Faral, Recherches sur les sources latines des contes et romans courtois du moyen-äge,
Paris 1913.

J. Frappier, «Vues sur les conceptions courtoises dans les litteratures d'oc et d'o'il au XIIe
siecle», Cahiers de civilisation medievale 2 (1959), 135 - 56.

W. Friedmann, Einleitung zu einer kritischen Ausgabe der Gedichte des Troubadours Arnaut
de Marueil, Halle 1910.

G. Funaioli, «Chiose e leggende virgiliane del medio evo», Studi Medievali n. s. 5 (1932),
154-163.

S. Guida, «Problemi di datazione e di identificazione di trovatori: Rigaut de Berbezilh, Sifre
e Mir Bernart, Guillem Augier», in Studi Provenzali e Francesi 86/87, a cura di G. Tavani
e di L. Rossi (Romanica Vulgaria, Quaderni, 10-11), im Druck.

R. P. Hogma, Der Einfluß Vergils auf die «Carmina Latina Epigraphica», Amsterdam 1959.

M.-R. Jung, «Lecture de Jaufre», in: Melanges offerts ä C. Th. Gossen, Bern-Liege 1976.

H. Kinkel, «Die Kulturellen Grundlagen der provenzalischen Trobadordichtung», Archiv
für das Studium der neueren Sprachen und Literaturen 122 (1909), 333 - 345.

H. Klippel, Die Darstellung der Fränkischen Trojanersage in Geschichtschreibung und Dichtung

vom Mittelalter bis zur Renaissance in Frankreich, Marburg 1936.

A. Limentani, L'eccezione narrativa. La Provenza medievale e Parte del racconto, Turin
1977.

A. Monteverdi, «Aneddoti per la storia della fortuna di Ovidio nel medioevo», in: Atti del
Convegno Internazionale ovidiano, II, Rom 1959,182-192.

F. Munari, Ovid im Mittelalter, Zürich und Stuttgart 1960.
B. Munk Olsen, «Vergil i middelalderen», Museum Tusculanum 32-33 (1978), 82-116.
Id. L'Etude des auteurs classiques au XP et XIP siecles, II, Catalogue des manuscrits classi-

ques latins copies du IX* au XIP siecle, Paris 1985.

A. Petit, «Aspects de l'influence d'Ovide sur les romans antiques du XIIe siecle», in: Collo¬
que Presence d'Ovide, hg. von R. Chevallier, Paris, «Les Beiles Lettres», 1982.

Id., Naissanee du Roman. Les techniques litteraires dans les romans antiques au XIP siicle,
Paris - Geneve 1985, 2 Bde.

R. Pichon, De sermone amatorio apud latinos elegiarum scriptores, Paris 1902.
F. Pirot, «Recherches sur les connaissances litteraires des troubadours occitans et catalans

des XIIe et XIIIe siecles», vergleiche hier Bertran de Paris.
M. de Riquer, «La personalidad del trovador Cerveri» Boletin de la Real Academia de Buenas

Letras de Barcelona 23 (1950), 91 -107.
Id., «Guilhem de Cervera, llamado tambien Cerveri de Girona». ib. 28 (1959 - 60), 257 — 63.
Au. Roncaglia, «Marcabruno: Lo vers comens quan vei del fau», CN 11 (1951), 25-48.



76 Luciano Rossi

Id., «Carestia», ib. 18 (1958), 121-137.
Id., «Trobar clus: discussione aperta», ib. 29 (1969), 5-51.
Id., «Les troubadours et Virgile», in: Lectures Medievales de Virgile. Actes du Colloque Or¬

ganistpar l'Ecolefrancaise de Rome (Rome, 25-28octobre 1982), Rom 1985, p. 267-83.
L, Rossi, «Chretien de Troyes e i trovatori: Tristan, Linhaura, Carestia», VRom 46 (1987),

26-62.
L. Rossi, Letteratura Provenzale, in: Enciclopedia Virgiliana, IV, Roma, (Istituto dell'Enci-

clopedia Italiana), 1988, p. 328-334.
E. Ruhe, Untersuchungen zu den altfranzösischen Übersetzungen der «Distica Catonis»,

München 1968.

A. F. Sabot, «Presence d'Ovide au XIIC siecle: poesie latine elegiaque, lyrique provencale»,
in: Colloque Präsence d'Ovide, p. 241-260.

J. J. Savage, «Some possible Sources of Medieval Conceptions of Virgil», Speculum 19

(1944), 343-63.
D. Scheludko, «Beiträge zur Entstehungsgeschichte der altprovenzalischen Lyrik», Archivum

Romanicum 11 (1927), 280.

Id., «Ovid und die Trobadors», ZRPh. 54 (1934), 129-74.
W. Schrötter, Ovid und die Troubadours, Halle 1908.

H. Spanke, «Zum Thema Mittelalterliche Tanzlieder», Neuphilologische Mitteilungen 33

(1932), 3-6.
A. Vernet, «Virgile au moyen äge», in: Acadämie des Inscriptions et Beiles Lettres. Comptes

Rendus des Säances de l'annee 1982 (janvier - mars 1982), p. 761 - 772.
J. Webster Spargo, Virgil the Necromancer. Studies in Virgilian Legends, Cambridge 1934.


	Noch einmal : die Trobadors und Vergil

