Zeitschrift: Vox Romanica
Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 48 (1989)

Artikel: Noch einmal : die Trobadors und Vergil
Autor: Rossi, Luciano

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-37938

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-37938
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Noch einmal: die Trobadors und Vergil

Emilio Vuolo zum Gedenken

Das Interesse fiir die Wirkung Vergils in den Werken der okzitanischen Trobadors
ist erst vor kurzem erwacht: bis 1982, als Aurelio Roncaglia die erste umfassende
Arbeit veroffentlichte, bestand die Literatur zu diesem Thema blofl aus einer ein-
zigen Seite von D. Scheludko (1927, 280) und ein paar Hinweisen von F. Pirot (1972,
590, 594).

Roncaglia kommt zu vier wichtigen (und zum Teil iiberraschenden) Schluffolge-
rungen:

1. Der Name des lateinischen Dichters wird in den okzitanischen Texten nicht etwa
mit der Aeneis in Verbindung gebracht, sondern mit mittelalterlichen Legenden, die
aus Vergil einen «Zauberer», « Wundertiter» oder «mythischen Weisen» machen.
2. Es ist fast unmdglich, bei den Trobadors direkte und nachweisbare Anspielungen
auf die Aeneis zu finden, da diese von Einfliissen des Roman d’Eneas liberdeckt
werden.

3. Nicht die den Trobadors im wesentlichen unbekannten Georgica, sondern die Bu-
colica haben deutliche Spuren in der okzitanischen Dichtung hinterlassen, beson-
ders bei Marcabru.

4. Auch in den Fillen, wo ein Vergleich mit Vergil méglich scheint, zeigt sich, dafi
der literarische Stoff mit Ankldngen an Ovid durchsetzt ist, was Edmond Faral 1913
auch fir die Romane des franzésischen Sprachraumes zeigen konnte [Petit 1985].

Auf diese nur zum Teil annehmbaren Aussagen, die griindlicher Uberpriifung
bediirfen, bin ich bereits in der Enciclopedia Virgiliana (Stichwort «Letteratura
Provenzale») eingegangen, die leider erst 1988 veroffentlicht wurde. Nachdem ich
die von Roncaglia zitierten Beispiele einzeln gepriift und neue Vergleiche angestellt
hatte, kam ich zum Schluf}, dall zumindest bei den «gelehrten» Dichtern, etwa Ar-
naut de Maruelh oder Raimbaut d’Aurenga, die Kenninis des Roman d’Eneas
nicht unbedingt die véllige Vernachlidssigung von Vergils Original bedeutet — in
einigen Fillen 1Bt sich sogar das Gegenteil beweisen. Dariiber hinaus stellte ich
fest, dall die franzosischen Autoren des 12. und 13. Jahrhunderts, allen voran
Chrétien de Troves, unbedingt in das Studium der Trobadorlyrik miteinbezogen
werden miissen.

Fiir den Moment mdchte ich nicht nidher auf das letztgenannte Problem eingehen,
das eine gesonderte Abhandlung verdienen wiirde. In der vorliegenden Arbeit sollen
die wichtigsten Textvergleiche nochmals behandelt und neue Gesichtspunkte hinzu-
gefiigt werden. Darauf werde ich die Anspielungen auf die « Aeneaslegende» nédher



MNoch einmal: die Trobadors und Vergil 59

untersuchen, um schlieflich auf jene Dichter zu sprechen zu kommen, die den Na-
men Vergils offensichtlich kennen. Meine Untersuchung erhebt keinen Anspruch
auf Vollstindigkeit, sie soll vielmehr die Diskussion iiber ein Gebiet anregen, das
von den Kritikern allzu lange vernachlissigt wurde.

Bei der Analyse der grundsitzlich moglichen Vergleiche st63t man zunichst auf
eine strukturelle Schwierigkeit: im Gegensatz zur Liebesdichtung Ovids scheinen die
Werke Vergils dem Geist der Trobadors nicht besonders nahe zu stehen. Das Feld
der Anndherungsmoglichkeiten ist deshalb auf wenige Texte begrenzt: einige Eklo-
gen (2, 8 und 10) und natiirlich das erste und das vierte Buch der Aeneis, allerdings
unter einem bedeutungsvoll veridnderten Blickwinkel, da sich die provenzalischen
Dichter eher mit der verratenen Dido als mit Aeneas identifizieren.

Da die intertextuellen Anspielungen auBlerordentlich knapp gehalten sind, muf}
man sich allerdings fragen, ob sie nicht eher auf Ovid oder die mittellateinischen
Lyriker als auf Vergil zuriickzufiihren wiiren. Stanistaw Stronski (1910) hat in einer
fritheren Arbeit auBBerdem bereits darauf hingewiesen, dall die mutmaBliche «klas-
sische Bildung» der Trobadors unter Umstéinden nicht von den lateinischen Origi-
naltexten, sondern von Aphorismensammlungen herriihren kénnte.

Trotz dieser objektiven Schwierigkeiten ist es aber fast immer moglich, die Stich-
haltigkeit der Vergleiche zu iiberpriifen. Das einfachste und sicherste Mittel, das die
Interpretatoren allerdings nicht immer angemessen anwenden, besteht darin, die
Analyse nicht bloB auf das vermeintliche «Zitat» zu beschrinken, sondern sie auf
ein groferes Umfeld auszudehnen. Denn eine «sichere» Intertextualitdat wirkt meist
mehrfach und beschrdnkt sich duBerst selten auf die Ubernahme eines einzelnen
Bildes.

Aber gehen wir zu den Beispielen iiber.

Im Gegensatz zu den zahlreichen Ovidzitaten in der Liedersammlung von Bernart
de Ventadorn, die nicht immer von den Kommentatoren dokumentiert wurden
[Schrﬁttér 1908, Scheludko 1934, Munari 1960, Sabot 1982]', sind die Beziige zu
Vergil nicht leicht auszumachen. Die Verse 35ss. von Amors, e que - us es vejaire?
(P.-C. 70,4) ermoglichen einen Vergleich:

que nuls om no pot ni auza
enves Amor contrastar;
car Amors vens tota chauza,

Omnia vincit Amor (Buc., X, v. 69) scheint hier aufgenommen zu werden. Ronca-
glia bestreitet jedoch, dali Bernart den Text der Bucolica mit dem elften Vers des
vierten Heroidenbriefes (Phaedra Hippolyt: Quidquid Amor iussit non est contem-

' Auf die Anspielungen auf Ovid in der provenzalischen Dichtung werde ich in Kiirze in einer
anderen Studie eingehen.



60 Luciano Rossi

nere tutum) kontaminiert. Meiner Ansicht nach liefert der direkt folgende Vers 38
den Beweis dafiir, da3 der Trobador sowohl Ovid als auch Vergil beniitzt:

e forsa-m de leis amar,

eine ziemlich genaue Wiedergabe der Fortsetzung fer nos cedamus Amori) des oben
zitierten Verses. '

Der Gebrauch von volkssprachlichen Ubersetzungen der Klassiker, von Chres-
thomatien und von Aphorismensammlungen schliefit nicht automatisch aus, dal} die
provenzalischen Dichter die lateinischen Originale gelesen haben (Scheludko 1934,
167). Die von Munk Olsen 1985 belegte weite Verbreitung von Ovid- und Vergil-
manuskripten, sowohl im 11. als auch im 12. Jahrhundert, bestitigt dies.

Der Fall von Arnaut de Maruelh scheint mir besonders interessant zu sein. Dieser
Trobador kennt die Werke von Horaz (Friedmann 1910) und Ovid (Scheludko 1934,
160 — 66), ja sogar den Mamen Vergils, den er, wie wir spéter noch sehen werden,
nicht mit der mittelalterlichen Legende in Verbindung bringt. Laut Aurelio Ronca-
glia begniigt sich Arnaut damit, Bernart de Ventadorn zu imitieren, wenn er das be-
riihmteste seiner «Salut» (P.-C. 30, III), Domna genser, v. 210, mit der Anrufung
von « Amors que tota cauza vens» beschliefit. Es stimmt zwar, dal} es sich in diesem
Fall um ein indirektes Zitat handelt, das auf Bernart de Ventadorn zuriickgeht, aber
in der Kanzone E mon cor ai un novellef chantar (P.-C. 30,12, v. 8), gibt Arnaut den
Text der Bucolica genauer wieder:

Per aisso dey estar em bon esper
Quar Amors vens e forssa tota gent.

Doch damit nicht genug. Arnaut kennt anscheinend auch den bereits erwihnten
Vers der Heroiden (IV, 11), den er sogar im Incipit einer anderen Kanzone, ndmlich
Anc vas Amor no.m poc res contradire (P.-C. 30,8), zitiert.

Ein weiteres beachtenswertes Beispiel findet sich in den Kanzonen von Raimbaut
d’Aurenga. Das berithmte Stiick Non chant per auzel ni per flor (P.-C. 389, 32) ist
Teil eines eigentlichen Streitgespraches iiber die Liebe, in das auch Bernart de Venta-
dorn und sogar Chrétien de Troyes verwickelt sind (Roncaglia 1958, Rossi 1988). In
dieser Kanzone macht Raimbaut eine knappe und vieldeutige Anspielung auf die
von Venus begiinstigte Liebe Didos einerseits und die «fatale» Liebe Tristans an-
dererseits:

De midonz fatz dompn’e seignor
calque sia-il destinada

car ieu begui de la amor

ja-us dei amar a celada.



MNoch einmal: die Trobadors und Vergil 6l

Da, wie Roncaglia schreibt (p. 280), die Liebe ein «aullergewdhnliches» Akkusativ-
objekt des Verbs «trinkens ist, scheint der Bezug zur Aeneis, 1, v. 749

Infelix Dido longumque bibebat amorem

eindeutig. Es sei denn, fihrt der Philologe fort, zwischen dem klassischen und dem
volkssprachlichen Text stehe einmal mehr der Roman d’Eneas (vv. 817 8s.):

De I'un an "altre anbat I’'amor,
chascuns en hoit bien a son tor.

Eine zweifellos stichhaltige Bemerkung, der allerdings anzufiigen ware, dal} die
auch an anderen Stellen der Liedersammlung Raimbauts belegte Kenntnis des Eneas
(Rossi 1988) ein Zuriickgreifen auf das lateinische Original nicht von vorneherein
ausschlielit. Aus dieser gierig «getrunkenen» Liebe scheint sich fiir den Dichter die
Verpflichtung zu ergeben, seine Freundin @ celada, d. h. heimlich, zu lieben. Dieser
Vers scheint denjenigen Vergils (Aeneis, 1V, v. 171)

Nec iam furdivien Dido meditatur amorem

polemisch umzukehren. Auch wenn Raimbaut die eigene «fatale» Leidenschaft mit
derjenigen Tristans und Didos vergleicht, wird er sich dennoch hiiten, dem Beispiel
der beiden ungliicklichen Helden zu folgen, im Gegenteil, er wird versuchen, sein ei-
genes iiberaus hedonistisches und sinnliches Programm zu verwirklichen: wihrend
Dido die Hochzeit anstrebte, um ihre Liebe 6ffentlich zu bezeugen, wird Raimbaut
seine Dame unter allen Umstidnden heimlich lieben.

Noch einmal fragt man sich, ob diese Ubereinstimmungen rein zufilliger Natur
sind, oder ob der «seigneur d’Orange et de Courthezon» nicht doch iiber eine direk-
te Kenntnis der Vergiltexte verfiigte. Weitere Vergleiche untermauern die letztere
Hypothese: zum Beispiel die Verse 41ss. der Kanzone Ben sai ¢’a sels seria fer (P.-C.
389,19),

Mas tostems fo e tostems er
Que grans amors no te guaran,

die Vergils quis enim modus adsit amori? (Bucolica, 11 68)* wiederzugeben scheinen.

Folquet de Marselha ist ein weiterer Dichter, der mit Vergil vertraut zu sein
scheint, der Skepsis seines Herausgebers zum Trotz. Zwar kann Vers 9 der Kanzone
Mout i fetz gran pechat Amors (P.-C. 155, 14), «pos ylh [Amors] vol venser tota
res», durchaus bei Bernart de Ventadorn oder Arnaut de Maruelh entlichen worden

* Bei Vergil handelt es sich allerdings um homosexuelle Liebe, c¢f. M de OLivEira PULQUERIO,
whA expressio do amor na Bucolicds de Virgilion, Humanitas 9 - 10 (1957 — 58), 1-20; J. PERRET,
wL'amour romanesque chez Virgile», Maig 17 (1965), 3 - 18.



62 Luciano Rossi

sein (und nicht bei den Bucolica, X 69), aber es gibt andere Vergleichsméglichkeiten,
die iiberzeugender wirken. So zum Beispiel die ganze vierte Strophe der Kanzone Us
volers oltracujatz (P.-C. 155, 27):

Be-m parec necietatz

e trop sobrarditz volers
quan solamen us vezers
m’ac deceubut tan viatz
gqu'escondudamens

mi venc al cor us talens
tals gu’ieu fui enamoratz

Eine ziemliche genaue Ubersetzung der Bucolica, VIII 41ss.: Ut vidi, ut perii, ut me
malus abstulit error!® ...Nunc scio, quid sit Amor.

Aulerdem nimmt Vers 9 der Kanzone P.-C. 155, 8 (En chantan m’aven a memni-
brar)

qu’ins e-l cor port, dona, vostra faisso,

den Vers haerent infixi pectore voltus (Aeneis, IV 4) genau an der Stelle auf, wo sich
der Trobador wie Dido zu verhalten scheint. Dal} es sich nicht um eine zufillige
Ubereinstimmung handelt, beweist die Tatsache, daf} in den Versen 48s. der gleichen
Kanzone

que 'ardors mi creis - m reve,
e-] fuex, qui-1 mou, sai que creis a bando

das Echo der Aeneis (IV, 2: volnus alit venis et caeco carpitur igni) deutlich nach-
klingt. In diesem Falle kann der Roman d’Eneas (vv. 1219ss.) keine Vermittlerrolle
spielen, da seine Umschreibung viel weniger prizise ist.

Die Liedersammlung von Marcabru habe ich an den Schluf dieses Exkurses ge-
stellt, der Trobadortexten gewidmet ist, die vom Werk Vergils beeinfluflt scheinen.
Laut Roncaglia, dem bedeutendsten Kenner dieses Trobadors, sind in mindestens
zwel Werken Beziige zu den Bucolica méglich. Bei der Analyse der Verse 9ss, der be-
rithmten Pastorelle L autr’ier jost'una sebissa (P.-C. 293, 310),

Toza —fi-m ieu—, res faitissa,
dol ai car lo freitz vos fissa,

rdumt er zwar ein, dall Marcabrus Ritter nur den Rat Ovids (Ars am. 11, 302: sed ti-
mida, caveat frigora, voce roga) befolgt, aber der Philologe fragt sich (p. 281), ob
nicht auch A! re ne frigora laedant! (Bucolica, X 48) nachklingt. Hierzu ist zu be-

* Dieser Vers wurde von Ovid paraphrasiert (Heroides, XI1 35): «Et vidi et perii nec notis igni-

bus arsi». Folquet scheint sich aber direkt bei Vergil inspiriert zu haben (Stronski 1910, 78%).



Noch einmal: die Trobadors und Vergil 63

merken, dall der Kontext in beiden Werken vollig verschieden ist. Wahrend Vergil
die zarten Fiille ffeneras ... plantas) von Licoride beschreibt, die dem Frost und dem
Eis des Rheins ausgesetzt sind, werden die Beine der okzitanischen Hirtin von Holz-
schuhen und Wollstriimpfen («sotlars e caussas de lanas») geschiitzt. Folglich wére
die Anspielung auf die Bucolica als Parodie aufzufassen.

Beim zweiten aufgefiithrten Beispiel, Lo vers comens quan vei del fau (P.-C. 293,
33), ist die Lage einiges komplizierter. Schon 1951 unterstrich Roncaglia, dal} das
Winterexordium

Lo vers comens, quan vei del fau
ses fuoilla lo cim e+ branquill

nicht nur den traditionellen Friihlingseingang, sondern auch das Incipit der Bucolica
umkehrt, welches vom sub tregmine fagi singenden Titirus spricht. Roncaglia schrieb
weiter: «Non so se giungere a sospettare che Marcabru abbia inteso riferirsi all’in-
terpretazione di Servio (ad Buc., 1,1): quod autem eum sub fago dicit iacere, allego-
ria est honestissima, quasi sub arbore glandifera quae fuit victus causa ... hoc vide-
tur dicere: iacens in umbra fagi, in agris (uis, 1uas retentas possessiones, quibus ale-
ris.» Nach Meinung des Philologen beabsichtigt Marcabru schon im [nitium seines
vers «la propria condizione, su cui anche altrove insiste (cf. XLI1 28 —-30e [X 9-10),
di cantore inascoltato, privo di quella protezione che i signori preferiscono accorda-
re a una genia corruttrice» hervorzuheben. In einem Artikel aus dem Jahre 1969 ver-
suchte Roncaglia diese Hypothese zu untermauern, indem er einen Vergleich mit
dem Homilia in Ecclesisasten (P L CLXXV, 171-72) von Hugues de Saint-Victor,
einem Altergenossen des «gascognischen» Trobadors, anfiigte. Im neuesten und
von mir mehrfach zitierten Artikel Les troubadours et Virgile werden die fritheren
Aussagen ohne Verdnderungen wiedergegeben. Die Lyrik Marcabrus wurde zwar
zweifellos wesentlich erhellt, zu der Hypothese der Umkehrung des Vergil-Exor-
diums miissen allerdings zusitzliche Uberlegungen angestellt werden.

Besonders die Buche, symbolhafter Baum im Hirtenlied, der sogar als Zeichen
des «stilus humilis» in die berithmte Rora Virgilii Eingang fand, kommt nimlich
auch in einem anderen Werk Marcabrus vor und zwar sicher ohne polemische Ab-
sichten beziiglich des eventuellen lateinischen Vorbilds. Ich beziehe mich auf die Pa-
storelle L autr’ier, a 'issida d’abriu (P.-C. 293, 29), v. T:

Trobei la sotz un fau ombriu

Hier konnte man aus den Bucolica, 11 3 zitieren: inter densas umbrosa cacumina fa-
£os. Bei Marcabru finden wir also sowohl einen typisch «bukolischen» Augenblick,
in dem der Trobador die Hirtin unter dem «traditionsgemifBen» Schatten der Buche
trifft (und dies in einem moralistischen Werk, das den Sittenzerfall beklagt), als
auch ein «Winterexordium», das das Bild umkehrt und eine vollig kahle Buche



64 Luciano Rossi

zeigt. Fiir das zweite Bild konnte es mehrere Vorlagen geben. Neben den Bucolica X
75, solet esse gravis cantantibus umbra, kime auch das mittellateinische Gedicht De
ramis cadunt folia in Frage, als dessen metrisch-musikalisches contrafactum der ok-
zitanische Text gilt, auch wenn die Datierung der beiden Werke zweifelhaft ist
(Spanke 1932, 3; Marshall 1980, 330).

Die bisher erwihnten Beispiele sollten gezeigt haben, wie tiickisch die Untersu-
chung von Intertextualititen ist, und daf es schwerfillt, dem Urteil Roncaglias zu
folgen, nach dem «le seul troubadour chez lequel on a quelque chance de détecter
des réminiscences virgiliennes parait étre Marcabru» (p. 280).

Wenn man von der Untersuchung der Ankldnge an das Gesamtwerk Vergils zum
Problem der Rezeption der Aeneis im okzitanischen Sprachraum iibergeht, wird
schnell deutlich, daf} die Deutung der Anspielungen auf den «Aeneas-Stoff» ebenso
umstritten ist.

Die «Aeneaslegende» scheint den Trobadors auller in zahlreichen spétlateini-
schen und mittelalterlichen Texten (ich verweise auf die ausgezeichnete Arbeit von
Pierre Courcelle) hauptsdchlich von Ovid iiberliefert worden zu sein. Er gibt zusam-
men mit Vergil stindig Anlafl zu bloflen Nachahmungen, eigentlichem Wetteifern
oder parodistischen Umkehrungen. Wie immer in den Fillen, wo die Intertextualitéit
besonders reichhaltig ist, behilt das Vorbild seine Ausdruckskraft trotz der verschie-
denen Umformungen, die es erleidet: irgendwie gelingt es Vergil also immer, die mit-
telalterlichen Leser zu erreichen. Fiir unsere Analyse folgt daraus, dall wir die ein-
zelnen Trobadortexte nicht untersuchen kénnen, ohne sie stets sowohl mit den klas-
sischen als auch mit den mittelalterlichen Quellen zu vergleichen.

Wir werden nun die wichtigsten Beziige auf die «Aeneaslegende» untersuchen
und dabei wenn immer moglich die zeitliche Abfolge respektieren. Weitere Beispiele
werden im dritten und letzten Teil der vorliegenden Arbeit angefiihrt werden.

Im zwischen 1170 und 1180 entstandenen Ensenhamen von Arnaut Guillem I, «co-
seigneur de Marsan et seigneur de Roquefort et Montgaillard», erscheint Aeneas als
geschickter Verfiihrer, dessen «Lehre» sich alle vor Augen halten sollten, die einer
Frau den Hof machen oder sie erobern wollen (vv. 209 — 216):

Aprendes d’Eneas:
aguel no-us oblit pas,
car ies no fai a faire

si d’amors uzatz gaire,
car, si-n sabiatz tan,
aras ni derenan

leu poiratz enguerer
dona e conguerer.

Wie der Herausgeber, G. E. Sansone, bemerkt (p. 160), ist der Hinweis auf den

Charme und die Verfithrungskiinste des Aeneas zu vage, um auf die genaue Quelle
schliefen zu kénnen. Kaum angebracht scheint mir jedenfalls der Verweis auf den



MNoch einmal: die Trobadors und Vergil 63

Roman d’Eneas, da sich Dido nur wegen des «fatalen» Eingreifens von Cupido in
Aeneas verliebt, und Lavinia zwar von der Schonheit des Helden ergriffen ist, aber
ohne dal} der Held Gelegenheit hat, das Wort an sie zu richten (vv. 8047ss.). Die
Idee, aus dem von Vergil als pius bezeichneten Helden einen unwiderstehlichen Ver-
fithrer zu machen, geht auf Ovid zuriick, der die erfolgreichen Liebesabenteuer des
Sohnes von Venus und des Bruders von Cupido oft genug herausstrich (cf. Amores,
I VIIL, v. 2; 111 IX, v. 13 5.; Heroides, VII, v. 31 — 34 etc.). Angesichts des grollen Er-
folges, den Ovids Texte bei den Trobadors hatten, ist es nicht ausgeschlossen, dal}
sich auch Arnaut Guillem de Marsan auf die auctoritas des lateinischen Dichters
beruft.
Um 1240 hat Ovid aller Wahrscheinlichkeit nach bei der Entstehung der Verse

460ss. des okzitanischen Romanes Flamenca als Inspirationsquelle gedient:

Si eu homicidas n'apel

mon cor et Amors, s rasos,

qu’'il me son de mort occaisos:

Eneas aucis enaisi
Dido, ques hanc non la feri.

Auch wenn es den Herausgebern des Romanes anscheinend entgangen ist, sind diese
Verse die getreue Paraphrase der beriihmten «Grabinschrift Didos», die Ovid so-
wohl in den Fasri, 11, v. 549s. als auch in den Heroides, VII, v. 197 eingefiigt hat
(Adamietz 1984)*:

Praebuit et causam mortis et ensem.
Ipsa sua Dido concidit usa manu,

Obwohl in Flamenca bei anderen Anspielungen auf die Aeneaslegende der Roman
d’Eneas als Quelle gedient hat, scheint der provenzalische Autor den Geist der latei-
nischen Originale weit mehr zu respektieren als sein franzosischer Kollege. Wie
Alberto Limentani schreibt, schliefit wiederum die Identifizierung einer Quelle oder
eines mittelalterlichen Nebentextes nicht automatisch den Riickgriff auf die klassi-
schen Texte aus,

Im Gegensatz dazu scheinen die Verse, die die Gesdnge der Spielleute beim Hoch-
zeitsmahl beschreiben (vv. 627 —32), direkt dem franzdsischen Roman entliehen
worden zu sein:

L autre comtava d'Eneas

e de Dido, consi remas

per lui dolenta e mesquina;
’autre comtava de Lavina
con fes lo breu el cairel traire
a la gaita de I"auzor caire...

* Cf. Ars am. III, 39— 40 und natiirlich Aen. V1 458: «... funeris heu tibi causa fui?».



66 Luciano Rossi

Besonders die Erwidhnung Lavinias muf} auf den Roman d’Eneas (vv. 8807) zuriick-
gehen:

La damoisele a lo brief pris,

environ la fleche I'a mis

d’une saiete barbelee;

la letre an a dedans tornee,

o un fil estroit lo lia.
Un archier lo roi apela...

Auch in Jaufre, dessen Abenteuer sich angeblich um 1177 abgespielt haben sollen,
der aber in einer sehr wahrscheinlich spéter entstandenen Fassung iiberliefert ist
(Jung 1977, Limentani 1977), wird der Freitod Didos als ein «kanonisches» Beispiel
genannt, und zwar in einer Aufzihlung von beriihmten verliebten Frauen, die sich
ins Ungliick stiirzten, weil sie ihrer Leidenschaft nachgaben. Von besonderem Inter-
esse ist die Nebeneinanderstellung von Dido und Biblis (vv. 7613ss.):

Anc Biblis que amet son fraire,
Que ben avet ausit retraire,

Non fon d’amor plus forsennada
Que sui per vos ni plus aurada
Ni Dido qu’el cor se feri
D’un’espada, si qu'en muri,

Per Eneas, car s’en partia

D’ella ni de sa compannia.

Der Name der Heldin, die sich in ihren Bruder Caunus verliebte (cf. Metamorpho-
seon, 1X 451ss.), wird korrekt wiedergegeben und nicht etwa mit [tis kontaminiert
— deshalb ist es sicher zuldssig, aus diesen beiden Beispielen fiir «Liebeswahn»
(Biblis und Dido) einen direkten Bezug zu Ovid herzustellen (cf. auch 7bis, v. 355;
Heroides, VII 195ss., cit., etc.). Es scheint mir aus diesem Grunde nicht gerechtfer-
tigt, wegen des Verweises auf Biblis auf eine verlorengegangene romanische Fassung
des Metamorphoseon zu schlieBen, wie Roncaglia es tut (p. 270). Es sind andere
Trobadors, die /tis anstelle von Biblis verwenden, ndmlich Arnaut de Maruelh (Bec
1961, 161), Aimeric de Belenoi und Guiraut de Cabrera (Birch Hirschfeld 1878, 7; Pi-
rot 1972, 534). In diesem Zusammenhang mochte ich daran erinnern, dall im Don- .
nei des amants, einem anglonormannischen Text aus dem 12. Jahrhundert®, Jtis statt
Atys (bei Statius der Liebhaber von Ismene (Thebays, XI)), verwendet wird
(v. 392ss.):

Or pernez garde de Heleine,

E de Didun e de Ymaine,

E de Ydoine e de Ysoud:
Chascune asez se crent e dout. ..

% Meine Schiilerin Joanna Szott-Kruczalak bereitet eine neue kommentierte Ausgabe vor.



Noch einmal: die Trobadors und Vergil 67

Bele amie, garde pernez
Quei fit Didun pur Eneas,
E Ydoine pur Amadas,

Pur Itis quei refit Ymaine...

Der Autor des Donnei des amanz nennt iibrigens neben Statius und Vergil, mit dem
Beinamen Marrun (v. 153), auch Ovid und Lucan als Autoren faszinierender «fa-
bles» — deshalb sollte man sich vor der Behauptung hiiten, Vergil werde in den
gallo-romanischen Literaturen ausschliefflich mit seinem mittelalterlichen Ruf als
«Zauberer» in Zusammenhang gebracht und jegliche Verbindung mit der Adeneis sei
vergessen worden.

Die Erwdhnung von Aeneas im Sirventes-Ensenhamen von Bertrand de Paris ist
aus diesem Grunde besonders interessant, obwohl es Roncaglia anscheinend nicht
fiir angebracht hielt, nidher darauf einzugehen. In der Strophe VII, vv. 49ss., steht:

MNi no sabetz d’Agamenon lo gran;

Ni de Feton lo fol orat que fe;

Ni d’Achilles no cug sapiatz re;

Ni d’Eneas (mss. anias/enas) que sufric mant afan...

Die von Chambers 1957 vorgeschlagene und von Pirot 1972 iibernommene Ver-
besserung Eneas scheint mir zutreffend zu sein, da es sich wahrscheinlich um eine
«diffrazione» handelt. Wie aber ist dieser Vers zu interpretieren?

Chambers schreibt (p. 135, n. 20): «ge sufric maint afan fits very well: multum ille
et terris iactatus et alto ... multa quoque et bello passus; but the Roman d’Eneas is a
more likely source than Virgil». Dieser Behauptung kann man entgegenhalten, daf
es im franzdsischen Eneas keinen ausdriicklichen Hinweis auf die «Miihsale» gibt,
die Aeneas erdulden mufite. Der von Bertran de Paris verwendete Ausdruck scheint
eher die Verse 9ss. der Aeneis zu paraphrasieren: ... fot volvere casus / tot adire la-
bores; Die weite Verbreitung dieser Verse in der mittelalterlichen Handschriften-
iiberlieferung (Munk Olsen 1985) scheint diese Hypothese zu untermauern.

Nach der Untersuchung von mehr oder weniger allgemeinen Beziigen auf die
«Aeneaslegende»mochte ich nun die Stellen der Trobadorlyrik ndher betrachten, die
den Namen Vergils explizit nennen.

Wie bereits erwihnt ist der gegen Ende des 12. Jahrhunderts aktive Arnaut de
Maruelh einer der iltesten Trobadors, der den Namen des lateinischen Dichters
kennt. In seinem Ensenhamen (v. 7) erinnert er an das «engens» des Schriftstellers:

Razos es e mesura,
Mentr'om el segle dura,
Que aprenda cascus

De sels que sabon pus.
Ja-l sen de Salamon,
Mi-l saber de Platon,



68 Luciano Rossi

Ni I'engens de Virgili,
D'Omer ni de Profili,
Ni dels autres doctors
Q’avetz azitz plusors,
No fora res prezatz
S’agues estatz selatz. ..

In diesen Versen nimmt Arnaut den Exordialtopos der Talente auf, der auf ein
Gleichnis aus den Evangelien zuriickgeht, welches den Autoren des 12, Jahrhunderts
wohlbekannt ist (Curtius 1948, 95ss.). Abgesehen von dem Verweis auf Porphyrius,
der in der okzitanischen Literatur relativ selten ist (cf. die spater folgenden Bemer-
kungen iiber Cerveri de Girona) und der hier wohl nur wegen des Reimes erfolgt,
hat sich der Dichter bei der Aufzidhlung der aucroritares meiner Meinung nach vom
Roman de Thébes (vv. 1ss.) inspirieren lassen:

Qui sages est nel doit celer,

ainz doit por ce son senz monstrer,
que guant il ert du siecle alez

tous jorz en soit mes ramembrez.
Se danz Omers et danz Platons

et Virgiles et Quicerons

leur sapience celissant,

ja n’en fust mes parlé avant.

In seinem «salut» Tant m’abelis e.m plaz (P.-C. 30, III) nennt Arnaut Lavinia
und Aeneas (v. 155) in einer umfangreichen Liste berithmter Liebender:

’anc, Domna, ¢co sapchaz,
Non fo neguns amans
Qe tant be, ses engans,
Ames com eu am vos:
Meih Leander Eros,

Ni Paris Elenan,

Ni Pirramus Tishan. ..
Ni Lavinag Eneas, ...
Ni crei ge tan ames

Lo reis Etiocles
Salamandra tan be...

Dal} Lavinia Aeneas liebt, scheint dem Roman d’Eneas entnommen zu sein, der
dieses Thema im Vergleich zum lateinischen Original vollig neu entwickelt. Die An-
spielung auf Salamandra, nach Meinung von Chabaneau (1881, 57) die einzige in der
provenzalischen Literatur, kann hingegen nur auf den Roman de Thébes (vv.
8657ss.) zuriickgehen, was einerseits bestitigt, dafl Arnaut dieses Werk kannte, und
andererseits unsere Hypothese iiber die Erwahnung Vergils im Ensenhamen stiitzt.



MNoch einmal: die Trobadors und Vergil 69

Genau dieses Werk scheint als direkte Quelle fiir das Maldit bendit gedient zu ha-
ben, das der katalanische Trobador Cerveri de Girona im Maérz 1271 verfalite. Wih-
rend die Tonlage bei Arnaut aber ernst und belehrend ist, zeigt sich bei Cerveri in
seiner Misogynie leichte Ironie (v. 617ss.):

... ¢c’om per dona es valens
segon aquest guirens,

e-ls autres damunt dits
que ja avets ausits:

Salamo et Vergili,

ed Omer e Porfili,

e David e Plato

e Lot e-] fort Samso...

Die seltene Erwidhnung von Porphyrius, noch einmal aus Griinden des Reimes,
weist auf das Ensenhamen von Arnaut de Maruelh hin; Cerveri mulite aber den
Namen Vergils auch aus einer anderen Quelle kennen.

In den Proverbis von Guillem de Cervera, einem Trobador, den Marti de Riquer
schon 1950 als Cerveri de Girona identifiziert hat®, wird die Legende von Vergil als
Zauberer in zwei Quartinen auf sehr eigene Art und Weise zitiert, wihrend eine drit-
te Quartine eine Anspielung auf die Georgica enthilt, die zweifellos auf die Distica
Catonis zuriickgeht.

Wenden wir uns zunéchst den ersten beiden Quartinen zu.

Ceyl per cui fo-] portals

De Roma derocats

Fo entre- s finestrals

Per I'amfanta panjats (995);

Vergilis 'encantayre

Vole com besti’anar,

Si com vi 'emperaire,

Tant saub sa fiyla far (996).

Vergil wird zwar in der Quartine 995 nicht ausdriicklich erwdhnt, aber die Erzéihlung
vom Midchen, das seinen Liebhaber in einem Korb aus dem Fenster hingen lief3,
wird in der Uberlieferung dem lateinischen Dichter zugeschrieben (Comparetti 1896,
111s.; Webster-Spargo 1934, 137s.). Die Legende vom «filosofo cavalcato» der fol-
genden Quartine wird hingegen normalerweise Aristoteles zugeordnet (ich erinnere
an den sogenannten Lai d’Aristote von Henri d’Andeli). Sehr interessant ist, dalB

% Diese Identifizierung wurde ohne geniigende Argumente von J. Coromines bestritten (cf.
Cerveri de Girona, Lirica, I, p.5 und 15, und die Antwort von Marti de Riguer in Revista de de
Catalunya™ [1989], p. 127 - 138).



70 Luciano Rossi

Cerveri/Guillem de Cervera auf beide Anekdoten in direkter Folge anspielt. Dome-
nico Comparetti stellte schon fest, dall «anche fra le Rimur islandesi ve ne ha una
che narra lo sfregio e la vendetta; ma lo sfregio é doppio, perché la donzella, dopo
aver burlato Virgilio colla cesta, lo riduce anche a servirle da cavalcatura».

Roncaglia (p. 273) interessiert sich nur fiir die Quartine 996 der Proverbis und
fragt sich, ob die Ubereinstimmung mit den Rimur nicht polygenetisch zu erkldren
sei. Wenn man aber den Vergleich um die Quartine 995 erweitert, wird wahrschein-
lich, daf} es eine gemeinsame Quelle gab, die Vergil beide Legenden zuschrieb: die
des Korbes und die des «Philosophen, der als Reittier diente».

Wenig spéter, in der Quartine 1041, die zu den von den Distica Catonis stark be-
einfluBten Stellen gehdért, finden wir die bereits erwidhnte Anspielung auf die Geor-
aica:

Si lo libre aprens
De Virgili, sabras
Tot los cultivivamens
De terra e veyras.

Wie schon der Herausgeber, Antoine Thomas, 1886 unterstrich, ist die Quelle zu
dieser Stelle nicht im lateinischen Original, sondern in den Distica Catonis (Tobler
1897; Ruhe 1968) zu suchen:

Telluris si forte velis cognoscere cultus
Vergilium legito.

Aus den zitierten Beispielen ergibt sich folgendes: Etwa um 1280, also gegen Ende
des 13. Jahrhunderts, erwihnt ein Dichter (Cerveri/Guillem de Cervera) am Hofe
des Vicomte Ramon Folc VI de Cardona Vergil in drei verschiedenen Zusammen-
hdngen, ndmlich als Fachmann in Liebesfragen (Maldit bendit, v. 621), in den von
der Kaisertochter ersonnenen «Streichen» (Proverbis, 995 und 996) sowie als Autor
eines Textes iiber die Bestellung von Feldern (Proverbis, 1041).

Wenn wir in die Jahre 1202 — 1212 zuriickgehen, finden wir im «Sirventes» Fadet
Joglar von Guiraut Calanson nicht nur eine Erwdahnung Vergils, sondern auch die in
der provenzalischen Literatur reichhaltigste Aufzidhlung von Anspielungen auf Epi-
soden und Figuren aus der Aeneis [Pirot 1972]. Wiederum ist Vergil nicht Dichter,
sondern «Zauberer», und die literarischen Querverbindungen gehen nicht etwa auf
das lateinische Original, sondern auf den Roman d’Eneas zuriick.

Der Text in Form eines didaktisch-héfischen «ensenhamen» ist einem «jove rei
d’Arago» gewidmet, den Francois Pirot (1972, p. 253 s.) als den 1196 im Alter von
18 Jahren gekronten Pere 11 identifiziert hat.



Moch einmal: die Trobadors und Vergil 11

Untersuchen wir die Anspielungen auf die «Aeneaslegende» und ihre Entspre-
chungen im franzoésischen «volgarizzamento»:

109 ... E de Pallas

e d'Eneas

com el anet secors querir;

d'Escaneus

e de Tornus

com saup de Montalba issir.

De Sibilla

e Camilla

com sabia grans colps ferir ...
121 ... Del rei Lati {ms. Lari} ...
124 ... De Romulus

e de Remus:

sels ge fero Roma bastir
142 ... ed’un‘amor

qu’es de dolor:

de Dido can se volc ausir ...
181 ... D'Orielus

e de MNisus,

com lor amors non poc partir.

Wie bereits gesagt, scheinen alle genannten Personen, auch Lari (v. 121), dessen
Name laut Pirot in Lati zu verbessern ist, auf den Roman d'Eneas zuriickzufiithren
zu sein. Im franzosischen Text finden wir nidmlich Pallas (v. 4654, etc.); Latin
(v. 2938, etc.), mit der Variante Latinus (v. 3122); Ascanius (v. 781, etc.); Turnus
(v. 3236, etc.); den Ortsnamen Montalban (v. 6531, etc.); Sibilla (v. 2199, etc.);
Camille / Camile (v. 3961, etc.); Romulus (v. 2950, etc.); Remus (v. 1051); Dido
{v. 371, etc.) und so weiter, schlieBlich Euralius (v. 912, etc.) und Nisus (v. 4909), die
wegen ihrer bon’amor aufgefithrt werden, mit dhnlichen Worten wie sie auch im
provenzalischen Text verwendet werden.

Wie Roncaglia schreibt, ist das Toponym Montaulban von gréflerem Interesse.
Guiraut bezeichnet damit wahrscheinlich eine befestigte Stadt, aus der Turnus saup
issir. In der Aeneis 12, 134 — 36 hingegen ist nur von fumulus oder mons die Rede,
von dem aus Juno die Schlacht beobachtet:

At luno ex summo (gui nunc Albanus habetur
tum neque nomen erat neque honos aut gloria monti)
prospiciens tumulo campum aspectabat ...,

Im Roman d’Eneas (vv. 4284 — 86) wird die etymologische Erkldrung des Namens
Montalban gegeben, das bezeichnenderweise ein chastiaus sein soll:

Li chastiaus sist en blanche terre;
por ce distrent i Troian
que il avroit nom Montauban ...



72 Luciano Rossi

Den Bemerkungen Roncaglias ist hinzuzufiigen, dall gerade der Verfasser des
franzésischen Romans erzdhlt (vv. 5581 — 84), wie Turnus nach erfolgreichem Ein-
dringen in die Festung in groBe Schwierigkeiten gerédt und die Burg nur mit Miihe
wieder verlassen kann (was dem von Guiraut verwendeten Ausdruck saup issir ent-
spricht):

... Turnus s’an vet,

mais de sa gent lo plus i let;

a grant poine s'en est estors,
molt en est liez, quant il fu fors.

Wie bereits erwdhnt, kommt im «Sirventes» auch der Name Vergils vor. Aller-
dings nicht an der Stelle, an der von den Figuren der « Aeneaslegende» die Rede ist,
dafiir mit einem knappen, aber eindeutigen Verweis auf einige der berithmtesten
Episoden des «Zauberermythos»:

158 De Pamfili,
de Virgili,
com de la conca s saup coprir;
e del vergier,
e del pesquier
e del fuc que saup escantir ...

Die Erwidhnung von Pamfili scheint eine Anspielung auf den Protagonisten der
gleichnamigen lateinischen Komdédie aus dem 12. Jahrhundert zu sein (Pirot 1972,
593). Die anderen von Guiraut aufgefithrten «Abenteuer» sind Teil der « Waschzu-
berlegende», die an anderen Orten auch Eliodorus zugeschrieben wird, nach der
Vergil in einem Waschzuber «untertauchte», um sich den Blicken des Kaisers zu ent-
ziehen und sich in Sicherheit zu bringen (Comparetti 1896, 69 n.1; Webster-Spargo
1934, 323). Der pesquier wire hingegen der «Fischteich» im «Zaubergarten» (ver-
gier) von dem auch die Faicts merveilleux de Virgile sprechen (Comparetti 1896,
292s.; Pirot 1972, 593 n. 161). Die Erwihnung des von Vergil ausgeldschten Feuers
ist eine Anspielung auf seine Rache an der Kaiserstochter, an deren Geschlechtsteil
die Romer ihre Lampen anziinden muliten, da nirgendwo sonst mehr in der Stadt
Feuer zu finden war (Comparetti 1896, 291).

Die letzte der sechs Anspielungen auf Vergil in der provenzalischen Dichtung ist
in dem «Partimen» Guillem, prims iest en trobar a ma guiza (P.-C. 205, 4), vv.
15— 21, von Guillem Augier Novella enthalten, das laut der kiirzlich erschienenen
kritischen Ausgabe von Monica Calzolari zwischen 1220 und 1245 entstand (Guida
1989), als der Trobador aus Italien in die Provence zuriickkehrte:

Sel qu'entre-ls rics a gran ricor pleneira
que quer d'aqui en sus,
que .C, savis pot metr'en una teira



Moch einmal: die Trobadors und Vergil 73

a cascun donan, pus

c'Aristotils, sobre-ls prims dus,

pres dons dels rics e Virgils la ribeira

de Mapol jus: mais am donar que queira.

Guillem fiihrt Aristoteles und Vergil, die alle beide Geschenke von Wohlhabenden
angenommen haben sollen, als Beispiele dafiir an, daB der Reichtum den Vorrang
vor der Weisheit hat. M. Calzolari schreibt, dal} im besonderen «Virgilio avrebbe ri-
cevuto da Augusto, in premio del distico Nocte pluit tota, le terre da Napoli fino alla
Calabria», aber «l’idea del protettorato di Virgilio su Napoli sorge in epoca anterio-
re al re Ruggero ed é ricordata da Alessandro di Telese nella prefazione al De rebus
gestis Rogerii Siciliae regis libri quattuor» (Del Re 1845 — 68, 1 85 — 148).

Dieser letzte Vergleich beschliefit die Auswahl der interessantesten in der mittelal-
terlichen provenzalischen Dichtung nachweisbaren Anspielungen auf die Werke
Vergils und die mittelalterliche Vergillegende. Besonders was die direkten Verweise
auf die Texte des lateinischen Dichters betrifft, bleibt noch viel zu tun — eine auf-
merksame und vorurteilsfreie Lektiire der Trobadorgedichte kénnte dazu dienen,
neue Anhaltspunkte zu liefern. Die vorliegende Arbeit wurde mit dem Ziel verfafit,
einige Jahre nach der Wortmeldung Roncaglias eine umfassende Diskussion ins Le-
ben zu rufen’.

Ziirich Luciano Rossi

Zitierte Literatur

Quellen

Arnaut de Maruelh Les Saluts d’Amour du troubadour Arnaut de Marueil, hg. von P.
Bec, Toulouse 1961; C. CHABANEAU, «Poésies inédites d'Arnaut de
Marueil», RLR 20 (1881), 53 — 59; Les poésies lyrigques du troubadour
Arnaut de Marueil, hg. von R. C. JounsTton, Paris 1935; M. Eusegi,
«L’Ensenhamen di Arnaut de Marueil», R 20 (1969), 14 - 30.

Arnaut Guillem G. E. Sawnsong, Testi didattico-cortesi di Provenza, Bari 1977, p.

de Marsan 124 — 125, 160.

Bernart de Ventadorn BERNART voN VENTADORN, Seine Lieder, hg. von C. AppeL, Halle
1915.

" Fiir die sprachlich-stilistische Bereinigung des Textes dieser Studie bin ich Andrea Haefele
und Richard Straub zu Dank verpflichtet.



74

Bertran de Paris
(en Rouergue)

Cerveri de Girona/
Guillem de Cervera

Distica Catonis

Donnei des Amanz
Du Méril 1847

Flamenca

Folqguet de Marselha

Luciano Rossi

F. M. CHaMBers, «The ensenhamen-sirvenies of Bertran de Paris»,
in: Mélanges Istvin Frank, Saarbriicken 1957, p. 129 - 140; F. PiroT,
wRecherches sur les connaissances littéraires des troubadours occitans
des XII° et XIII° siécles. Les sirventes-ensenhamens de Guerau de Ca-
brera, Guiraut de Calanson et Bertrand de Paris», Memorias de la
Real Academia de Buenas Letras de Barcelona 14 (1972), 7-649
(596 - 632).

M. pE Riguer, Obras completas del trovador Cerver{ de Girona, Bar-
celona 1947; CErvERI DE GiroNA, Lifica, hg. von J. CoroMings, Bar-
celona 1988, 2 Bde; A. THoMas, «Les Proverbes de Guylem de Cer-
vera. Poéme catalan du XIII° siécles, R 15 (1886), 25— 110.

M. Boas, Distica Caronis, Amsterdam 1952; W. Jounson-CHasg, The
Distichs of Cato, Madison 1922; A. Tosrer, Die altprovenzalische
Version der Distica Catonis, Berlin 1897,

G. Paris «Le Donnei des Amanz», R. 25 (1896), 497 — 541.

E. bu MERIL, Poésies populaires latines du Moyen Ages, Paris 1847,
p. 235s.

Le Roman de Flamenca, Nouvelle occitane du 13° siécle, hg. von U.
GscHwWIND, Bern 1976, 2 Bde.

5. StroNskl, Le troubadour Folguet de Marseille, Cracovie 1910
(repr. Genéve 1968),

Guillem Augier Novella M. Cavzovara, I trovatore Guillem Augier Novella, Modena 1986.

Guiraut de Calanso

Jaufre

Marcabru

Ovid
Amores
Ars amandi
Fasri

Heroides

1his
Metamorphoseon
P.-C.

Raimbaut d’Aurenga

Roman d’Eneas

Roman de Thébes

Vergil
Waddel 1948

W. KELLER, Das Sirventes «Fadet Joglar» von Guiraut de Calanso,
Erlangen 1905, neu Druck: Romanische Forschungen 22 (1908),
99 — 238; F. Pirot, «Recherches», 563 — 595.

C. BruNEL, Jaufre. Roman arthurien du XIIT siécle, Paris 1943
(SATF).

J.-M.-L. Dereanne, Poédsies complétes du troubadour Marcabru,
Toulouse 1909,

Ovide, Amours, hg. von H. Bornecoug, Paris 1930.

Ovide, L'art d’aimer, hg, von H. BorNECQUE, Paris 1929,

Ovidius, Fasti, hg. von E. H. Avton, D. E. W, WorMmELL, E. CoUurT-
NEY, Leipzig 1985,

Ovide, Heroides, hg. von H. BornecqQue, Paris 1928; P. Ovidii Naso-
nis Epistulae Heroidum, hg. von H. Dérrig, Berlin 1971,

A. La Penna, Ibis, Florenz 1957,

Ovide, Les Métamorphoses, hg. von G, Laraye, Paris 1930, 3 Bde.
A, PiLer-H. CarstENns, Bibliographie der Troubadours, Halle 1933,
W. T. Patrison, The Life and Works of the troubadour Raimbaut
d’Orange, Minneapolis 1952,

J.-J. SALVERDA DE GRAVE, Introduction d une édition critigue du Ro-
man d'Enédas. Diss. Groningen, La Haye 1888; 1D. Eneas, fexte criti-
que, Halle 1891; ID. Eneas. Roman du XIF siécle, Paris 1925 und
1931, 2 Bde; A. Triaup, Une version tardive de I’Eneas, Etude et édi-
tion partielle du ms. D (B.N. fr. 60, fin du XIV® siécle), thése de 37~
cycle de I'Université de Caen 1983,

Le Roman de Thébes, hg. von G. Rayyaup pE Lace, Paris 1966 und
1968 (CFMA, 94 und 98).

P. Vergili Maronis Opera, hg. von M. Geymonat, Turin 1973.

H. WabpbpeL, Mediaeval Latin Lyrics, London 1948, p. 247s.



MNoch einmal: die Trobadors und Vergil 75

Untersuchungen

J. Apamietz, «Zu Ovids Dido-Briefs, Wiirzburger Jahrbiicher fiir die Altertumswissenschaft
10 (1984), 121 - 34.

A. Bren-HirscureLp, Uber die den provenzalischen Troubadours des X1I. und XIII. Jahr-
hunderts bekannten epischen Stoffe, Halle 1878,

D. Comparettl, Virgilio nel Medio Evo, Florenz 1896, 2 Bde (zitiert nach der Ausgabe von G,
Pasguatl, Florenz 1937). )

P. CoURCELLE, Lecteurs paiens et lecteurs chrétiens de I'Enéide, 1: Les témoignages littéraires,
Paris 1984,

E. R. Curtivus, Eurapdische Literatur und lateinisches Mittelalter, Bern 1948, 2. Aufl. 1954,

DeL Re, Cronisti e scrittori sincroni napolitani editi e inediti, Napoli 1845 — 1868, 3 Bde.

A, DressLer, Der Einfluf des altfranzdsischen Eneas-Romanes auf die alifranzdsische Lite-
ratur, Borna-Leipzig 1907.

E. FaraL, Recherches sur les sources latines des contes et romans courtois du moyven-dge,
Paris 1913.

J. FrarPiERr, «Vues sur les conceptions courtoises dans les littératures d'oc et d’oil au XI1I°
siéclen, Cahiers de civilisation médiévale 2 (1959), 135 - 56.

W. FrRIEDMANN, Einleitung zu einer kritischen Ausgabe der Gedichte des Troubadours Arnaut
de Marueil, Halle 1910,

G. Funaton, «Chiose e leggende virgiliane del medio evow, Studi Medievali n. 5. 5 (1932),
154 —163.

5. Guipa, «Problemi di datazione e di identificazione di trovatori: Rigaut de Berbezilh, Sifre
e Mir Bernart, Guillem Augiers, in Studi Provenzali e Francesi 86/87, a curadi G. Tavani
e di L. Rosst (Romanica Vulgaria, Quaderni, 10— 11), im Druck.

R. P. Hoguma, Der Einflufi Vergils auf die « Carmina Latina Epigraphica», Amsterdam 1959,

M.-R. Junag, «Lecture de Jau/fre», in: Mélanges offerts & C. Th. Gossen, Bern-Liége 1976.

H. KmwkEgL, «Die Kulturellen Grundlagen der provenzalischen Trobadordichtung», Archiv
Siir das Studium der neueren Sprachen und Literaturen 122 (1909), 333 — 345,

H. KuippeL, Die Darstellung der Frinkischen Trojanersage in Geschichischreibung und Dich-
tung vom Mittelalter bis zur Renaissance in Frankreich, Marburg 1936.

A. LIMENTANL, L'eccezione narrativa. La Provenza medievale e 'arte del racconto, Turin
1977.

A, MorTEVERDI, «Aneddoti per la storia della fortuna di Ovidio nel medioevos, in: Atfi del
Convegno Internazionale ovidiano, 11, Rom 1959, 182 — 192,

F. Munagri, Ovid im Mittelalter, Ziirich und Stuttgart 1960,

B. Munk Otsen, «Vergil i middelalderen», Musewm Tusculanum 32— 33 (1978), 82 — 116.

ID., L’Etude des auteurs classiques au XI° et X1 siécles, 11, Catalogue des manuscrits classi-
ques latins copiés du IX* au XIIF siécle, Paris 1985,

A, PemiT, «Aspects de I'influence d'Ovide sur les romans antiques du XII° siéclen, in: Collo-
que Présence d’Ovide, hg. von R. CHEVALLIER, Paris, «Les Belles Lettres», 1982,

In., Naissance du Roman. Les technigues littéraires dans les romans antiqgues au XIF siécle,
Paris — Genéve 1985, 2 Bde.

R. Picuon, De sermone amatorio apud latinos elegiarum scriptores, Paris 1902,

F. Pirot, «Recherches sur les connaissances littéraires des troubadours occitans et catalans
des XII° et XIII° siécles», vergleiche hier Bertran de Paris.

M. pE Riguer, «La personalidad del trovador Cerverin Boletin de la Real Academia de Bue-
nas Letras de Barcelona 23 (1950), 91— 107.

Ip,, «Guilhem de Cervera, llamado también Cerveri de Gironaw». ibh. 28 (1959 —60), 257 —63.

Au, Roncacria, «Marcabruno: Lo vers comens guan vei del fau», CN 11 (1951), 25 — 48,



76 Luciano Rossi

Ip., «Carestian, ib. 18 (1958), 121 -137.

Ip., « Trobar clus: discussione aperta», ib. 29 (1969), 5—51.

Ip., «Les troubadours et Virgilen, in: Lectures Médiévales de Virgile. Actes du Collogue or-
ganisé par I’Ecole francaise de Rome (Rome, 25 — 28 octobre 1982), Rom 1985, p. 267 — 83.

L. Rossi, «Chrétien de Troyes e i trovatori: Tristan, Linhaura, Carestia», VRom 46 (1987),
26 —62.

L. Rossi, Letteratura Provenzale, in: Enciclopedia Virgiliana, IV, Roma, (Istituto dell’Enci-
clopedia Italiana), 1988, p. 328 — 334,

E. Rune, Untersuchungen zu den altfranzosischen Ubersetzungen der «Distica Catonis»,
Miinchen 1968.

A. F. Sapor, «Présence d’Ovide au XII® siécle: poésie latine élégiaque, lyrique provencales,
in: Collogue Présence d’'Ovide, p. 241 — 260.

J. J. Savace, «Some possible Sources of Medieval Conceptions of Virgils, Speculum 19
(1944), 343 —63.

D. ScHELUDKO, «Beitrige zur Entstehungsgeschichte der altprovenzalischen Lyrik», Archiv-
um Romanicum 11 (1927), 280.

Ip., «Ovid und die Trobadors», ZRPh. 54 (1934), 129 - 74,

W. ScHROTTER, Ovid und die Troubadours, Halle 1908,

H. Spanke, «Zum Thema Mittelalterliche Tanzlieders, Neuphilologische Miftteilungen 33
(1932), 3 -6.

A, VERNET, «Virgile au moyen dge», in: Académie des Inscriptions er Belles Lettres. Compres
Rendus des Séances de 'annde 1982 (janvier —mars 1982), p. 761 —-772.

J. WEBSTER SparcGo, Virgil the Necromancer. Studies in Virgilian Legends, Cambridge 1934.



	Noch einmal : die Trobadors und Vergil

