Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 47 (1988)

Artikel: Bemerkung zu Bifruns Ubersetzungsvorlagen aufgrund der Annotatiuns
zu den vier Evangelien in seinem Nuof Testamaint

Autor: Bauske, Bernd

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-37119

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-37119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bemerkungen zu Bifruns Ubersetzungsvorlagen
aufgrund der Annotatiuns zu den vier Evangelien
in seinem Nuof Testamaint

Einleitung'

Bifrun hat in seiner Ubersetzung des Neuen Testaments ins Puter vielen Kapiteln
Annotatiuns beigegeben, die Kommentierungen verschiedener Art zu Stellen des
jeweiligen Kapitels darstellen. An Hand der Annotatiuns zu den vier Evangelien ver-
suche ich in dieser Arbeit aufzuzeigen, dal} er bei seiner Bibeliibersetzung neben dem
als Quelle seit lingerem akzeptierten Erasmischen Text und dem deutschen Text nach
der Ziircher Ausgabe, wie zuletzt Heinimann aufgezeigt hat’, auch italienisch- und
franzosischsprachige Ubersetzungen benutzt hat.

Die Situation des Riitoromanischen zur Zeit der Entstehung
von Bifruns Ubersetzung

Wenn Tagliavini schreibt; « Man darf sagen, daBl Bifruns Neues Testament flr das
Ritoromanische dieselbe Bedeutung hat wie die Lutherbibel fur das Deutsche» ¥ soist
das nur bedingt richtig. Beide wollten sicher dem gemein man die Lektiire der Bibel
ermoglichen; Ausgangslage und liingerfristiges Ergebnis waren fiir beide jedoch sehr
verschieden:

Luther hatte eine lange und hochentwickelte schriftliche (die MeiBnische Kanzlei-
sprache) und literarische Tradition als Grundlage® Sein ostmitteldeutscher Dialekt
stellte aufgrund der Besiedlungsgeschichte und auch der geografischen Lage eine Aus-
gleichsform unter den deutschen Dialekten dar® und konnte schon dadurch leicht in
die traditionellen Sprachrdume mit eigenen schriftlichen Traditionen, den oberdeut-
schen und den niederdeutschen, wirken, So konnte Luther nicht nur von einer

' Die folgenden Darlegungen resultieren aus meiner Zulassungsarbeit zum Staatsexamen an der
Universitéit Stuttgart bei Herrn D Linder, dem ich auch nochmals fiir die freundliche Unterstiitzung
bei der Vorbereitung dieses Artikels danken mdchte. Sie sind dort in einen gréeren Rahmen
gestellt, vollstindiger ausgefithrt sowie von ausfiihrlichen Konkordanzen zu den Annotatiuns beglei-
tet,

! S.Hemimann, «Bifrun, Erasmus und die vorreformatorische Predigtsprache im Engadin», in:
Mélanges offerts 6 C.Th. Gossen, hg. von G. Colén und R, Kopp, Bern und Liége (Francke / Marche
Romane) 1976, p. 341-358.

f C. Tagriaving, Einfithrung in die romanische Philologie, Miinchen (Beck) 1973, p. 398s.

* I Ersen, Ostmitteldentsche Chrestomathie, Berlin (Akademie) 1961, speziell die Einleitung.

° H.ENDERMANN, « Martin Luthers Bibeliibersetzung», in: Zu Martin Luther: Biblia, Frankfurt/M
(Roderberg) 1983, p. 24.



10 Bernd Bauske

guten Basis ausgehen, was die Standardisierung und anerkannte Funktionsfihigkeit
der deutschen Sprache betraf, er erreichte auch sein Ziel, die «gemeinste Teutsch
Sprach»® zu schaffen.

Ganz anders war die Ausgangslage fiir Bifrun. Eine schriftliche Tradition bestand
fiir das Riatoromanische nur spirlich. Gegen die wenigen vorhandenen Versuche, eine
schriftliche Norm zu etablieren, muBlte Bifrun geradezu ‘anschreiben’, wie er im Vor-
wort zu seiner Ubersetzung des Neuen Testaments schreibt’. Auch von einer Stellung
des von ithm benutzten Dialekts als Ausgleichssprache konnte keine Rede sein. Im
Gegenteil: Wihrend eines schon Jahrhunderte davernden Riickzugs hatte sich das
Ritoromanische in Téler zuriickgezogen, die direkt kaum kommunizieren konnten,
und hatte zudem noch ein mogliches Ausgleichszentrum mit Chur durch dessen Ger-
manisierung verloren. So kam die Herausbildung eines Gemeinbiindnerischen nicht
einmal in Bifruns Blickpunkt.

Bifrun steht somit also nicht nur am Anfang einer literarisch-kulturellen Tradition,
sondern am Anfang der Verschriftung des Ritoromanischen (fiir ihn des Puter)
uberhaupt.

Zu Charakter und Ausmall des Einflusses anderer Sprachen,
insbesondere des Italienischen, auf den Putertext Bifruns

Sowohl im Charakter als auch im Ausmal des Einflusses anderer Sprachen auf den
Text Bifruns bestehen enorme Unterschiede. Dieser Einflul} ist sowohl abhiingig von
der genealogischen und strukturellen Nihe als auch von der geografischen Niihe (und
damit den direkten Kontaktmoglichkeiten) dieser Sprachen mit dem Puter.

Die Beeinflussung des Texts des Nuof Testamaint durch das Deutsche war in vielen
Fillen viel deutlicher zu orten und konnte klarer aufgezeigt werden als digjenige durch
die anderen Sprachen. Der Grund hierfiir ist, dal} das Deutsche keine romanische
Sprache ist, so daB direkte Ubernahmen unter Angleichung des Lautbilds im geschrie-
benen Puter seltener sind. Sie sind tiber die gesprochene Sprache zwar gerade ins
Ritoromanische unverhiltnismiBig stirker eingedrungen als in andere romanische
Sprachen; Bifrun hat aber m. E. bewufite Entlehnungen, auch aus dem BewuBtsein der
Romanitit des Riitoromanischen heraus, nur aus romanischen Sprachen genommen.

Schwieriger wird die Lage beim Italienischen, und zwar im wesentlichen aus drei

Griinden:
- Zum ersten gehdren beide, das Italienische und das Puter, zur Gruppe der romani-
schen Sprachen, deren Wortschatz groBtenteils auf das Latein zurtickgeht und so in
vielen Fillen Wortpaare dieser Sprachen, die dieselben Bedeutungen haben, Fortset-
zungen desselben lateinischen Etymons sind.

% So Luther; cit. nach OLGa J. MoskaLskala, Deutsche Sprachgeschichte, Moskau (Hochschule)
1971, p. 203.
" Nuof Testamaint, hg. von Th. Gartner, p. 14 (weitere Angaben N30).



Bemerkungen zu Bifruns Ubersetzungsvorlagen i1

Dieses Problem stellt sich librigens auch bei der Behandlung der Frage, ob ein Wort
als Ubernahme oder als Ubersetzung einzustufen sei. Bei der Entscheidung fir Uber-
setzung ging ich davon aus, dall - auch wenn das verwendete ritoromanische Wort
offensichtlich (noch) groBe Ahnlichkeit mit dem im lateinischen Text stehenden
hatte - es volkssprachlich vorhanden gewesen war und sich gesetzmiillig entwickelt
hatte. Die Stelle war also libersetzt worden, da das im ridtoromanischen Text ver-
wendete Wort letztendlich das im lateinischen Text stehende Wort als Etymon
hatte, es aber zu dieser Zeit schon Teil des ritoromanischen Wortschatzes, der rito-
romanischen Sprache, war: Entsprechendes gilt fiir gleiche Etyma bei Ubersetzung
aus dem Italienischen. Bei einer Ubernahme hingegen handelt es sich um die unmit-
telbare Ubernahme eines nichtritoromanischen Wortes oder Ausdrucks, das/der
fast immer in der Form (und wohl auch in der Aussprache) dem Puter angeglichen
wurde. Dieses Wort bzw. dieser Ausdruck konnte erst durch seine Verwendung
durch Bifrun potentiell zu einem riitoromanischen werden, was in einigen Fillen
auch geschah®

[nsbesondere im religisen Bereich ist der Wortschatz der einzelnen romanischen
Sprachen noch dhnlicher, als dies sonst der Fall ist, da durch die kirchliche Tradition
mit stdndiger Prisenz des Latein in diesem Bereich eine fortlaufende (Re-)Latinisie-
ung stattgefunden hat”,

- Des weiteren haben, zweitens, das Puter und das Italienische im Verlauf ihrer
Geschichte stindig miteinander in Kontakt gestanden, und zwar iiber norditalienische
Dialekte, die dem Puter noch sehr viel niher standen als die auf toskanischer Grund-
age gebildete italienische Hochsprache, in der die Bibeln gedruckt wurden. Der Ein-
luB des Italienischen auf das Puter durch (Arbeits-)Emigranten, Studienaufenthalte,
eislaufen und kulturelle Entwicklungen in Italien war daher auBerordentlich groB.
- Ein dritter Grund, schlieBlich, fiir die Ahnlichkeit oder gar Gleichheit der italieni-
ichen Formen und der Formen des Puter kann parallele Entlehnung aus dem Latein
iein; dies mulite zu Ergebnissen fiihren, von denen oft die gegenseitig entlehnten For-
nen sowie die gesetzmiBig entwickelten nicht zu unterscheiden waren.

So ist es also - auch wegen des spiten Auftretens schriftlicher Quellen - im Einzel-
all schwer, oft unmdaglich, zu entscheiden, ob Parallelentwicklung, Parallelentlehnung
yder Ubernahme von Formen vorliegt. Heinimann spricht geradezu vom Vorbild-
‘harakter der italienischen Schriftsprache fiir das Ritoromanische, im besonderen
wch im Moment seiner Herausbildung als Schriftsprache zu Lebzeiten Bifruns'’. Dies
vird unter anderem durch die Verwendung des bestimmien Artikels mit den

¥ Wie Velleman schon festgestellt hat; siehe A. VELLEMAN, «Bifrun e la formaziun da nouvs
leds ladins«, Foel d'Engiading, Nr. 2, 1913 (56. Anneda), p. 2s.

? Siehe dazu auch: Ricarpa Liver, « Zur Einsiedler Interlinearversion», VRom. 28 (1969). 211.

Y HemNIMANN, op. cit., p. 351



112 Bernd Bauske

Possessivprononiina belegt'’. Ob dies auch, wie Gartner meint', fiir die synthetischen
Futurformen, die parallel, allerdings in verschwindend geringer Zahl, zu den typisch
biindnerromanischen mit gnir @ verwendet werden, zutrifft, scheint nach den Arbeiten
von Ebneter” und Linder" zweifelhaft.

Als Indikator fiir italienischen Einflul habe ich im Anschlull an das oben Gesagie
in meiner Arbeit auch das Aufireten des bestimmien Artikels vor einem Possessiv-
pronomen genommen. Hier mégen sich einige Stellen befinden, die in Zukunft viel-
leicht aus dem Erasmustext erklirt werden miissen, da Bifruns Text insgesamt wenig
konsequent italianisierend ist, was das Problem sicher nicht erleichtert. Es steht mei-
ner Meinung nach jedoch auch fest, dal man nicht an jeder in der Rechtschreibung ita-
lianisierenden Stelle, wie zum Beispiel der Form delia bei ceglas della algurdauza, kon-
kret italienischen Einfluli festmachen kann. Fille wie der vorhergehende sind dem
Vorbildcharakter der italienischen Schriftsprache insgesamt zuzuschreiben.

Etwas einfacher liegt das Problem fir das Franzosische, obwohl dies ja auch eine
romanische Sprache ist. Aber zum einen ist das Franzdsische strukturell sehr viel ver-
schiedener vom Engadinischen und vom [talienischen als diese untereinander, so dal
nur in geringem MaB Ubernahmen mit geringfiigigen Veriinderungen erfolgen konn-
ten; andererseits grenzt sein Sprachgebiet nicht an das des Puter und stand somit mit
diesem nicht in laufendem umfassendem Kontakt. Die Stellen, an denen das Franzi-
sische als Grundlage fiir eine Ubersetzung in Frage kommt, sind also klarer abgrenz-
bar, als dies beim Italienischen der Fall ist.

" Im heutigen It. ist der Gebrauch des Possessivpronomens mit Artikel (bis auf die bekannten
Ausnahmen) allgemein verbreitet (siche A£5 40, 395, 942, 1276, 1554; cit. nach ORNELLA CASTELLANI
PoLviport, «Ricerche sui costrutti col possessivo in italiano: 11 Larticolo e il possessivo», SLI 6
[1966], 81-137). Dies war im Ait. keineswegs der Fall (cf. G.RouLrs, Grammatica storica della lingua
italiana e dei suoi diglerti, vol. 11, Torino (Einaudi) 1968, p. 127); ja, CASTELLANI PoLLIDORI spricht
geradezu von «tutta una gamma di risultati» (p. 82) fir cinen etwas fritheren Korpus. Gleichzeitig
weist Rouvrs darauf hin, daff die Verwendung des Artikels beim Possessivpronomen nicht aus latei-
nischen Formen vom Typ EQUUM 1LLE MEUM hervorgegangen ist, sondern eine Neuerung innerhalb
des [t. darstellt (RoHLFs, op. ¢ir, p.127). Im weiteren (p. 128) gibt Ronurs fiir das moderne Lombar-
dische, wie fiir die «parlata popolare toscana», die Verwendung des Artikels sogar mit denjenigen
Verwandtschaftsbezeichnungen an, die in der Nationalsprache ohne Artikel gebraucht werden.

Diese Neuerung haben die it. Dialekte in ihrer Gesamtheit verallgemeinert; im modernen Puter
tritt sie dagegen nicht auf. Bifrun ist bei Artikelgebrauch mit Possessivpronomen daher dem Einflub
des It. erlegen, inshesondere da ja auch die direkt an das Puter grenzenden Dialekte gleiche Bildung
hatten.

¥ Zu Bifruns Lebzeit hatten sich die synthetischen Formen noch nicht durchgesetzt, wodurch es
zu hybriden Formen kommt, wic GARTNER im Vorworl zu seiner Ausgabe des Now/ Testamaim
(p. X1) zeigt: «eniarés ad arschaiver», Das Surs. hat heute nur noch die Formen mit vegnir + ad + -
Sinitiv (cf. D.B. GrEGOR, Roemonisch, Cambridge (OQleander) 1982, p. 60},

P Th. Esnerer, Das biindnerromanische Futur. Syntax der mit aveenirs und «haberen gebildeten
Futurformen in Vergangenheit und Gegenwarr, Bern (Francke) 1973 (Romanica Helverica 84).

Y p.Linper, wHat sich in oberengadinisch <cau chanteregiar ‘ich werde singen’ ein lateinischer
Konjunkliv (CANTARE HABEAM) erhalien?», VRom. 38 (1979), 100-109,



Bemerkungen zu Bifruns Ubersetzungsvorlagen 113

Parallelentlehnungen sind jedoch auch hier zu erwarten, da das Franzdsische eben-
falls seinen Wortschatz wihrend seiner ganzen Geschichte aus dem Latein auf-
gefrischt hat.

Die Annotatiuns

Zur Zeit des Drucks des Nuof Testamaint war es noch nicht tiblich, die Kapitel der
Bibel weiter in Verse zu unterteilen. Bifrun gibt also die Kapitelnummern an und
druckt dann den Text des entsprechenden Kapitels ohne weitere Untergliederung ab;
am Ende eines jeden Kapitels folgen dann die Anmerkungen. In dem Druck von 1560
sind die Stichwérter und die ihnen beigegebenen Erkldrungen in den Anmerkungen
gleich gedruckt; die einzelnen Stichworter sind nicht voneinander abgesetzt. Als Basis
fiir die Anordnung der Anmerkungen unter den einzelnen Kapiteln hat Bifrun ohne
Zweifel die Reihenfolge des Vorkommens der Stichworter im Text genommen.
Abweichungen von dieser Abfolge gibt es nur in den Anmerkungen zu sechzehn
Kapiteln, wobei diese Abweichungen nur bei vier Kapiteln relevant sind (die librigen
konnen innerhalb der leichten Variationsbreite, die durch das Fehlen der Verseintei-
lung bedingt ist, erklirt werden)®.

Die Haufigkeit der Anmerkungen bei den einzelnen Kapiteln und in den einzelnen
Evangelienbiichern ist unterschiedlich, wobei insbesondere die geringe Anzahl bei
Johannes, der ja fiir die Reformatoren wichtig war, auffillt: Im vierten Evangelium
haben von 21 Kapiteln nur 8 insgesamt 15 Anmerkungen.

Schon Vellemann' hatte die Anmerkungen in zwei Gruppen unterteilt: chosas
fadiusas dad incler und pleds nouvs; die erste Gruppe besteht dabei aus Sacherklirun-
gen, die zweite aus Worterkldrungen. In dieser Klassifikaton, der ich folge, sind fiir
unsere Zwecke insbesondere die pleds nouvs von Interesse. Die Waorter der ersten
Gruppe werden aus dem (lateinischen) Text meist in der Form mit Kasusendung iiber-
nommen. Ein gutes Beispiel hierfiir bietet die Anmerkung «Tijro et Sidon» zu Mat-
thius 11, die im Kapiteltext in zwei Versionen erscheint: In Vers 21 wird «in urbe Tyri
et Sidonis» des Erasmustextes von Bifrun mit «in la cittéd Tijri [4f ist hier nur eine gra-
fische Variante von y] 0 in Sijdonis» wiedergegeben; gleich darauf, in Vers 22, wird fol-
gerichtig «Tyro et Sidoni, tolerabilius erit» von Bifrun mit «a Tijro et 4 Sijdoni uuol
esser plii aremiscun [eigentlich aremischun]» iibertragen'’

¥ Genauere Angaben und Konkordanz in meiner Zulassungsarbeit: cf. N1

* VELLEMAN, loc. cit.

“ Im iibrigen ist die Stelle auch e¢in Beweis fiir die Zugrundelegung des Erasmischen Texles
durch Bifrun. Nur Erasmus hat in Mt 11,21 (von urbe abhiingige) Genitive: «Tyri aut Sidonis», wie
Bifrun. Mit der Vulgata als Grundlage (7), die «in Syro et Sidone» wiedergibt, bietet Jenson «in Tyro
¢l in Sidone » und Brucioli «a Tyro & a Sidone»; diesem Text folgt wohl auch die Ziircher Bibel mit
dzu” Tyro un zu® Sidon»,



114 Bernd Bauske

Bifruns zu erwartende Quellen

Schon durch das Frontispiz von Bifruns Testamaint war bekannt, dall er aus dem
Latein und aus anderen Sprachen iibersetzt hatte. Im Vorwort zu seinem Neudruck
meint Gartner, man kénne nicht feststellen, welche es im einzelnen gewesen seien; er
weist aber gleichzeitig die Grizismen, die Hutschenreuther zu finden geglaubt hatte
zuruck. Velleman duflert sich im Zusammenhang der Modernisierungsdiskussion zu
Anfang des 20. Jahrhunderts dahingehend'®, daB die wichtigsten europiischen Spra-
chen, die an das Sprachgebiet des Engadinischen stoBen, als Lehngeber fiir Neuschdp-
fungen in Frage kommen. .

Nach heutigem Stand des Problems kommen meiner Meinung nach folgende Quel-
len in Frage: '
- In lateinischer Sprache: Auf Grund der Vorarbeiten von Fermin® und Liver?, die
sich fiir einen Erasmustext aussprechen, sowie von Heinimann®, der die griechisch-
lateinische Ausgabe von 1522 als Textgrﬁndlage fir Bifrun nachweist, habe ich diese,
bei Frobenius gedruckte, zweisprachige Ausgabe benutzt. (Zur Vulgata siche unten.)
- In deutscher Sprache: Hier war der Froschauerdruck von 1527 heranzuziehen, der
zeitlich nahe bei dem verwendeten Erasmustext liegt, unter Hinzuziehung einer Aus-
gabe von 1560, die dazwischenliegende Textverbesserungen erfaBlt, von denen Bifrun
Kenntnis gehabt haben konnte, da ja enge Verbindungen zwischen den Ziircher und
den Biindner Reformatoren bestanden. Daher scheint mir auch die Wahl der Ziircher
statt der Lutherbibel, so von Heinimann vertreten®, durch die (geografische und refor-
mationsgeschichtliche) Lage Graubiindens hinreichend gerechtfertigt, wodurch auch
die Verwendung eines deutschen Textes schon immer als sicher angenommen werden
konnte.
- In italienischer Sprache: Dal} Bifrun Italienisch konnte, ist sicher, da sein Vater
podesta in den Untertanenlanden gewesen war und Bifrun einige Zeit dort bei
ihm gelebt hatte. Ich priifte, wie schon Heinimann®?, die italienischsprachigen Aus-
gaben von Jenson und Brucioli. Brucioli und Malherbi, dessen Ausgabe textlich

B Of K. HUTSCHENREUTHER, «Syntaktisches zu den ritoromanischen Ubersetzungen der vier
Evangelien», RF 27 (1909), 376-600.

¥ VELLEMAN, loc. cif.

N FERMIN, op. cil.

I Ricarpa Liver, Die subordinierenden Konjunktionen im Engadinischen des sechzehnten Jahr-
hunderts, Bern 1969 (RH 78), p. 16ss,

2 HEINIMANN, op. cit., p. 342ss.

T HenIMANN, op. cif., p. 348s.

¥ HeiwiMann, op. cit., p. 350,



Bemerkungen zu Bifruns Ubersetzungsvorlagen 115

der von Jenson entspricht®, waren oft nachgedruckte Texte®; erst 1551 kam mit
Teofilo eine von mir nicht mehr beriicksichtigte neue italienische Ubersetzung hinzu.
- In franzosischer Sprache: Das Engadin hatte traditionell gute Beziehungen zu
Frankreich. Bifrun hatte, wie er selbst schreibt®’, in Paris studiert und dort mit an
Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit (Belege gibt es dafiir allerdings meines
Wissens nicht) auch tiber Bibelausgaben und Bibeliibersetzungen diskutiert, zumal in
die Zeit seines dortigen Aufenthaltes (1523-26) das Erscheinen des franzdsischen
Neuen Testaments von Lefévre d’Etaples (1523) und das wiederholte Verbot der Bibel-
iibersetzung durch die Sorbonne fielen™ Es kann somit als sehr wahrscheinlich ange-
sehen werden, dall er auch die erste franzosischsprachige protestantische Bibel, die
1535 sogar in der Schweiz, in Neuenburg, erschienen war”, benutzt hatte; ich konsul-
tierte somit auch diese, sowie flir ausgewihlte Stellen ihr vorausgehende franzosisch-
sprachige Ausgaben (siche im einzelnen dazu die Diskussion der entsprechenden
Stellen).

- Zur Vulgata: Um méogliche Einflisse der Predigtsprache im Engadin, die sicher
stark von der Vulgata beeinfluBt waren, auffinden zu konnen, habe ich noch den Vul-

gatatext beigezogen; die Ergebnisse waren jedoch fiir das von mir betrachtete Korpus

sehr gering™.

5 Wenn ich im folgenden also von Jenson spreche, kiinnte es sich eventuell immer auch um Mal-
herbi handeln (nach TH. H. Darrow / H, F. MouLg, Historical Caralogue of the Printed Editions of the
Holy Scripture in the Library of the British and Foreign Bibe Sociery, vol. 11 [in 3 Teilen], London 1911
Ich habe das nicht nachgepriift.). Von mir wurde nur die unten [N30] zitierte Jensonausgabe
benutzt.

% Angaben nach DarvLow / MouULE.

¥ Cf. R.A.G(anzoni), «Notizias autobiograficas da Gian Giachem Biffrun Tiitschett da Same-
dan. 15306-1572», Dumengia Saira. Supplemaint al «Fogl  d'Engiadinas, Wr 12, 1911 (18. Anneda),
p. 89ss. und Nr 13, 1911 (18. Anneda), p. 10]ss.

B Angaben bei HEINIMANN, op. cir., p. 350.

¥ DarLow / MouLg, vol. I, Teil 1.

¥ Im einzelnen habe ich folgende Exemplare der Bibelsammlung der Wiirttembergischen Lan-
desbibliothek in Stutigart verwendet, deren Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern ich hiermit fiir
bereitwillige Auskiinfte und Hilfe danken mdéchte:

Ich gebe im folgenden mbglichst ausfithrliche Titelangaben; die Abfolge erfolgt nach Sprachen,
in der Reihenfolge Engadinisch, Lateinisch, Deutsch, Italienisch, Franztsisch; innerhalb der Spra-
chen ist die Reihenfolge chronologisch. Fiir alle Ausgaben gebe ich auch die Signaturen der Wiirt-
tembergischen Landesbibliothek.

L'g Nuof Saine Testamaint da nos Signer 1esv curisTL. Prais our delg Latin & our d’oters launguax &
huossa da neef mis in Arumaunsch, trés lachiam Bifrun d'Agnedina. Schquischo ilg an MDLX
Biblia rhaetica 1560

Neue Edition:

To. GarTner, Dresden 1913 (Gesellschaft fiir Romanische Literatur 32)

NOVVM TESTAMENTVM OMMNE, TERTIO 1AM AC Diligentius ab ERASMO ROTERODAMO recognitum,
Basel: io. FROB. TYPIS EXCVDEBAT. 1522
Bb griech. 152201



116 Bernd Bauske

Allgemeine Vorbemerkungen zum Vorkommen der einzelnen Quellentexte
in den Annotatiuns

Von den 213 Anmerkungen zu den vier Evangelien sind rund 80% auf der Grundlage
des Erasmustextes erklirbar; fiir die restlichen Ausgaben bleiben also ganze 20%. Von
diesen gehen 14 Annotatiuns auf den deutschen Text zuriick, dazu kommen 6 Stellen,
bei denen zwar nicht die Ubertragung des Stichworts, aber die anschlieBende Erkli-
rung auf diesen zuriickgeht.

Auf Stellen aus dem Italienischen beziehen sich 18 Anmerkungen, zuziiglich
4 Stichworter, wo die italienische Vorlage fiir den Text der anschlieenden Erklirung
benutzt worden ist. In einem Fall, bei aue®, sind zwei Erkldrungen angegeben, wovon

Biblia sacra uulgatae editionis sixti V et clementls WVII pontt. maxx. jussu recognita atque edita. Pari-
siis, MDCCoxcl, tomus secundus

Das Neuw Testamét/ gradtlich vnd recht verteiitscht. Getruckt zu® Ziirich. Bey Christoffel Fro-
schouwer (1527)
B deutsch 152707 5

Martin Luther: Biblia/ das ist/ die gantze Heilige Schrifft Deudsch, Faksimile der Ausgabe Witten-
berg 1534, 2 Bde, Frankfurt/M (Réderberg) 1983

Martin Luther: Biblia das ist die gantze Heilige Schrifft Deudsch auffs new zugericht, Wittenberg
1545
Hg. von H. Volz, 3 Bde, Miinchen (dtv) 1974

Die gantze Bibel/ das ist alle bucher alts und neliws Testaments/ den vrspru®nglichen spraachen
nach/ auffs allter treliiwlichest verteiitschet. Getruckt zu® Ziirich bay Christoffel Froschouer/ im Jar
als man zalt M.D.L.X.

Bb deutsch 156003

{Ohne Titelangabe)

Aufdem letzten Blatt: ovivi FINISSE LAPOCALIPSIS ET EIL FINE DEL NOVO TESTAMENTO M.CCCC.LXXL. IN
KALENDE. DE OCTOBRIO

Auf dem Vorsatz handschriftlicher Bleistifteintrag: Venedig, N. Jenson (p. Copinger)

Biblia italica 2" 1471

1L Wvovo TESTAMENTO di Christu Signore et Saluatore nostro, Di greco tradotto in lingua Toscana,
PER ANTONIO BRVCIOLL. M.D.XXXXI.

Handschriftlicher Zusatz: in Venetia.
Biblia italica 8" 1541

LA BIBLE qui esi toute la Saincte escripture. En laguelle sont contenus/ le vieil/ Testament et le Nou-
veauw/ translatez en Francoys. Le Vieil/ de Lebrieu: et le nouveau/ du Grec.

Am Ende: Imprime par Pierre de Wingle/ dict Pirot Picard/ Bourgeois de Neuschastel
Mil.CCCCxxxv

Biblia gallica 2° 1535

* Es handelt sich um die Stellen Lk 1,28 und Jh 19.3.



Bemerkungen zu Bifruns ﬂbersetzungsvorlagen 17

die eine auf den italienischen Text, die andere auf den deutschen Text, welche beide
das Stichwort ilibertragen haben, zuriickgeht.

Auf den franzosischsprachigen Text (der protestantischen Neuenburger Bibel)
fiilhre ich 6 Stellen zuriick.

Mit 4 - zudem schwach beweiskriftigen - Stellen tritt der Vulgatatext kaum hervor.
Er diirfte jedoch als Hintergrund und als Einflull auf die Predigt in der Volkssprache
mit einiger Sicherheit stark gewirkt haben.

Fiir Einfliisse aus einzelnen Ausgaben charakteristische Texte
(unter Ausschlub des Erasmustextes)

Im folgenden Teil mochte ich einige Annotatiuns im einzelnen darstellen, die eindeu-
tig eine Stelle kommentieren, die auf eine bestimmte/bestimmbare Ausgabe zuriick-
geht oder die die Lesung dieser Ausgabe flir die Anmerkung benutzt hat.

I. Die deutschsprachige Quelle

Die Kenntnis des Deutschen und der deutschsprachigen Reformation ist bei Bifrun,
wie schon oben dargelegt, unzweifelhaft. Dies ist am Text Mt 1,17 und Mt 6,2; 5; 16
schon von Heinimann gezeigt worden®. Im ersten Fall ist Ubersetzung aus dem Deut-
schen sicher: Weder der erasmische Text («ad demigrationé Babylonica»), noch die
Vulgata («ad transmigrationem Babylonis»), noch die beiden italienischen Ausgaben
(Jenson: «ala transmigratione de Babylonia»; Brucioli: «al trasferimento di Babylon»)
kommen als direktes Vorbild fiir «a la praisa quaela chi fiitt fatta in Babylonia» des
Putertexts in Frage: Bifrun hat vom Ziircher deutschen Text («bil auff die Babylo-
nische gefencknufi»), der mit dem Luthertext konform geht, libersetzt.

Im folgenden weitere Belegstellen aus den Annotatiuns:

In Mt 13,58 ist bei Bifrun «uirtutes multas» des Erasmustextes - die Vulgata hat hier
nur «uirtutes» - mit «bgierres uirtiids» wiedergegeben; auch Brucioli hélt sich an
diese Fassung («molte uirtu»). Die Ziircher Bibel dagegen Uibersetzt die Stelle mit «uil
zaichen», dem wir in der Annotatiun zu dem Kapitel wiederbegegnen («uirtiits. mira-
quels. isainas.»).

Gleichgelagert ist der Fall bei der Stelle Lk 24,13: Hier wird «in castellum» der bei-
den lateinischen Texte mit «in iin chiastilg» wiedergegeben, das auch bei Jenson als
«in un castello» erscheint. Fir die (interpretierende) Annotierung dieses Worts («iin
chiastilg. Vuol dir {ina terra pitsthna, 0 iin vijch») wird wieder die Ubersetzung des
Ziircher Texts herangezogen, der «in ainen fla®cken» lautet (cf. allerdings auch DRG 3,
p. 456)..

* Cf. HEINIMANN, op. cit., p. 349



118 Bernd Bauske

Einen klaren Beweis fiir die Verwendung einer Ziircher Ausgabe und nicht der Ver-
sion Luthers bietet meines Erachtens Mt 20,22: Der Lesung der Vulgata («calicemy)
folgen die italienischsprachigen Texte (Jenson: «il calice»; Brucioli: «il calice»). Eras-
mus hat zu «poculum» gedndert. Auf dieser Grundlage sind die Lesungen «Kelch»,
die Luther in beiden zitierten Ausgaben hat, und «das tranck», mit dem das Wort in
der Ziircher Bibel {ibersetzt ist, moglich. Bifrun tibersetzt mit «La bauaranda»; dies
ist, auch auf dem Hintergrund der italienischen Versionen, als eine Ubersetzung aus
dem Zircher Text anzusehen.

Ein interessantes Beispiel fiir eine scheinbare Bildung nach dem Deutschen bietet
Mt 27,55: «gnidas dsieua lesum» erscheint hier, da es ja auch mit «gnidas cum Iesu»
erklirt wird und somit nicht unmittelbar verstiindlich war, als Bildung nach dem Deut-
schen, das «Jesu waren nachgefolget» lautet. Zumal die lateinischen Texte («secutaen)
und die beiden italienischsprachigen Texte («seguitato») zusammen gehen. Betrach-
ten wir aber die wenig spiter auftauchende Annotatiun «Gni dsieua me», die wie-
derum, der vorhergehenden entsprechend, mit «gni cun me» erklirt wird (zu Mk 1), so
hat in Vers 17 Erasmus zwar «sequamini me», die Vulgata jedoch und die iibrigen in
Frage kommenden romanischen Ausgaben aber haben: «venite post me» (Vulgata),
«Venite dopo di me»/«Venite dietro a me» (die beiden italienischen Texte) und
«venez apres moy» (Neuenburg). In den Versen 18 und 20 dagegen, in denen Bifrun
dasselbe Verb wie in Vers 17 verwendet («sun els ieu [«ieus» in der Version von 1606
dsieu el», «sun ieus dsieua»), stehen dann in den romanischen Ausgaben, in der Folge
von «secuti sunt» der beiden lateinischen Ausgaben, entsprechende Formen von
SEQUOR. In allen drei Fillen verwendet die Ziircher Bibel nachfolgen (17: «Volgé mir
nach»; 18: «uolgten jm nach»; 20: «uolgten jm nach»). Sowohl in Mt 27 als auch in Mk
1 wird das dsieva des Bifrunschen Textes mit cum/cun (Mt 27: «gnidas cum Iesu»; Mk
1: «gni cun me») in den Annotatiuns erklart. Meiner Ansicht nach kénnte es sich hier
um eine von der Vulgata kommende, in der Predigtsprache konservierte, allerdings
nicht volkstiimliche, Form handeln, die in Mk 1,17 durch die iibrigen romanischen
Bibeltexte gestiitzt wurde (denn Erasmus gibt «sequamini me») und dann, unter dem
stiitzenden Einflufl des Deutschen, nachdem sie in Kapitel 1 des Markusevangeliums
schon auf die Verse 18 und 20 ausgedehnt worden war, auch in Mt 27,55 Eingang fand.
Bildungen von Verb plus Priposition entsprechend deutschen prifigierten Verben
treten auch im Italienischen und Franzosischen auf, wurden aber im Ritoromanischen
durch deutsches Adstrat gefestigt und stark vermehrt.

2. Die italienischsprachige(n) Quelle(n)

Auch einer der italienischen Texte als Grundlage von Anmerkungen ist, trotz der
oben dargestellten Schwierigkeiten, in einigen Fillen sicher nachweisbar Schon



Bemerkungen zu Bifruns Ubersetzungsvorlagen 119

Heinimann hatte auf Jenson als Referenztext fiir Bifrun hingewiesen®: dies scheint
sich durch meine Ergebnisse bestitigt zu haben. Die Verwendung der Brucioliiiberset-
zung bleibt trotz pasthqua (sieche unten) weiter fraglich.

Die Anmerkung «Osanna. O signor fo me salf.», die auf Jh 12 folgt und sich auf den
Vers 13 bezieht, ist fiir uns hier in doppelter Hinsicht interessant.

So erfolgt Bifruns Erkldrung des Stichworts in den Annotatiuns mit dem Text Jen-
sons («Faci salui»), der als einziger HOs ANNA Uberselzt hat, wogegen es in allen ande-
ren Texten iibernommen wurde.

Ein weiterer, meiner Meinung nach noch iiberzeugenderer Beweis daflir, dal
Bifrun den Jensontext benutzt hat, ist jedoch gleich am Anfang des Verses zu finden:
wacceperunt ramos palmari», wie es bei Erasmus heiBit (ebenso in der Vulgata:
«ramos palmarum»), gibt die Ziircher Ubersetzung wie zu erwarten mit «namen sy
palmen zweyg» wieder; entsprechend heiB3t es auch bei Luther. Die Neuenburger fran-
zisischsprachige Ubersetzung hiilt sich ebenfalls an diese Lesung («des rameaux de
palmes»). Die italienischen Texte Bruciolis und Diodatis, dessen Ausgabe ich zu die-
ser Stelle extra herangezogen hatte, da er vielleicht eine dltere Tradition hiitte bewahrt
haben konnen, haben dazu entsprechend «rami di palme». Nur Jenson gibt die Stelle
mit «gli rami de oliua» wieder, und Bifrun folgt ihm («prandetten arams d’uliuas»).
Dies ist, wie wir aus dem Text der Vulgata ersehen kénnen, kaum eine alte Kirchentra-
dition. Es ist auch héchst unwahrscheinlich, daBl es sich um tbereinstimmende lokale
Kirchentraditionen handelt, da Venedig, der Druckort der Jensonbibel, und das Enga-
din zu verschiedenen Ditzesen gehiirten, wobei das Engadin nach Norden orientiert
ist und Venedig der relativ einheitlichen italienischen Tradition zugehort®™, Und drit-
tens kann es sich auch nicht um Parallelentwicklungen handeln, da es im Engadin kei-
nen Olivenanbau gibt. Hier muB es sich bei Bifrun also um Ubernahme eines Aus-
drucks handeln, den wir bei Jenson gefunden haben.

Die Annahme, bei der Wahl der Form pasthqua in Mt 26,2; 17; 18 habe die Brucioli-
bibel entscheidenden Einflull ausgeiibt, da diese -kw- hat, im Gegensatz zu Jenson
und den lateinischen Versionen im Neuen Testament™, 1Bt sich nicht stichhaltig

# Cf, HEINIMANN, op. cit., p. 350.

# J.Jup, « Zur Geschichte der biindner-romanischen Kirchensprache», in: XLIX. Jahresbericht der
Historisch-antiguarischen Gesellschaft von Graubiinden. Jahrgang 1919, Chur 1920, p.1-56. Jetzt auch
in: 1. Jun, Romanische Sprachgeschichte und Sprachgeographie, Ziirich (Artemis) 1973, p. 161-211.

* Teh bin mir der groBeren Komplexitit der Wiedergabe von hebr. pesakh in der Vulgata und
daraus folgend in den romanischen Sprachen bewulBt. Dies trifft jedoch anscheinend insbesondere
auf das AT zu, wo sich pesakh in zwei Entsprechungen in der Vulgata aufspaltete, nimlich phase und
pascha.

phase wiederum ist schon friith auf Grund der Wiedergabe von Ex 12,11, wo pesakh zum ersten
Male auftritt in der Vulgata (est enim phase id est transituy Domini), mit *Voriibergehen' in Verbin-
dung gebracht worden, Dies geschah in der Nachfolge der jiidischen theologischen Tradition (cf,
Dictionnaire de la Bible, Supplément 6, Paris (Letouzey et Ané) 1957 bzw. 1960, Spalten 1121/22).



120 Bernd Bauske

beweisen, da auch einheimische Tradition vorliegen kiinnte. Das Wort war sicher zu
Zeiten Bifruns bekannt, und die Anmerkung diente ohne Zweifel nur der Erklirung
der vom tiglichen Kirchengebrauch abweichenden Bedeutung™.

3. Die franzdsischsprachige Quelle

Fiir die Anmerkung zu Mt 12,40, wo ein Verweis auf das Buch Jona steht und auf das
Verweilen von Jonas im Bauch des Wals Bezug genommen wird («La Balenna, es iin
pesth grand ilg mér in aquael Jonas stet. Guarda lona profet ca. 2 et 3.»), haben die
beiden lateinischen Texte «in uentre ceti». Der Ziircher Text gibt diese Stelle dann
auch als «in des Walfisches bauch» wieder, wogegen die entsprechenden Stellen in
den italienischsprachigen Bibeln «nel uentre del pesce» lauten, Wie erkliirt sich also
«aint ilg vainter dela Balena» bei Bifrun? Ein einheimisches volkssprachig entwickel-
tes Wort fiir “Wal’ ist im Engadin nicht anzunehmen, was ja auch aus der notwendigen
Erklirung in Bifruns Annotatiun zu Mt 12 hervorgeht («pesth grand ilg mér»). Und
obwohl es im Italienischen das Wort balena gibt, das auch schon im Lateinischen (bal-
lena) in spezialisierterer Bedeutung als cerus vorhanden gewesen war, neige ich dazu,
den Grund fir Bifruns Wahl anderswo zu suchen. Er hiitte bei Stiitzung auf die italie-
nische Texttradition ja pesce libernehmen koénnen, oder bei Stiitzung auf die latei-
nische cerus, das als gelehrtes Wort (cefe) auch im Italienischen vorhanden war’". So
diente ihm wahrscheinlich als Grundlage seiner Wabhl, sicher jedoch als entscheiden-
der Anstold, die franzdsische Texttradition, die «au vétre de la baleine» lautet; aber
auch vorhergehende Bibeldrucke hatten mindestens schon seit 1520 diese Version™,

Schon cod. bibl fol. 6 der Wilrttembergischen Landesbibliothek Stuttgart, eine aus England stam-
mende Handschrift von um 1400, liest «Car phase est trespassemét nostre seigneur», Neuenburg
1535, die passage wiedergibt, hat diese Form verallgemeinert, so dal sie auch an den Stellen Mt 26,2;
17; 18 passage liest. Jedoch schon Le Nouveau Testament, Basle, J. WaLDER (?) 1539, in der Tradition
von Neuenburg stehend, da die Texttradition von Lefévre d’Etaples’ Ubersetzung pasques liest, hat
als Randnote zu passage in Mt 26,2 «wou, pasque». Noch die Ausgabe 1961 von La Sainte Bible tra-
duite en frangais sous la direction de Uécofe bibligue de Jérusalem, Paris, erwihnt bei Ex 12,11 in einer
FuBnote die Lesung passage nach der Vulgata, bezeichnet sie aber als wenig wahrscheinlich.

Interessant ist auch, daB im Engl. pasch im 16.Jh. (Tyndale) zugunsten von passover als Bezeich-
nung flir das jidische Fest aufgegeben wird.

Dies konnte nur eine verkiirzte Darstellung dieses Komplexes sein; ich beabsichtige, in Zukunft
ausfithrlicher darauf zuriickzukommen.

* andererseits ist die endgiiltige Entscheidung fiir diese Form, trotz der Varianten bei Jenson
und in der Vulgata, vielleicht doch auf den starken italienischen Einfluf gerade in diesem Teil des
Engadins durch geflohene Protestanten aus ltalien zuriickzufiihren,

T DEI 1, p. 881, sub céto’

*® CF. biblia gallica fol 1320 der Wiirttembergischen Landesbibliothek. Bei der Jonasstelle, auf die
die Anmerkung explizit hinweist, gibt diese, sowie nachfolgende franzisische Ausgaben paisson, das
offensichtlich einer dlteren Tradition entspricht (cf. pesce in italienischen Ausgaben).



Bemerkungen zu Bifruns ﬂbersetzung,smrlagen 121

Bei der Annotatiun zu Jh 8,20 («Thesoria. Gazophilatium, innua chi s’mettaiua I’s
thesors & I's duns delg taimpel.») kiinnen wir die Ziircher Bibeliibersetzung schon von
Anfang an als mdogliche Basis ausscheiden, da sie diese Stelle mit «an dem gotteska-
sten» iibersetzt. Bifrun gibt in der oben zitierten Erklirung ja neben der Umschrei-
bung noch ein Synonym fiir das annotierte Wort; dieses Synonym, Gazophylatium,
lautet in beiden lateinischen Bibeln («in gazophylacio») und in beiden italienischen
(«in Gazophilatio») entsprechend, und diese miissen somit als Quelle fiir Thesoria
auller Betracht gelassen werden. Die Lésung fiir die Herkunfi des Worts bietet wiede-
rum die franzdésischsprachige Bibeltradition, die an der kommentierten Stelle «au lieu
dela thresorie» (so die Neuenburger Ausgabe) bietet”.

Auch die Anmerkung «principael sacerdot. parzura sacerdos. huaisthg.», die am
Ende von Mk 14 steht (der angemerkte Ausdruck kommt in diesem Kapitel zehnmal
vor), hat auf die Neuenburger Ubersetzung zumindest teilweise Einflull ausgeiibt.
sacerdot diirfte im Puter bekannt gewesen sein, da es in den Erklirungen nochmals
auftaucht: den Zusatz huaistha zu parzura sacerdos konnen wir in diesem Zusammen-
hang auller acht lassen, da er nur eine Verstindnisparallele zur Struktur der Kirche zur
Zeit Bifruns herstellen sollte. Offensichtlich soll also principael erklirt werden und
diirfte somit ein von einer fremdsprachigen Quelle iibernommenes Wort sein; deswe-
gen scheidet der deutsche Text sofort aus. Die italienischen und lateinischen Versio-
nen haben tbereinstimmend «summi»/«summ-», wo bei Bifrun principael steht.
Bleibt also die franzdsischsprachige Tradition; tatsichlich gibt die Neuenburger Bibel
die Stelle mit «le principal sacrificateur» / «principaulx sacrificateurs» wieder. Hiervon
wurde offensichtlich nur der erste Teil, das heilit principaulx, ibernommen, um ihn
mit dem schon vorhandenen sacerdot zu dem neu zu schaffenden Begriff Hoherpriester
zu verbinden. Diese Stelle spricht auch klar dafiir, daBl Bifrun effektiv die Neuenburger
franzosischsprachige Ubersetzung verwendet hat. Die auf Lefevre d’Etaples beruhen-
den Drucke iibersetzen nimlich noch bis 1534 «les princes des prestres» ™.

¥ Frithere Ausgaben (ich folge hier den Sigeln von BETTYE H. CHAMBERS, Bibliography of French
Bibles. Fifteenth- and Sixteenth-Century French-Language Editions of the Scripiures, Genéve [Droz]
1983}, so [530¢win) oder 1525(basie), haben «au lieu du troce; [5300lem) jedoch die Neuenburger
Lesung. Mir ist leider die erste Lefévre d’Etaples-Ausgabe von 1523 nicht zugiinglich, so daB ich nicht
weill, ob diese neue Lesung auf ihn zuriickzufithren ist.

Eine noch dltere Wiedergabe der Stelle scheint gazophilace zu sein, so z.B. Wiirttembergische
Landesbibliothek biblia gallica fol. 1520,

Zum Vergleich steht bei Mk 12,41; 43, wo Birrun mit gazophilatinm wiedergibt, in franzdsisch-
Siirrachigcn Bibeln bis einschlieBlich Neuenburg froc; die Bibel von 1520 hat jedoch auch hier gazo-
Mhilace.

“ So 1543(lem): auch 1530(win), 1530(lem) und 1525(basle) haben diese Lesung. die die traditio-
nefle zu sein scheint.



122 Bernd Bauske

4. Zur Vulgata

Ich habe oben schon auf die magere und zweifelhafte Ausbeute fur die Vulgata hin-
gewiesen; von den von mir in meiner Arbeit der Vulgata zugeordneten vier Stellen
erscheint mir jetzt nur noch die folgende wahrscheinlich®.

Es handelt sich um die Anmerkung zu Mt 10,8, die wie folgt lautet: «Par gratia. par
amur. par linguotta, sainza paiaglia». Hierbei kinnen von den drei Ausdriicken, die
das fiir den Text gewiihlte Par gratia erkliren, par tinguotta auf das Neuenburger «pour
neant» und senza paiaglia auf Jensons «senza pretio» zuriickgehen. Die lateinischen
Bibeln haben «gratuito» bei Erasmus und «gratis», so in der Vulgata. Bei beiden
erscheint es schwierig, sie als Basis fiir den ritoromanischen Text zu sehen. Ich glaube
jedoch, dall man mit dem Konzept des latinum circa romancium, das von Menéndez
Pidal stammt und von Liver fiir unseren Bereich eingefiihrt wurde*, die Form als eben
zu diesem ‘vermittelnden Latein’ gehorig interpretieren kann, welches so gekenn-
zeichnet wird, dal} in ihm die nicht mehr verstandenen Fallendungen durch pri-
positionale Ausdriicke mit entsprechendem Substantiv ersetzt worden sind. Bei dieser
Interpretation wére gratis in der auf der Vulgatatradition beruhenden Predigtsprache
zu par gratia geworden und hitte die Vulgata so die Basis des Bifrunschen Textes
geliefert.

Beispiele fiir Versuche, nene Worter einzufiihren

Um einen von den im letzten Abschnitt behandelten etwas abgesetzten Fall handelt es
sich bei der Anmerkung zu Lk 1,59. Diese lautet: «Par armunder. par circuncider. par
che els armundeuan giu la pelluotta dalg member maschulin, quaela peluotta hauaia
num praeputium. sco elg es uivaint dit.». par armunder ist unverstindlich und muB
durch par circuncider erklirt werden: auch alle anderen romanischen Ubersetzungen
haben eine Form von CIRCUMCIDO.

armunder scheint also eine bewulite Neueinfithrung zu sein, da circuncider sicher
das gingige Wort in der Kirchensprache war, wie ja auch seine Heranziehung zur
Erklirung zeigt. Meiner Meinung nach kann dieser Neologismus in Zusammenhang
mit dem im Text des weiteren vorkommenden, ‘landeskundlichen” Kommentar gese-
hen werden. Dort treten zwei Worter fiir ‘“Vorhaut’ auf: die heute noch bekannte ein-
heimische Form peluotta und der Latinismus praeputium. Da peluotta offensichtlich
volkstimlich tberliefert war, wollte Bifrun wahrscheinlich auch ein einheimisches
Wort flr circuncider popularisieren: dies - armunder - hat sich jedoch, nach Peers

# Auf diesem Gebiet sind sicher bei einer Untersuchung des gesamten Textes noch Entdeckun-

gen zu machen.
2 Ricarpa Liver, «Zur Einsiedler Interlinearversion», VRom. 28 (1969), p. 211.



Bemerkungen zu Bifruns Efberselzungsuur]agen 123

Worterbuch®, nicht durchgesetzt. Das DRG andererseits bezeichnet circumcider als
atypisches Bibelwort»,

Ahnliches gilt fiir scheruischia in Lk 1,15, das von Bifrun mit dem deutschen Wort
pier erklirt werden mull, welches iiber die gesprochene Sprache eingedrungen sein
wird, wie schon seine dialektale Form zeigt und sicher auch gesprochenes Ritoroma-
nisch war, da als Erklirung ja nur ein geliufiges Wort in Frage kam.

Bei scheruischia handelt es sich um die Wiedergabe des lateinischen Wortes sicera
(auch sicerum), das iiber das Griechische aus dem Hebriischen entlehnt worden war ™

Laut Isidor von Sevilla (Or. XX, 3, laﬂjl45 bezeichnet dieses Wort ein beliebiges ver-
gorenes Getrink auBBer Wein. Die iibrigen von mir konsultierten romanischen Bibeln
haben gleich wie Bifrun Worter verwandt, die auf lat. cerevisia®® zuriickgehen, und
die in den betreffenden Sprachen, wo sie inzwischen durch aus dem germanischen
Sprachbereich entlehnte Formen ersetzt wurden, die Bedeutung ‘Bier’ hatten. Der
Zurcher Text - und entsprechend Luther - hat an dieser Stelle starcke trank. Bei scher-
uischia handelt es sich also offensichtlich um ein im norditalienisch-ritischen Dialeki-
gebiet zu Bifruns Zeiten noch vorhandenes Wort*, das dieser, gestiitzt auf cervoise in
der Neuenburger Bibel und auf eeruogia bei Jenson und ceruosia bei Brucioli*, wieder-

beleben wollte.

AbschlieBende Betrachtungen

Ich war, wie von Heinimann vorgeschlagen, davon ausgegangen, daB der Erasmustext
- insbesondere in der Ausgabe von 1522 - der Ubersetzung Bifruns zugrunde lag.
Diese Annahme hat sich im grollen und ganzen als haltbar und richtig erwiesen. Folg-
lich habe ich Stellen, die den Erasmustext als Grundlage bestiitigt haben, nicht weiter
verfolgt.

Fiir Ubersetzungen in moderne Sprachen, die Bifrun daneben noch verwandt hat,

ergab sich folgendes:
- der Nachweis einer deutschsprachigen Ziircher Bibel hat sich bestiitigt, wie dies u.a.
auch insbesondere praisa zeigt;

Y 0.Peer, Dicziunari rumantsch. Ladin - tudais-ch, Cuoira (Lia Rumantscha) 21979 sub armunder
und circuncider.

* H.GEoRGES, Lateinisch-deutsches Handwdarterbuch, Basel und Stuttgart (Schwabe) #1967, sub
sicerd.

* San ISIDORO DE SevILLA, Etimologias, vol.11, Madrid (La Editorial Catdlica) 1982 (Biblioteca de
Autores Cristianos 434), p. 502,

* REW 1830: laut DRG VII, p.90, sub gervosa erscheint CEREVISIA in ritolat. Urkunden, soll aber
nicht ins Réitoromanische libergegangen sein.

" Dagegen REW 1830 ait. cervigia als Buchwort; so auch DEI 11, p. 875, sub cervigia'. Das DRG,
loc, cit. stellt scheruischia zu il cervigia.

* Diese beiden Formen laut REW loc. cit. aus fr. cervoise.



124 Bernd Bauske

- die Verwendung von italienischsprachigen Texten ist sicher, insbesondere fiir
Jenson und dessen Textnachfolger Malherbi, wie arams d'uliva beweist. Der Bru-
ciolitext ist sehr wahrscheinlich auch zu Rate gezogen worden;

- sicher ist nun auch die Verwendung der franzdsischsprachigen Neuenburger Bibel
von 1525 durch Bifrun, wie dies aus mehreren der oben untersuchten Annotatiuns
hervorgeht;

- auch die Vulgata scheint verwendet worden zu sein, was jedoch durch die Anmer-
kungen zu den Evangelien nicht schliissig gezeigt werden kann.

Bifrun erscheint insgesamt als ein Ubersetzer, der sich in den ihm zugiinglichen Uber-
setzungsvorschligen ausgekannt und umgesehen hat. Er hat zwar den von ihm sicher
aus textkritischen Uberlegungen heraus akzeptierten Erasmustext als Grundlage
genommen; andererseits konnte und wollte er es jedoch nicht bei dieser Grundlage
belassen, da er ja nicht nur eine moglichst exakte, sondern auch méglichst lesbare -
dem Volk vom Maul gehende, wie man vielleicht sagen konnte - Ubersetzung schaffen
wollte. Die in anderen romanischen Spfachen vorliegenden Ldsungsvorschlige, die
ihm zuginglich waren, sowie die der deutschen Reformatoren, deren Einflufl im Enga-
din nicht zu umgehen war, kamen ihm dabei als Arbeitsmaterial gelegen.

Plochingen (Schwaben) “Bernd Bauske



	Bemerkung zu Bifruns Übersetzungsvorlagen aufgrund der Annotatiuns zu den vier Evangelien in seinem Nuof Testamaint

