
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 47 (1988)

Artikel: Bemerkung zu Bifruns Übersetzungsvorlagen aufgrund der Annotatiuns
zu den vier Evangelien in seinem Nuof Testamaint

Autor: Bauske, Bernd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-37119

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-37119
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bemerkungen zu Bifruns Ühersetzungsvorlagen
aufgrund der Annotatiuns zu den vier Evangelien

in seinem Nuof Testamaint

Einleitung'

Bifrun hat in seiner Übersetzung des Neuen Testaments ins Puter vielen Kapiteln
Annotatiuns beigegeben, die Kommentierungen verschiedener Art zu Stellen des

jeweiligen Kapitels darstellen. An Hand der Annotatiuns zu den vier Evangelien
versuche ich in dieser Arbeit aufzuzeigen, daß er bei seiner Bibelübersetzung neben dem
als Quelle seit längerem akzeptierten Erasmischen Text und dem deutschen Text nach
der Zürcher Ausgabe, wie zuletzt Heinimann aufgezeigt hat2, auch italienisch- und
französischsprachige Übersetzungen benutzt hat.

Die Situation des Rätoromanischen zur Zeit der Entstehung
von Bifruns Übersetzung

Wenn Tagliavini schreibt: «Man darf sagen, daß Bifruns Neues Testament für das

Rätoromanische dieselbe Bedeutung hat wie die Lutherbibel für das Deutsche»3, so ist
das nur bedingt richtig. Beide wollten sicher dem gemein man die Lektüre der Bibel
ermöglichen; Ausgangslage und längerfristiges Ergebnis waren für beide jedoch sehr
verschieden:

Luther hatte eine lange und hochentwickelte schriftliche (die Meißnische Kanzleisprache)

und literarische Tradition als Grundlage4. Sein ostmitteldeutscher Dialekt
stellte aufgrund der Besiedlungsgeschichte und auch der geografischen Lage eine
Ausgleichsform unter den deutschen Dialekten dar5 und konnte schon dadurch leicht in
die traditionellen Sprachräume mit eigenen schriftlichen Traditionen, den oberdeutschen

und den niederdeutschen, wirken. So konnte Luther nicht nur von einer

1 Die folgenden Darlegungen resultieren aus meiner Zulassungsarbeit zum Staatsexamen an der
Universität Stuttgart bei Herrn Dr.Linder, dem ich auch nochmals für die freundliche Unterstützung
bei der Vorbereitung dieses Artikels danken möchte. Sie sind dort in einen größeren Rahmen
gestellt, vollständiger ausgeführt sowie von ausführlichen Konkordanzen zu den Annotatiuns begleitet.

2
S.Heinimann, «Bifrun, Erasmus und die vorreformatorische Predigtsprache im Engadin», in:

Melanges offerts ä C.Th. Gossen, hg. von G.Colon und R.Kopp, Bern und Liege (Francke/Marche
Romane) 1976, p. 341-358.

3 C. Tagliavini, Einführung in die romanische Philologie, München (Beck) 1973, p. 398 s.
4 J. Erben, Ostmitteldeutsche Chrestomathie, Berlin (Akademie) 1961, speziell die Einleitung.
5

H.Endermann, «Martin Luthers Bibelübersetzung», in: Zu Martin Luther: Biblia, Frankfurt/M
(Röderberg) 1983, p. 24.



110 Bernd Bauske

guten Basis ausgehen, was die Standardisierung und anerkannte Funktionsfähigkeit
der deutschen Sprache betraf, er erreichte auch sein Ziel, die «gemeinste Teutsch
Sprach»6 zu schaffen.

Ganz anders war die Ausgangslage für Bifrun. Eine schriftliche Tradition bestand
für das Rätoromanische nur spärlich. Gegen die wenigen vorhandenen Versuche, eine

schriftliche Norm zu etablieren, mußte Bifrun geradezu 'anschreiben', wie er im
Vorwort zu seiner Übersetzung des Neuen Testaments schreibt7. Auch von einer Stellung
des von ihm benutzten Dialekts als Ausgleichssprache konnte keine Rede sein. Im
Gegenteil: Während eines schon Jahrhunderte dauernden Rückzugs hatte sich das

Rätoromanische in Täler zurückgezogen, die direkt kaum kommunizieren konnten,
und hatte zudem noch ein mögliches Ausgleichszentrum mit Chur durch dessen

Germanisierung verloren. So kam die Herausbildung eines Gemeinbündnerischen nicht
einmal in Bifruns Blickpunkt.

Bifrun steht somit also nicht nur am Anfang einer literarisch-kulturellen Tradition,
sondern am Anfang der Verschriftung des Rätoromanischen (für ihn des Puter)
überhaupt.

Zu Charakter und Ausmaß des Einflusses anderer Sprachen,
insbesondere des Italienischen, auf den Putertext Bifruns

Sowohl im Charakter als auch im Ausmaß des Einflusses anderer Sprachen auf den

Text Bifruns bestehen enorme Unterschiede. Dieser Einfluß ist sowohl abhängig von
der genealogischen und strukturellen Nähe als auch von der geografischen Nähe (und
damit den direkten Kontaktmöglichkeiten) dieser Sprachen mit dem Puter.

Die Beeinflussung des Texts des NuofTestamaint durch das Deutsche war in vielen
Fällen viel deutlicher zu orten und konnte klarer aufgezeigt werden als diejenige durch
die anderen Sprachen. Der Grund hierfür ist, daß das Deutsche keine romanische
Sprache ist, so daß direkte Übernahmen unter Angleichung des Lautbilds im geschriebenen

Puter seltener sind. Sie sind über die gesprochene Sprache zwar gerade ins

Rätoromanische unverhältnismäßig stärker eingedrungen als in andere romanische

Sprachen; Bifrun hat aber m.E. bewußte Entlehnungen, auch aus dem Bewußtsein der

Romanität des Rätoromanischen heraus, nur aus romanischen Sprachen genommen.
Schwieriger wird die Lage beim Italienischen, und zwar im wesentlichen aus drei

Gründen:

- Zum ersten gehören beide, das Italienische und das Puter, zur Gruppe der romanischen

Sprachen, deren Wortschatz größtenteils auf das Latein zurückgeht und so in

vielen Fällen Wortpaare dieser Sprachen, die dieselben Bedeutungen haben, Fortsetzungen

desselben lateinischen Etymons sind.

6 So Luther; cit. nach Olga J. Moskalskaja, Deutsche Sprachgeschichte, Moskau (Hochschule)
1971, p. 203.

7 Nuef Testamaint, hg. von Th. Gärtner, p. 14 (weitere Angaben N 30).



Bemerkungen zu Bifruns Übersetzungsvorlagen 111

Dieses Problem stellt sich übrigens auch bei der Behandlung der Frage, ob ein Wort
als Übernahme oder als Übersetzung einzustufen sei. Bei der Entscheidung für
Übersetzung ging ich davon aus, daß - auch wenn das verwendete rätoromanische Wort
offensichtlich (noch) große Ähnlichkeit mit dem im lateinischen Text stehenden
hatte - es volkssprachlich vorhanden gewesen war und sich gesetzmäßig entwickelt
hatte. Die Stelle war also übersetzt worden, da das im rätoromanischen Text
verwendete Wort letztendlich das im lateinischen Text stehende Wort als Etymon
hatte, es aber zu dieser Zeit schon Teil des rätoromanischen Wortschatzes, der
rätoromanischen Sprache, war; Entsprechendes gilt für gleiche Etyma bei Übersetzung
aus dem Italienischen. Bei einer Übernahme hingegen handelt es sich um die
unmittelbare Übernahme eines nichträtoromanischen Wortes oder Ausdrucks, das/der
fast immer in der Form (und wohl auch in der Aussprache) dem Puter angeglichen
wurde. Dieses Wort bzw. dieser Ausdruck konnte erst durch seine Verwendung
durch Bifrun potentiell zu einem rätoromanischen werden, was in einigen Fällen
auch geschah8.

Insbesondere im religiösen Bereich ist der Wortschatz der einzelnen romanischen
Sprachen noch ähnlicher, als dies sonst der Fall ist, da durch die kirchliche Tradition
mit ständiger Präsenz des Latein in diesem Bereich eine fortlaufende (Re-)Latinisie-
ung stattgefunden hat9.

- Des weiteren haben, zweitens, das Puter und das Italienische im Verlauf ihrer
aeschichte ständig miteinander in Kontakt gestanden, und zwar über norditalienische
Dialekte, die dem Puter noch sehr viel näher standen als die auf toskanischer Grund-
age gebildete italienische Hochsprache, in der die Bibeln gedruckt wurden. Der Ein-
luß des Italienischen auf das Puter durch (Arbeits-)Emigranten, Studienaufenthalte,
^eislaufen und kulturelle Entwicklungen in Italien war daher außerordentlich groß.
- Ein dritter Grund, schließlich, für die Ähnlichkeit oder gar Gleichheit der italieni-
ichen Formen und der Formen des Puter kann parallele Entlehnung aus dem Latein
;ein; dies mußte zu Ergebnissen führen, von denen oft die gegenseitig entlehnten For-
nen sowie die gesetzmäßig entwickelten nicht zu unterscheiden waren.

So ist es also - auch wegen des späten Auftretens schriftlicher Quellen - im Einzel-
all schwer, oft unmöglich, zu entscheiden, ob Parallelentwicklung, Parallelentlehnung
ider Übernahme von Formen vorliegt. Heinimann spricht geradezu vom Vorbild-
harakter der italienischen Schriftsprache für das Rätoromanische, im besonderen
iuch im Moment seiner Herausbildung als Schriftsprache zu Lebzeiten Bifruns10. Dies
vird unter anderem durch die Verwendung des bestimmten Artikels mit den

8 Wie Velleman schon festgestellt hat; siehe A.Velleman, «Bifrun e la formaziun da nouvs
leds ladins«, Fögl d'Engiadina, Nr. 2, 1913 (56. Anneda), p. 2 s.

' Siehe dazu auch: Ricarda Liver, «Zur Einsiedler Interlinearversion», VRom.2% (1969), 211.
10 Heinimann, op. cit., p. 351.



112 Bernd Bauske

Possessivpronomina belegt11. Ob dies auch, wie Gärtner meint12, für die synthetischen
Futurformen, die parallel, allerdings in verschwindend geringer Zahl, zu den typisch

bündnerromanischen mit gnir a verwendet werden, zutrifft, scheint nach den Arbeiten
von Ebneter13 und Linder14 zweifelhaft.

Als Indikator für italienischen Einfluß habe ich im Anschluß an das oben Gesagte
in meiner Arbeit auch das Auftreten des bestimmten Artikels vor einem
Possessivpronomen genommen. Hier mögen sich einige Stellen befinden, die in Zukunft
vielleicht aus dem Erasmustext erklärt werden müssen, da Bifruns Text insgesamt wenig

konsequent italianisierend ist, was das Problem sicher nicht erleichtert. Es steht meiner

Meinung nach jedoch auch fest, daß man nicht an jeder in der Rechtschreibung ita-

lianisierenden Stelle, wie zum Beispiel der Form della bei ceglas della algurdaüza, konkret

italienischen Einfluß festmachen kann. Fälle wie der vorhergehende sind dem

Vorbildcharakter der italienischen Schriftsprache insgesamt zuzuschreiben.
Etwas einfacher liegt das Problem für das Französische, obwohl dies ja auch eine

romanische Sprache ist. Aber zum einen ist das Französische strukturell sehr viel
verschiedener vom Engadinischen und vom Italienischen als diese untereinander, so daß

nur in geringem Maß Übernahmen mit geringfügigen Veränderungen erfolgen konnten;

andererseits grenzt sein Sprachgebiet nicht an das des Puter und stand somit mit
diesem nicht in laufendem umfassendem Kontakt. Die Stellen, an denen das Französische

als Grundlage für eine Übersetzung in Frage kommt, sind also klarer abgrenzbar,

als dies beim Italienischen der Fall ist.

" Im heutigen It. ist der Gebrauch des Possessivpronomens mit Artikel (bis auf die bekannten
Ausnahmen) allgemein verbreitet (siehe AIS 40, 395, 942,1276,1554; cit. nach Ornella Castellani
Pollidori, «Ricerche sui costrutti col possessivo in italiano: II. L'articolo e il possessivo», SLI 6

[1966], 81-137). Dies war im Ait. keineswegs der Fall (cf. G. Rohlfs, Grammatica storica della lingua
italiana e dei suoi dialetti, vol. II, Torino (Einaudi) 1968, p. 127); ja, Castellani Pollidori spricht
geradezu von «tutta una gamma di risultati» (p. 82) für einen etwas früheren Korpus. Gleichzeitig
weist Rohlfs daraufhin, daß die Verwendung des Artikels beim Possessivpronomen nicht aus
lateinischen Formen vom Typ equum ille meum hervorgegangen ist, sondern eine Neuerung innerhalb
des It. darstellt (Rohlfs, op. cit., p. 127). Im weiteren (p. 128) gibt Rohlfs für das moderne Lombardische,

wie für die «parlata popolare toscana», die Verwendung des Artikels sogar mit denjenigen
Verwandtschaftsbezeichnungen an, die in der Nationalsprache ohne Artikel gebraucht werden.

Diese Neuerung haben die it. Dialekte in ihrer Gesamtheit verallgemeinert; im modernen Puter

tritt sie dagegen nicht auf. Bifrun ist bei Artikelgebrauch mit Possessivpronomen daher dem Einfluß
des It. erlegen, insbesondere da ja auch die direkt an das Puter grenzenden Dialekte gleiche Bildung
hatten.

12 Zu Bifruns Lebzeit hatten sich die synthetischen Formen noch nicht durchgesetzt, wodurch es

zu hybriden Formen kommt, wie Gärtner im Vorwort zu seiner Ausgabe des Nouf Testamaint

(p.XI) zeigt: «gniares ad arschaiver». Das Surs. hat heute nur noch die Formen mit vegnir+ ad +
Infinitiv (cf. D. B. Gregor, Romontsch, Cambridge (Oleander) 1982, p. 60).

13 Th. Ebneter, Das bündnerromanische Futur. Syntax der mit «vegnir» und «habere» gebildeten
Futurformen in Vergangenheit und Gegenwart, Bern (Francke) 1973 (Romanica Helvetica 84).

14 P.Linder, «Hat sich in oberengadinisch <eau chanteregia> 'ich werde singen' ein lateinischer
Konjunktiv (cantare habeam) erhalten?», VRom. 38 (1979), 100-109.



Bemerkungen zu Bifruns Übersetzungsvorlagen 113

Parallelentlehnungen sind jedoch auch hier zu erwarten, da das Französische ebenfalls

seinen Wortschatz während seiner ganzen Geschichte aus dem Latein
aufgefrischt hat.

Die Annotatiuns

Zur Zeit des Drucks des Nuof Testamaint war es noch nicht üblich, die Kapitel der

Bibel weiter in Verse zu unterteilen. Bifrun gibt also die Kapitelnummern an und
druckt dann den Text des entsprechenden Kapitels ohne weitere Untergliederung ab;

am Ende eines jeden Kapitels folgen dann die Anmerkungen. In dem Druck von 1560

sind die Stichwörter und die ihnen beigegebenen Erklärungen in den Anmerkungen
gleich gedruckt; die einzelnen Stichwörter sind nicht voneinander abgesetzt. Als Basis

für die Anordnung der Anmerkungen unter den einzelnen Kapiteln hat Bifrun ohne
Zweifel die Reihenfolge des Vorkommens der Stichwörter im Text genommen.
Abweichungen von dieser Abfolge gibt es nur in den Anmerkungen zu sechzehn

Kapiteln, wobei diese Abweichungen nur bei vier Kapiteln relevant sind (die übrigen
können innerhalb der leichten Variationsbreite, die durch das Fehlen der Verseinteilung

bedingt ist, erklärt werden)15.

Die Häufigkeit der Anmerkungen bei den einzelnen Kapiteln und in den einzelnen

Evangelienbüchern ist unterschiedlich, wobei insbesondere die geringe Anzahl bei
Johannes, der ja für die Reformatoren wichtig war, auffallt: Im vierten Evangelium
haben von 21 Kapiteln nur 8 insgesamt 15 Anmerkungen.

Schon Vellemann16 hatte die Anmerkungen in zwei Gruppen unterteilt: chosas

fadiusas dad inclen und pieds nouvs; die erste Gruppe besteht dabei aus Sacherklärungen,

die zweite aus Worterklärungen. In dieser Klassifikaton, der ich folge, sind für
unsere Zwecke insbesondere die pieds nouvs von Interesse. Die Wörter der ersten
Gruppe werden aus dem (lateinischen) Text meist in der Form mit Kasusendung
übernommen. Ein gutes Beispiel hierfür bietet die Anmerkung «Tijro et Sidon» zu Matthäus

11, die im Kapiteltext in zwei Versionen erscheint: In Vers 21 wird «in urbe Tyri
et Sidonis» des Erasmustextes von Bifrun mit «in la citted Tijri [ij ist hier nur eine
grafische Variante von v] ü in Sijdonis» wiedergegeben; gleich darauf, in Vers 22, wird
folgerichtig «Tyro et Sidoni, tolerabilius erit» von Bifrun mit «ä Tijro et ä Sijdoni uuol
esser piü aremiscun [eigentlich aremischun]» übertragen17.

15 Genauere Angaben und Konkordanz in meiner Zulassungsarbeit; cf. Nl.
16 Velleman, loc. cit.
17 Im übrigen ist die Stelle auch ein Beweis für die Zugrundelegung des Erasmischen Textes

durch Bifrun. Nur Erasmus hat in Mt 11,21 (von urbe abhängige) Genitive: «Tyri aut Sidonis», wie
Bifrun. Mit der Vulgata als Grundlage die «in Syro et Sidone» wiedergibt, bietet Jenson «in Tyro
et in Sidone» und Brucioli «ä Tyro & a Sidone»; diesem Text folgt wohl auch die Zürcher Bibel mit
«zu° Tyro un zu0 Sidon».



114 Bernd Bauske

Bifruns zu erwartende Quellen

Schon durch das Frontispiz von Bifruns Testamaint war bekannt, daß er aus dem

Latein und aus anderen Sprachen übersetzt hatte. Im Vorwort zu seinem Neudruck
meint Gärtner, man könne nicht feststellen, welche es im einzelnen gewesen seien; er

weist aber gleichzeitig die Gräzismen, die Hutschenreuther zu finden geglaubt hatte18,

zurück. Velleman äußert sich im Zusammenhang der Modernisierungsdiskussion zu

Anfang des 20. Jahrhunderts dahingehend19, daß die wichtigsten europäischen
Sprachen, die an das Sprachgebiet des Engadinischen stoßen, als Lehngeber für Neuschöpfungen

in Frage kommen.
Nach heutigem Stand des Problems kommen meiner Meinung nach folgende Quellen

in Frage:

- In lateinischer Sprache: Auf Grund der Vorarbeiten von Fermin20 und Liver21, die

sich für einen Erasmustext aussprechen, sowie von Heinimann22, der die griechisch-
lateinische Ausgabe von 1522 als Textgrundlage für Bifrun nachweist, habe ich diese,

bei Frobenius gedruckte, zweisprachige Ausgabe benutzt. (Zur Vulgata siehe unten.)

- In deutscher Sprache: Hier war der Froschauerdruck von 1527 heranzuziehen, der

zeitlich nahe bei dem verwendeten Erasmustext liegt, unter Hinzuziehung einer
Ausgabe von 1560, die dazwischenliegende Textverbesserungen erfaßt, von denen Bifrun
Kenntnis gehabt haben könnte, da ja enge Verbindungen zwischen den Zürcher und

den Bündner Reformatoren bestanden. Daher scheint mir auch die Wahl der Zürcher

statt der Lutherbibel, so von Heinimann vertreten23, durch die (geografische und
reformationsgeschichtliche) Lage Graubündens hinreichend gerechtfertigt, wodurch auch

die Verwendung eines deutschen Textes schon immer als sicher angenommen werden

konnte.

- In italienischer Sprache: Daß Bifrun Italienisch konnte, ist sicher, da sein Vater

podestä in den Untertanenlanden gewesen war und Bifrun einige Zeit dort bei

ihm gelebt hatte. Ich prüfte, wie schon Heinimann24, die italienischsprachigen
Ausgaben von Jenson und Brucioli. Brucioli und Malherbi, dessen Ausgabe textlich

18 Cf. K. Hutschenreuther, «Syntaktisches zu den rätoromanischen Übersetzungen der vier

Evangelien», RF 21 (1909), 376-600.
19 Velleman, loc. cit.
20 Fermin, op. cit.
21 Ricarda Liver, Die subordinierenden Konjunktionen im Engadinischen des sechzehnten

Jahrhunderts, Bern 1969 (RH 78), p. 16 ss.
22 Heinimann, op. cit., p. 342ss.
23 Heinimann, op.cit, p. 348s.
24 Heinimann, op. cit., p. 350.



Bemerkungen zu Bifruns Übersetzungsvorlagen 115

der von Jenson entspricht25, waren oft nachgedruckte Texte26; erst 1551 kam mit
Teöfilo eine von mir nicht mehr berücksichtigte neue italienische Übersetzung hinzu.

- In französischer Sprache: Das Engadin hatte traditionell gute Beziehungen zu
Frankreich. Bifrun hatte, wie er selbst schreibt27, in Paris studiert und dort mit an
Sicherheit grenzender Wahrscheinlichkeit (Belege gibt es dafür allerdings meines

Wissens nicht) auch über Bibelausgaben und Bibelübersetzungen diskutiert, zumal in
die Zeit seines dortigen Aufenthaltes (1523-26) das Erscheinen des französischen

Neuen Testaments von Lefevre d'Etaples (1523) und das wiederholte Verbot der
Bibelübersetzung durch die Sorbonne fielen28. Es kann somit als sehr wahrscheinlich angesehen

werden, daß er auch die erste französischsprachige protestantische Bibel, die
1535 sogar in der Schweiz, in Neuenburg, erschienen war29, benutzt hatte; ich konsultierte

somit auch diese, sowie für ausgewählte Stellen ihr vorausgehende französischsprachige

Ausgaben (siehe im einzelnen dazu die Diskussion der entsprechenden
Stellen).

- Zur Vulgata: Um mögliche Einflüsse der Predigtsprache im Engadin, die sicher
stark von der Vulgata beeinflußt waren, auffinden zu können, habe ich noch den Vul-
gatatext beigezogen; die Ergebnisse waren jedoch für das von mir betrachtete Korpus
sehr gering30.

25 Wenn ich im folgenden also von Jenson spreche, könnte es sich eventuell immer auch um Mai-
herbi handeln (nach Th. H. Darlow / H. F. Moule, Historical Catalogue ofthe Printed Editions ofthe
Holy Scripture in the Library ofthe British and Foreign Bible Society, vol. II [in 3 Teilen], London 1911.

Ich habe das nicht nachgeprüft.). Von mir wurde nur die unten [N30] zitierte Jensonausgabe
benutzt.

26 Angaben nach Darlow /Moule.
27 Cf. R.A. G(anzoni), «Notizias autobiograficas da Gian Giachem Biffrun Tütschett da Samedan.

1506-1572», Dumengia Saira. Supplemaint al «Fögl d'Engiadina», Nr. 12, 1911 (18. Anneda),
p.89ss. und Nr. 13, 1911 (18. Anneda), p. 101 ss.

28
Angaben bei Heinimann, op. cit., p. 350.

29 Darlow / Moule, vol. II, Teil 1.
30 Im einzelnen habe ich folgende Exemplare der Bibelsammlung der Württembergischen

Landesbibliothek in Stuttgart verwendet, deren Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern ich hiermit für
bereitwillige Auskünfte und Hilfe danken möchte:

Ich gebe im folgenden möglichst ausführliche Titelangaben; die Abfolge erfolgt nach Sprachen,
in der Reihenfolge Engadinisch, Lateinisch, Deutsch, Italienisch, Französisch; innerhalb der Sprachen

ist die Reihenfolge chronologisch. Für alle Ausgaben gebe ich auch die Signaturen der
Württembergischen Landesbibliothek.

L'g Nuof Saine Testamaint da nos Signer iesv christi. Prais our delg Latin & our d'oters launguax &
huossa da noef mis in Arumaunsch, tres Iachiam Bifrun d'Agnedina. Schquischo ilg an mdlx
Biblia rhaetica 1560
Neue Edition:
Th. Gärtner, Dresden 1913 (Gesellschaft für Romanische Literatur 32)

novvm testamentvm omne, tertio iam ac Diligentius ab erasmo roterodamo recognitum,
Basel; io. frob. typis excvdebat. 1522
Bb griech. 152201



116 Bernd Bauske

Allgemeine Vorbemerkungen zum Vorkommen der einzelnen Quellentexte
in den Annotatiuns

Von den 213 Anmerkungen zu den vier Evangelien sind rund 80% auf der Grundlage
des Erasmustextes erklärbar; für die restlichen Ausgaben bleiben also ganze 20%. Von

diesen gehen 14 Annotatiuns auf den deutschen Text zurück, dazu kommen 6 Stellen,
bei denen zwar nicht die Übertragung des Stichworts, aber die anschließende Erklärung

auf diesen zurückgeht.
Auf Stellen aus dem Italienischen beziehen sich 18 Anmerkungen, zuzüglich

4 Stichwörter, wo die italienische Vorlage für den Text der anschließenden Erklärung
benutzt worden ist. In einem Fall, bei aue31, sind zwei Erklärungen angegeben, wovon

Biblia sacra uulgatae editionis sixti V et clementis VII pontt. maxx. jussu recognita atque edita. Parisiis,

mdcccxci, tomus secundus

Das Neuw Testamet/grudtlich vnd recht verteütscht. Getruckt zu° Zürich. Bey Christoffel Fro-
schouwer (1527)
B deutsch 152707 5

Martin Luther: Biblia/ das ist/ die gantze Heilige Schrifft Deudsch, Faksimile der Ausgabe Wittenberg

1534, 2 Bde, Frankfurt/M (Röderberg) 1983

Martin Luther: Biblia das ist die gantze Heilige Schrifft Deudsch auffs new zugericht, Wittenberg
1545

Hg. von H. Volz, 3 Bde, München (dtv) 1974

Die gantze Bibel/ das ist alle buccher alts und neüws Testaments/ den vrsprucnglichen spraachen
nach/ auffs allter treüwlichest verteütschet. Getruckt zu° Zürich bay Christoffel Froschouer/ im Jar

als man zalt M.D.L.X.
Bb deutsch 156003

(Ohne Titelangabe)
Auf dem letzten Blatt: qvivi finisse lapocalipsis et eil fine del novo testamento m.cccc.lxxi. in
KALENDE. DE OCTOBRIO

Auf dem Vorsatz handschriftlicher Bleistifteintrag: Venedig, N. Jenson (p. Copinger)
Biblia italica 2° 1471

iL nvovo testamento di Christu Signore et Saluatore nostro. Di greco tradotto in lingua Toscana.
PER ANTONIO BRVCIOLI. M.D.XXXXI.
Handschriftlicher Zusatz: in Venetia.
Biblia italica 8° 1541

la bible qui est toute la Saincte escripture. En laquelle sont contenus/ le vieil/ Testament et le
Nouveau/ translatez en Francoys. Le Vieil/ de Lebrieu: et le nouveau/ du Grec.
Am Ende: Imprime par Pierre de Wingle/ dict Pirot Picard/ Bourgeois de Neuschastel.
Mil.CCCCxxxv
Biblia gallica 2° 1535

31 Es handelt sich um die Stellen Lk 1,28 und Jh 19,3.



Bemerkungen zu Bifruns Übersetzungsvorlagen 117

die eine auf den italienischen Text, die andere auf den deutschen Text, welche beide

das Stichwort übertragen haben, zurückgeht.
Auf den französischsprachigen Text (der protestantischen Neuenburger Bibel)

führe ich 6 Stellen zurück.
Mit 4 - zudem schwach beweiskräftigen - Stellen tritt der Vulgatatext kaum hervor.

Er dürfte jedoch als Hintergrund und als Einfluß auf die Predigt in der Volkssprache
mit einiger Sicherheit stark gewirkt haben.

Für Einflüsse aus einzelnen Ausgaben charakteristische Texte

(unter Ausschluß des Erasmustextes)

Im folgenden Teil möchte ich einige Annotatiuns im einzelnen darstellen, die eindeutig

eine Stelle kommentieren, die auf eine bestimmte/bestimmbare Ausgabe zurückgeht

oder die die Lesung dieser Ausgabe für die Anmerkung benutzt hat.

1. Die deutschsprachige Quelle

Die Kenntnis des Deutschen und der deutschsprachigen Reformation ist bei Bifrun,
wie schon oben dargelegt, unzweifelhaft. Dies ist am Text Mt 1,17 und Mt 6,2; 5; 16

schon von Heinimann gezeigt worden32. Im ersten Fall ist Übersetzung aus dem Deutschen

sicher: Weder der erasmische Text («ad demigratione Babylonicä»), noch die

Vulgata («ad transmigrationem Babylonis»), noch die beiden italienischen Ausgaben
(Jenson: «ala transmigratione de Babylonia»; Brucioli: «al trasferimento di Babylon»)
kommen als direktes Vorbild für «ä la praisa quaela chi fütt fatta in Babylonia» des

Putertexts in Frage: Bifrun hat vom Zürcher deutschen Text («biß auff die Babylonische

gefencknuß»), der mit dem Luthertext konform geht, übersetzt.
Im folgenden weitere Belegstellen aus den Annotatiuns:

In Mt 13,58 ist bei Bifrun «uirtutes multas» des Erasmustextes - die Vulgata hat hier
nur «uirtutes» - mit «bgierres uirtüds» wiedergegeben; auch Brucioli hält sich an
diese Fassung («molte uirtu»). Die Zürcher Bibel dagegen übersetzt die Stelle mit «uii
zaichen», dem wir in der Annotatiun zu dem Kapitel wiederbegegnen («uirtüts. mira-
quels. isainas.»).

Gleichgelagert ist der Fall bei der Stelle Lk 24,13: Hier wird «in castellum» der beiden

lateinischen Texte mit «in ün chiastilg» wiedergegeben, das auch bei Jenson als
«in un castello» erscheint. Für die (interpretierende) Annotierung dieses Worts («ün
chiastilg. Vuol dir üna terra pitsthna, ü ün uijch») wird wieder die Übersetzung des
Zürcher Texts herangezogen, der «in ainen flaecken» lautet (cf. allerdings auch DRG 3,
p. 456)..

32 Cf. Heinimann, op. cit., p. 349.



118 Bernd Bauske

Einen klaren Beweis für die Verwendung einer Zürcher Ausgabe und nicht der
Version Luthers bietet meines Erachtens Mt 20,22: Der Lesung der Vulgata («calicem»)
folgen die italienischsprachigen Texte (Jenson: «il calice»; Brucioli: «il calice»). Erasmus

hat zu «poculum» geändert. Auf dieser Grundlage sind die Lesungen «Kelch»,
die Luther in beiden zitierten Ausgaben hat, und «das tranck», mit dem das Wort in

der Zürcher Bibel übersetzt ist, möglich. Bifrun übersetzt mit «La bauaranda»; dies

ist, auch auf dem Hintergrund der italienischen Versionen, als eine Übersetzung aus

dem Zürcher Text anzusehen.
Ein interessantes Beispiel für eine scheinbare Bildung nach dem Deutschen bietet

Mt 27,55: «gnidas dsieua Iesum» erscheint hier, da es ja auch mit «gnidas cum Iesu»

erklärt wird und somit nicht unmittelbar verständlich war, als Bildung nach dem
Deutschen, das «Jesu waren nachgefolget» lautet. Zumal die lateinischen Texte («secutae»)
und die beiden italienischsprachigen Texte («seguitato») zusammen gehen. Betrachten

wir aber die wenig später auftauchende Annotatiun «Gni dsieua me», die
wiederum, der vorhergehenden entsprechend, mit «gni cun me» erklärt wird (zu Mk 1), so

hat in Vers 17 Erasmus zwar «sequamini me», die Vulgata jedoch und die übrigen in

Frage kommenden romanischen Ausgaben aber haben: «venite post me» (Vulgata),
«Venite dopo di me»/«Venite dietro a me» (die beiden italienischen Texte) und

«venez apres moy» (Neuenburg). In den Versen 18 und 20 dagegen, in denen Bifrun
dasselbe Verb wie in Vers 17 verwendet («sun eis ieu [<ieus> in der Version von 1606]

dsieu el», «sun ieus dsieua»), stehen dann in den romanischen Ausgaben, in der Folge

von «secuti sunt» der beiden lateinischen Ausgaben, entsprechende Formen von

sequor. In allen drei Fällen verwendet die Zürcher Bibel nachfolgen (17: «Volge mir
nach»; 18: «uolgten jm nach»; 20: «uolgten jm nach»). Sowohl in Mt 27 als auch in Mk
1 wird das dsieua des Bifrunschen Textes mit cum/cun (Mt 27: «gnidas cum Iesu»; Mk
1: «gni cun me») in den Annotatiuns erklärt. Meiner Ansicht nach könnte es sich hier

um eine von der Vulgata kommende, in der Predigtsprache konservierte, allerdings
nicht volkstümliche, Form handeln, die in Mk 1,17 durch die übrigen romanischen
Bibeltexte gestützt wurde (denn Erasmus gibt «sequamini me») und dann, unter dem

stützenden Einfluß des Deutschen, nachdem sie in Kapitel 1 des Markusevangeliums
schon auf die Verse 18 und 20 ausgedehnt worden war, auch in Mt 27,55 Eingang fand.

Bildungen von Verb plus Präposition entsprechend deutschen präfigierten Verben

treten auch im Italienischen und Französischen auf, wurden aber im Rätoromanischen
durch deutsches Adstrat gefestigt und stark vermehrt.

2. Die italienischsprachige(n) Quelle(n)

Auch einer der italienischen Texte als Grundlage von Anmerkungen ist, trotz der

oben dargestellten Schwierigkeiten, in einigen Fällen sicher nachweisbar. Schon



Bemerkungen zu Bifruns Übersetzungsvorlagen 119

Heinimann hatte auf Jenson als Referenztext für Bifrun hingewiesen33; dies scheint
sich durch meine Ergebnisse bestätigt zu haben. Die Verwendung der Brucioliüberset-

zung bleibt trotz pasthqua (siehe unten) weiter fraglich.
Die Anmerkung «Osanna. O signor fo me salf», die aufJh 12 folgt und sich auf den

Vers 13 bezieht, ist für uns hier in doppelter Hinsicht interessant.
So erfolgt Bifruns Erklärung des Stichworts in den Annotatiuns mit dem Text Jensons

(«Faci salui»), der als einziger hos anna übersetzt hat, wogegen es in allen anderen

Texten übernommen wurde.
Ein weiterer, meiner Meinung nach noch überzeugenderer Beweis dafür, daß

Bifrun den Jensontext benutzt hat, ist jedoch gleich am Anfang des, Verses zu finden:

«acceperunt ramos palmarü», wie es bei Erasmus heißt (ebenso in der Vulgata:
«ramos palmarum»), gibt die Zürcher Übersetzung wie zu erwarten mit «namen sy

palmen zweyg» wieder; entsprechend heißt es auch bei Luther. Die Neuenburger
französischsprachige Übersetzung hält sich ebenfalls an diese Lesung («des rameaux de

palmes»). Die italienischen Texte Bruciolis und Diodatis, dessen Ausgabe ich zu dieser

Stelle extra herangezogen hatte, da er vielleicht eine ältere Tradition hätte bewahrt
haben können, haben dazu entsprechend «rami di paime». Nur Jenson gibt die Stelle
mit «gli rami de oliua» wieder, und Bifrun folgt ihm («prandetten arams d'uliuas»).
Dies ist, wie wir aus dem Text der Vulgata ersehen können, kaum eine alte Kirchentradition.

Es ist auch höchst unwahrscheinlich, daß es sich um übereinstimmende lokale
Kirchentraditionen handelt, da Venedig, der Druckort der Jensonbibel, und das Engadin

zu verschiedenen Diözesen gehörten, wobei das Engadin nach Norden orientiert
ist und Venedig der relativ einheitlichen italienischen Tradition zugehört34. Und drittens

kann es sich auch nicht um Parallelentwicklungen handeln, da es im Engadin keinen

Olivenanbau gibt. Hier muß es sich bei Bifrun also um Übernahme eines
Ausdrucks handeln, den wir bei Jenson gefunden haben.

Die Annahme, bei der Wahl der Form pasthqua in Mt 26,2; 17; 18 habe die Brucioli-
bibel entscheidenden Einfluß ausgeübt, da diese -kw- hat, im Gegensatz zu Jenson
und den lateinischen Versionen im Neuen Testament35, läßt sich nicht stichhaltig

33 Cf. Heinimann, op. cit., p. 350.
34

J.Jud, «Zur Geschichte der bündner-romanischen Kirchensprache», in: XLIX.Jahresbericht der
Historisch-antiquarischen Gesellschaft von Graubünden. Jahrgang 1919, Chur 1920, p. 1-56. Jetzt auch
in: J. Jud, Romanische Sprachgeschichte und Sprachgeographie, Zürich (Artemis) 1973, p. 161-211.

35 Ich bin mir der größeren Komplexität der Wiedergabe von hebr. pesakh in der Vulgata und
daraus folgend in den romanischen Sprachen bewußt. Dies trifft jedoch anscheinend insbesondere
auf das ATzu, wo sich pesakh in zwei Entsprechungen in der Vulgata aufspaltete, nämlich phase und
pascha.

phase wiederum ist schon früh auf Grund der Wiedergabe von Ex 12,11, wo pesakh zum ersten
Male auftritt in der Vulgata (est enim phase id est transitus Domini), mit 'Vorübergehen' in Verbindung

gebracht worden. Dies geschah in der Nachfolge der jüdischen theologischen Tradition (cf.
Dictionnaire de la Bible, Supplement 6, Paris (Letouzey et Ane) 1957 bzw. 1960, Spalten 1121/22).



120 Bernd Bauske

beweisen, da auch einheimische Tradition vorliegen könnte. Das Wort war sicher zu
Zeiten Bifruns bekannt, und die Anmerkung diente ohne Zweifel nur der Erklärung
der vom täglichen Kirchengebrauch abweichenden Bedeutung36.

3. Die französischsprachige Quelle

Für die Anmerkung zu Mt 12,40, wo ein Verweis auf das Buch Jona steht und auf das

Verweilen von Jonas im Bauch des Wals Bezug genommen wird («La Balenna, es ün

pesth grand ilg mer in aquad Jonas stet. Guarda Ionä profet ca. 2 et 3.»), haben die

beiden lateinischen Texte «in uentre ceti». Der Zürcher Text gibt diese Stelle dann

auch als «in des Walfisches bauch» wieder, wogegen die entsprechenden Stellen in

den italienischsprachigen Bibeln «nel uentre del pesce» lauten. Wie erklärt sich also

«aint ilg vainter dela Balena» bei Bifrun? Ein einheimisches volkssprachig entwickeltes

Wort für 'Wal' ist im Engadin nicht anzunehmen, was ja auch aus der notwendigen
Erklärung in Bifruns Annotatiun zu Mt 12 hervorgeht («pesth grand ilg mer»). Und
obwohl es im Italienischen das Wort balena gibt, das auch schon im Lateinischen
(ballend) in spezialisierterer Bedeutung als cetus vorhanden gewesen war, neige ich dazu,
den Grund für Bifruns Wahl anderswo zu suchen. Er hätte bei Stützung auf die
italienische Texttradition ja pesce übernehmen können, oder bei Stützung auf die
lateinische cetus, das als gelehrtes Wort (ceto) auch im Italienischen vorhanden war37. So

diente ihm wahrscheinlich als Grundlage seiner Wahl, sicher jedoch als entscheidender

Anstoß, die französische Texttradition, die «au vetre de la baieine» lautet; aber

auch vorhergehende Bibeldrucke hatten mindestens schon seit 1520 diese Version38

Schon cod. bibl.fol. 6 der Württembergischen Landesbibliothek Stuttgart, eine aus England
stammende Handschrift von um 1400, liest «Car phase est trespassemet nostre seigneur». Neuenburg
1535, die passage wiedergibt, hat diese Form verallgemeinert, so daß sie auch an den Stellen Mt 26,2;
17; 18 passage liest. Jedoch schon Le Nouveau Testament, Basle, J. Walder 1539, in der Tradition
von Neuenburg stehend, da die Texttradition von Lefevre d'Etaples' Übersetzung pasques liest, hat

als Randnote zu passage in Mt 26,2 «ou, pasque». Noch die Ausgabe 1961 von La Sainte Bible tra-
duite en francais sous la direction de l'ecole biblique de Jerusalem, Paris, erwähnt bei Ex 12,11 in einer
Fußnote die Lesung passage nach der Vulgata, bezeichnet sie aber als wenig wahrscheinlich.

Interessant ist auch, daß im Engl, pasch im 16. Jh. (Tyndale) zugunsten von passover als Bezeichnung

für das jüdische Fest aufgegeben wird.
Dies konnte nur eine verkürzte Darstellung dieses Komplexes sein; ich beabsichtige, in Zukunft

ausführlicher darauf zurückzukommen.
36 Andererseits ist die endgültige Entscheidung für diese Form, trotz der Varianten bei Jenson

und in der Vulgata, vielleicht doch auf den starken italienischen Einfluß gerade in diesem Teil des

Engadins durch geflohene Protestanten aus Italien zurückzuführen.
37 DEI II, p. 881, sub ceto2.
38 Cf. biblia gallica fol 1520 der Württembergischen Landesbibliothek. Bei der Jonasstelle, auf die

die Anmerkung explizit hinweist, gibt diese, sowie nachfolgende französische Ausgaben poisson, das

offensichtlich einer älteren Tradition entspricht (cf. pesce in italienischen Ausgaben).



Bemerkungen zu Bifruns Übersetzungsvorlagen 121

Bei der Annotadun zu Jh 8,20 («Thesoria. Gazophilatium, innua chi s'mettaiua l's
thesors & l's duns delg taimpel.») können wir die Zürcher Bibelübersetzung schon von
Anfang an als mögliche Basis ausscheiden, da sie diese Stelle mit «an dem gotteska-
sten» übersetzt. Bifrun gibt in der oben zitierten Erklärung ja neben der Umschreibung

noch ein Synonym für das annotierte Wort; dieses Synonym, Gazophylatium,
lautet in beiden lateinischen Bibeln («in gazophylacio») und in beiden italienischen
(«in Gazophilatio») entsprechend, und diese müssen somit als Quelle für Thesoria

außer Betracht gelassen werden. Die Lösung für die Herkunft des Worts bietet wiederum

die französischsprachige Bibeltradition, die an der kommentierten Stelle «au lieu
dela thresorie» (so die Neuenburger Ausgabe) bietet39.

Auch die Anmerkung «principael sacerdot. parzura sacerdös. huaisthg.», die am
Ende von Mk 14 steht (der angemerkte Ausdruck kommt in diesem Kapitel zehnmal
vor), hat auf die Neuenburger Übersetzung zumindest teilweise Einfluß ausgeübt.
sacerdot dürfte im Puter bekannt gewesen sein, da es in den Erklärungen nochmals
auftaucht: den Zusatz huaistha zu parzura sacerdös können wir in diesem Zusammenhang

außer acht lassen, da er nur eine Verständnisparallele zur Struktur der Kirche zur
Zeit Bifruns herstellen sollte. Offensichtlich soll also principael erklärt werden und
dürfte somit ein von einer fremdsprachigen Quelle übernommenes Wort sein; deswegen

scheidet der deutsche Text sofort aus. Die italienischen und lateinischen Versionen

haben übereinstimmend «summi»/«summ-», wo bei Bifrun principael steht.
Bleibt also die französischsprachige Tradition; tatsächlich gibt die Neuenburger Bibel
die Stelle mit «le principal sacrificateur»/«principaulx sacrificateurs» wieder. Hiervon
wurde offensichtlich nur der erste Teil, das heißt principaulx, übernommen, um ihn
mit dem schon vorhandenen sacerdot zu dem neu zu schaffenden BegriffHoherpriester
zu verbinden. Diese Stelle spricht auch klar dafür, daß Bifrun effektiv die Neuenburger
französischsprachige Übersetzung verwendet hat. Die auf Lefevre d'Etaples beruhenden

Drucke übersetzen nämlich noch bis 1534 «les princes des prestres»40.

39 Frühere Ausgaben (ich folge hier den Sigeln von Bettye H.Chambers, Bibliography ofFrench
Bibles. Fifteenth- and Sixteenth-Century French-Language Editions of the Scriptures, Geneve [Droz]
1983), so 1530(win) oder 1525(basle), haben «au lieu du tröc»; 1530(lem) jedoch die Neuenburger
Lesung. Mir ist leider die erste Lefevre d'Etaples-Ausgabe von 1523 nicht zugänglich, so daß ich nicht
weiß, ob diese neue Lesung auf ihn zurückzuführen ist.

Eine noch ältere Wiedergabe der Stelle scheint gazophilace zu sein, so z.B. Württembergische
Landesbibliothek biblia gallica fol. 1520.

Zum Vergleich steht bei Mk 12,41; 43, wo Bifrun mit gazophilatium wiedergibt, in französischsprachigen

Bibeln bis einschließlich Neuenburg tröc; die Bibel von 1520 hat jedoch auch hier
gazophilace.

40 So 1543(lem); auch 1530(win), 1530(lem) und 1525(basle) haben diese Lesung, die die traditionelle

zu sein scheint.



122 Bernd Bauske

4. Zur Vulgata

Ich habe oben schon auf die magere und zweifelhafte Ausbeute für die Vulgata
hingewiesen; von den von mir in meiner Arbeit der Vulgata zugeordneten vier Stellen

erscheint mir jetzt nur noch die folgende wahrscheinlich41.

Es handelt sich um die Anmerkung zu Mt 10,8, die wie folgt lautet: «Par gratia. par

amur. par ünguotta, sainza paiaglia». Hierbei können von den drei Ausdrücken, die

das für den Text gewählte Pargratia erklären, par ünguotta aufdas Neuenburger «pour
neant» und senza paiaglia auf Jensons «senza pretio» zurückgehen. Die lateinischen
Bibeln haben «gratuito» bei Erasmus und «gratis», so in der Vulgata. Bei beiden

erscheint es schwierig, sie als Basis für den rätoromanischen Text zu sehen. Ich glaube

jedoch, daß man mit dem Konzept des latinum circa romancium, das von Menendez
Pidal stammt und von Liver für unseren Bereich eingeführt wurde42, die Form als eben

zu diesem 'vermittelnden Latein' gehörig interpretieren kann, welches so
gekennzeichnet wird, daß in ihm die nicht mehr verstandenen Fallendungen durch prä-

positionale Ausdrücke mit entsprechendem Substantiv ersetzt worden sind. Bei dieser

Interpretation wäre gratis in der auf der Vulgatatradition beruhenden Predigtsprache
zu par gratia geworden und hätte die Vulgata so die Basis des Bifrunschen Textes

geliefert.

Beispiele für Versuche, neue Wörter einzuführen

Um einen von den im letzten Abschnitt behandelten etwas abgesetzten Fall handelt es

sich bei der Anmerkung zu Lk 1,59. Diese lautet: «Par armunder. par circuncider. par
che eis armundeuan giu la pelluotta dalg member maschulin, quada peluotta hauaia

num pmeputium. sco eig es uiuaint dit.». par armunder ist unverständlich und muß

durch par circuncider erklärt werden; auch alle anderen romanischen Übersetzungen
haben eine Form von circumcido.

armunder scheint also eine bewußte Neueinführung zu sein, da circuncider sicher

das gängige Wort in der Kirchensprache war, wie ja auch seine Heranziehung zur

Erklärung zeigt. Meiner Meinung nach kann dieser Neologismus in Zusammenhang
mit dem im Text des weiteren vorkommenden, 'landeskundlichen' Kommentar gesehen

werden. Dort treten zwei Wörter für 'Vorhaut' auf: die heute noch bekannte
einheimische Form peluotta und der Latinismus praeputium. Da peluotta offensichtlich
volkstümlich überliefert war, wollte Bifrun wahrscheinlich auch ein einheimisches

Wort für circuncider popularisieren: dies - armunder - hat sich jedoch, nach Peers

41 Auf diesem Gebiet sind sicher bei einer Untersuchung des gesamten Textes noch Entdeckungen

zu machen.
42 Ricarda Liver, «Zur Einsiedler Interlinearversion», VRom. 28 (1969), p. 211.



Bemerkungen zu Bifruns Übersetzungsvorlagen 123

Wörterbuch43, nicht durchgesetzt. Das DRG andererseits bezeichnet circumcider als

«typisches Bibelwort».
Ähnliches gilt für scheruischia in Lk 1,15, das von Bifrun mit dem deutschen Wort

pier erklärt werden muß, welches über die gesprochene Sprache eingedrungen sein

wird, wie schon seine dialektale Form zeigt und sicher auch gesprochenes Rätoromanisch

war, da als Erklärung ja nur ein geläufiges Wort in Frage kam.
Bei scheruischia handelt es sich um die Wiedergabe des lateinischen Wortes sicera

(auch sicerum), das über das Griechische aus dem Hebräischen entlehnt worden war44.

Laut Isidor von Sevilla (Or. XX, 3, 16)45 bezeichnet dieses Wort ein beliebiges
vergorenes Getränk außer Wein. Die übrigen von mir konsultierten romanischen Bibeln
haben gleich wie Bifrun Wörter verwandt, die auf lat. cerevisia46 zurückgehen, und
die in den betreffenden Sprachen, wo sie inzwischen durch aus dem germanischen
Sprachbereich entlehnte Formen ersetzt wurden, die Bedeutung 'Bier' hatten. Der
Zürcher Text - und entsprechend Luther - hat an dieser Stelle starcke trank. Bei
scheruischia handelt es sich also offensichtlich um ein im norditalienisch-rätischen Dialektgebiet

zu Bifruns Zeiten noch vorhandenes Wort47, das dieser, gestützt auf cervoise in
der Neuenburger Bibel und auf ceruogia bei Jenson und ceruosia bei Brucioli48, wiederbeleben

wollte.

Abschließende Betrachtungen

Ich war, wie von Heinimann vorgeschlagen, davon ausgegangen, daß der Erasmustext

- insbesondere in der Ausgabe von 1522 - der Übersetzung Bifruns zugrunde lag.
Diese Annahme hat sich im großen und ganzen als haltbar und richtig erwiesen. Folglich

habe ich Stellen, die den Erasmustext als Grundlage bestätigt haben, nicht weiter
verfolgt.

Für Übersetzungen in moderne Sprachen, die Bifrun daneben noch verwandt hat,
ergab sich folgendes:

- der Nachweis einer deutschsprachigen Zürcher Bibel hat sich bestätigt, wie dies u. a.

auch insbesondere praisa zeigt;

43 O.Peer, Dicziunari rumantsch. Ladin - tudais-ch, Cuoira (Lia Rumantscha) 21979 sub armunder
und circuncider.

44 H. Georges, Lateinisch-deutsches Handwörterbuch, Basel und Stuttgart (Schwabe) 81967, sub
sicera.

45 San Isidoro de Sevilla, Etimologias, vol. II, Madrid (La Editorial Catölica) 1982 (Biblioteca de
Autores Cristianos 434), p. 502.

46 REW 1830; laut DRG VII, p.90, sub gervosa erscheint cerevisia in rätolat. Urkunden, soll aber
nicht ins Rätoromanische übergegangen sein.

47
Dagegen REW 1830 ait. cervigia als Buchwort; so auch DEI II, p. 875, sub cervigia1. Das DRG,

loc. cit. stellt scheruischia zu it. cervigia.
48 Diese beiden Formen laut REW loc. cit. aus fr. cervoise.



124 Bernd Bauske

- die Verwendung von italienischsprachigen Texten ist sicher, insbesondere für

Jenson und dessen Textnachfolger Malherbi, wie arams d'uliua beweist. Der Bru-

ciolitext ist sehr wahrscheinlich auch zu Rate gezogen worden;

- sicher ist nun auch die Verwendung der französischsprachigen Neuenburger Bibel

von 1525 durch Bifrun, wie dies aus mehreren der oben untersuchten Annotatiuns

hervorgeht;

- auch die Vulgata scheint verwendet worden zu sein, was jedoch durch die
Anmerkungen zu den Evangelien nicht schlüssig gezeigt werden kann.

Bifrun erscheint insgesamt als ein Übersetzer, der sich in den ihm zugänglichen
Übersetzungsvorschlägen ausgekannt und umgesehen hat. Er hat zwar den von ihm sicher

aus textkritischen Überlegungen heraus akzeptierten Erasmustext als Grundlage

genommen; andererseits konnte und wollte er es jedoch nicht bei dieser Grundlage
belassen, da er ja nicht nur eine möglichst exakte, sondern auch möglichst lesbare -
dem Volk vom Maul gehende, wie man vielleicht sagen könnte - Übersetzung schaffen

wollte. Die in anderen romanischen Sprachen vorliegenden Lösungsvorschläge, die

ihm zugänglich waren, sowie die der deutschen Reformatoren, deren Einfluß im Engadin

nicht zu umgehen war, kamen ihm dabei als Arbeitsmaterial gelegen.

Plochingen (Schwaben) "Bernd Bauske


	Bemerkung zu Bifruns Übersetzungsvorlagen aufgrund der Annotatiuns zu den vier Evangelien in seinem Nuof Testamaint

