
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 46 (1987)

Artikel: "Aufgehobene" Genera : Gattungszitate und Gattungsinstrate im
altfranzösischen Thebenroman

Autor: Rieger, Dietmar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-36326

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-36326
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Aufgehobene» Genera

Gattungszitate und Gattungsinstrate im altfranzösischen Thebenroman*

Das Konzept vom je spezifischen literarischen Gattungssystem einer bestimmten
Epoche und seines «Sitzes im Leben» der gesellschaftlichen Lebenswirklichkeit
umfaßt nicht nur das evolutive funktionale Bezugssystem der verschiedenen Genera
untereinander, das der Komplexität der Realität tendenziell Rechnung trägt1 und in
dem der literarische Einzeltext auf jeweils verschiedene Weise zu verorten ist. Auch
einzelne Gattungsrealisierungen, also einzelne Texte, können - gleichsam aus der

Gegenperspektive - das literarische System, an dem sie partizipieren, mehr oder

weniger verkleinert in sich tragen oder doch zumindest auf es bzw. auf bestimmte
Teile und Aspekte von ihm verweisen, es zitieren. Daß damit ein wichtiges Phänomen
der seit geraumer Zeit so hoch im Kurs stehenden «Intertextualität»2 angesprochen
ist, sei nur am Rande vermerkt. Da es uns im folgenden in erster Linie um philologische

Arbeit an Texten und nicht um eine Diskussion moderner Intertextualitätskon-
zeption geht, deren abenteuerlich divergierende Begrifflichkeit oft genug lediglich
einen wesentlichen Mangel an wirklich innovatorischem Potential zu kompensieren
versucht, werden wir uns - ohne weiteren Kommentar - mit den Termini «Intertext»
bzw. «Instrat» bescheiden.

Regelrechte Gattungszitate bzw. ausgewachsene Gattungsinstrate - um beide

Formen, deren Grenzen fließend sind, soll es im folgenden am Beispiel des altfranzösischen

Thebenromans gehen - sind in den lyrischen Genera auf Grund ihrer relativ
großen Geschlossenheit prinzipiell relativ selten. Und doch sind sie gerade in der Lyrik
des Mittelalters noch am häufigsten. Diese präsentiert insbesondere Gattungszitate
und zwar vornehmlich durch das Mittel des Vergleichs - etwa mit Tristan («Tristanroman»)

oder mit Roland («Chanson de geste») -, wobei der bloßen Namensnennung
bereits eine entscheidende Funktion zukommt. Doch werden Gattungsverweise, ja

* Dieser Beitrag wurde am 30. Januar 1987 am Institut für Lateinische und Romanische Philologie
des Mittelalters der Universität Göttingen vorgetragen. Den Diskussionsteilnehmern habe ich für
einige wichtige Anregungen zu danken.

1

Cf. grundlegend immer noch Erich Köhler, «Gattungssystem und Gesellschaftssystem»,
Romanistische Zeitschrift für Literaturgeschichte!Cahiers d'Histoire des Litteratures Romanes 1 (1977),
7-22; zuletzt in: id., Literatursoziologische Perspektiven, Gesammelte Aufsätze, hg. v. Henning
Krauss, Heidelberg 1982, p. 11-26 (Studia Romanica 46).

2 Cf. den neueren nützlichen Forschungsbericht von Ottmar Ette, «Intertextualität. Ein
Forschungsbericht mit literatursoziologischen Anmerkungen», in: Romanistische Zeitschriftfür
Literaturgeschichte I Cahiers d'Histoire des Litteratures Romanes 9 (1985), 497-519.



68 Dietmar Rieger

Gattungsinstrate in der Lyrik auch auf andere Weise produziert - und insbesondere,
wenn es sich um solche handelt, die das Bezugssystem des lyrischen Subsystems
aktualisieren. Ein einziges Beispiel mag in diesem Zusammenhang genügen: In der
ersten Strophe seiner berühmten Sestine (P.-C. 29, 14)3 «zitiert» Arnaut Daniel
zunächst durch das mal dir des lauzengier und die /^ecs/ong/a-Metaphorik das

«Sirventes», genauer: das persönliche Schimpf- und Rügelied (vv. 2-3) - und die

Tatsache, daß der Trobador hier ein gegen sich selbst gerichtetes «Sirventes»
anspricht, steht deshalb nicht im Widerspruch zum funktionalen System der Troba-
dordichtung4 und darf deshalb nicht erstaunen, weil in der höfischen Liebe potentiell
«jeder des anderen 'lauzengier'», «jeder dem anderen Rivale um die Gunst der Herrin
des Hofes»5 ist. Die folgenden Verse verweisen dagegen auf eine andere, «kompensatorische»

Gattung der Trobadordichtung, die «Alba», in der das Ideal der Erfüllung
des übermächtigen, auch durch das böswilligste «Sirventes» nicht aus dem Herzen zu
«reißenden»ferm voler (v. 1; «Kanzone») in der Heimlichkeit der Gesellschaftsferne
(ohne oncle, v. 5) zur Darstellung gebracht wird: Sivals afrau, lai on non aurai oncle, I
iauzirai ioi, en vergier o dinz cambra (w. 5-6)6. Dieser Verweis ist - ganz im Einklang
mit der trobadoresken Liebesideologie («Kanzone») - ein optativischer Verweis auf
Zukünftiges (aurai - iauzirai). Auf diese Weise reproduziert sich ein wichtiger
Teilaspekt des trobadoresken Gattungssystems7 in einer einzigen Strophe eines Einzellieds,

die durch die rezeptionelle Aktualisierung vor allem des Intertextes «Alba» ihre
volle Bedeutung entfaltet8.

Sehr viel häufiger als in der Lyrik - oder auch in dramatischen Texten - dürften
derartige Gattungs-«Aufhebungen» in epischen Texten sein, deren «Offenheit» und
deren Wechsel von narrativen, monologischen und dialogischen Sequenzen für sie

weit mehr Möglichkeiten bieten. Es steht also zu erwarten, daß gerade die Epik durch
Zitate oder Instrate aus anderen Gattungen, mit denen sie in einem die literarische
Kultur einer bestimmten Epoche determinierenden Gattungsverbund steht, am

3 Ed. Gianluigi Toja, Arnaut Daniel. Canzoni: Firenze 1960, p.375.
4 Cf. Dietmar Rieger, Gattungen und Gattungsbezeichnungen der Trobadorlyrik. Untersuchungen

zum altprovenzalischen Sirventes, Tübingen 1976 (Beihefte zur ZRPh. 148).
5 Erich Köhler, «Zur Struktur der altprovenzalischen Kanzone», in: id., Esprit und arkadische

Freiheit. Aufsätze aus der Welt der Romania, München 3
1984, p.33.

6 Die in den Kanzonen der Trobadors geläufige vergier I camöra-Doppelung (cf. z. B. das en
cambr'o sotz ram in der Wilhelm IX. attribuierten chansoneta nueva, P.-C. 183, 6, v. 18) erweitert den
erstrebten künftigen (iauzirai) Geltungsbereich der Albaliebe vom außergesellschaftlichen
arkadischen vergier (P.-C. 461, 113: En un vergier sotz fuella d'albespi) auf den innergesellschaftlichen, ja
innerfamiliären Raum der cambra; vgl. - aus einer anderen Perspektive - Gavaudans yoy de cambra
en pastori (v. 43) in seiner Pastourelle P.-C. IIA, 6.

7 Cf. dazu u.a. unsere Ausführungen in Gattungen und Gattungsbezeichnungen, p. 7ss.
8 Die systematische Untersuchung derartiger «Aufhebungen» von Gattungen, die bei Jörn

Gruber, Die Dialektik des Trobar. Untersuchungen zur Struktur und Entwicklung des occitanischen und
französischen Minnesangs des 12. Jahrhunderts, Tübingen 1983 (Beihefte zur ZRPh. 194) nicht berücksichtigt

werden, könnte lohnend sein.



«Aufgehobene» Genera 69

besten geeignet ist, diesen Gattungsverbund zu repräsentieren. Sie müßte theoretisch

sogar für überlieferungsarme Epochen die Möglichkeit bieten, Gattungen zu
erschließen. Generalisierungen, die zu theoretischen Aussagen berechtigen könnten,
sind indessen zunächst zu vermeiden. Was wir im folgenden leisten wollen, ist lediglich

der Versuch, einige Gattungszitate und -instrate in einem bestimmten epischen
Text des 12. Jahrhunderts zu analysieren. Wenn wir dabei jenen Text herausgreifen,
der - fast schon einer romanistischen «communis opinio» entsprechend - nicht nur als

der erste antikisierende Roman, sondern in der Regel auch als der «erste» (höfische)
Roman der französischen Literatur überhaupt qualifiziert wird9, so weil wir hoffen,
durch unsere Analyse - wenigstens implizit - auch einen kleinen Beitrag zur
literarhistorischen Situierung des Thebenromans leisten zu können.

Beginnen wir mit dem so oft zitierten Prolog des Thebenromans, in dem sich der

einzige Fall einer Distanzierung, also nicht der «Aufhebung» einer, sondern der

«Abhebung» von einer anderen Gattung findet. Unmißverständlich distanziert sich
der Dichter10 von den literarischen Werken, die nicht nur für die - ritterliche oder
klerikale - Elite bestimmt sind und ihren Gegenstand nicht dementsprechend
auswählen, sondern deren Adressaten (auch) aus niederen, ungebildeten Schichten
stammen:

Or s'en tesent de cest mestier,
se ne sont clerc ou chevalier,
car ausi pueent escouter
conme li asnes a harper. (w. 13-16)"

Der Dichter wird noch deutlicher. Bevor er sein eigenes Werk und dessen
Gegenstandsbereich kontrastiv angibt (mes des deus freres pariere w. 19 ff.), präzisiert er
den Gegenstandsbereich der von ihm nicht getragenen Dichtung:

9 «So zeigt es sich denn, daß nichts der Annahme entgegenzustehen braucht, daß der Theben-
Roman das älteste Erzeugnis des höfischen Romans ist» (Edmond Faral, «Les commencements du
roman courtois francais», in: id., Recherches sur les sources latines des contes et romans courtois du
moyen äge, Paris 1913; zit. nach der deutschen Übersetzung in: Erich Köhler [Hg.], Der altfranzösische

höfische Roman, Darmstadt 1978, p. 60. [Wege der Forschung]. Cf. auch, nach Jacques Le Goff,
«Naissanee du roman historique au XIP siecle?», La Nouvelle Revue Frangaise 238 (1972), p. 163-173,
Guy Raynaud de Lage, «Le premier roman», in: Orbis Mediaevalis. Melanges de langue et de litterature

medievales offerts ä R. R. Bezzola, Berne 1978, p. 323-327. Zum Thebenroman cf. im übrigen die
kürzlich erschienenen «theses» von Aime Petit (L'anachronisme dans les romans antiques du XIV
siecle, Lille 1985, und Naissances du roman. Les techniques litteraires dans les romans antiques du XIP
siecle, 2 Bände, Lille - Paris - Geneve 1985).

10 «und damit wird soziologisch der Übergang vom Heldenepos zum höfischen Epos
gekennzeichnet» (Erich Köhler, Ideal und Wirklichkeit in der höfischen Epik. Studien zur frühen Form der
Artus- und Graldichtung, Tübingen 21970 [Beihefte zur ZRPh. 97], p.48, N 1). Cf. auch id., Zur
Selbstauffassung des höfischen Dichters, zuletzt in: id. (Hg.), Der altfranzösische höfische Roman, p. 18-19.

" Ed. G. Raynaud de Lage, Le Roman de Thebes, Bd. 1, Paris 1966, p. 1 (CFMA 94). In der
Edition von L. Constans, Le Roman de Thebes. Paris 1890, Bd. 1, p. 2 (SATF) wird nach Hs. P (und A:
aillent) voisent gegenüber tesent der Vorzug gegeben; diese Lesart verdeutlicht den Ausschluß des

Massenpublikums der Chanson de geste. Die Lesarten der Hss. werden im folgenden außer bei Hs.
C (Ed. G. Raynaud de Lage) nach der Ed. L. Constans zitiert.



70 Dietmar Rieger

Ne parlerai de peletiers
ne de vilains ne de bouchiers (vv. 17-18)'2

Wohlgemerkt: der Verfasser des Thebenromans spricht hier nicht von der Zusammensetzung

seines Publikums, davon, daß er den dritten Stand «aus dem Kreis der
ansprechbaren Menschheit» ausschließt13, sondern von der Thematik einer Dichtung,
die zu seiner eigenen Dichtung in diametralem Gegensatz steht. Es stellt sich also

zwangsläufig die Frage, von welcher Gattung der Dichter sich mit diesen Versen
distanzieren will. Sicher handelt es sich nicht um die Chanson de geste, die bei der

Interpretation dieses Prologs so gerne und mit guten (u.a. publikumssoziologischen
und das Selbstverständnis des Dichters betreffenden14) Gründen als «Kontrastgattung»

ins Feld geführt wird, ohne daß häufig klar genug gemacht würde, daß der
Verfasser selbt «nur» eine neue, ganz andere Chanson de geste schreiben will de

leur geste racontere)15, die sich eines senz/ra/nence-begabten Stoffarsenals bedient,
dessen senzlsapience indessen zum größten Teil auf der frühhumanistischen Idee von
der «translatio studii» gründet und sich allenfalls in der expliziten Schlußmoral des

Thebenromans - eine solche kennt die ansonsten keineswegs .senz-lose, wenngleich
einen ganz anderen senz als den des antikisierenden Romans transportierende
Chanson de geste nicht - deutlich konkretisiert16. Im übrigen ist doch auffallend, daß

noch der für die Version(en) der Hss. A und P verantwortliche Bearbeiter, der den

12 Die Lesart berchiers (Ed. L. Constans nach den Hss. S, A und P) ist sicherlich falsch.
13 E. Köhler, Zur Selbstauffassung, p. 18; «zieht damit scharf die Grenze zur chanson de geste

...» (id., Einleitung zu Der altfranzösische höfische Roman, p. 4).
14 Hier steht in der Tat - wie immer wieder betont wird - die Pflicht zur Wissensvermittlung im

Zentrum. Hierin - wie dies oft geschieht - einen Widerspruch zum «anonymat du poeme» sehen zu
wollen (cf. z. B. G. Raynaud de Lage, Ed., Bd. II, p. 147), ist falsch: der Verfasser des Thebenromans
meint mit en in v. 4 (touzjors en soit mes ramenbrez) und v. 8 (ja n'en fust mes parte avant) nicht die
Person des Dichters, sondern den senz bzw. die sapience, die der Dichter durch sein Medium zu
vermitteln verpflichtet ist.

15 Der Terminus geste findet sich bei Chretien de Troyes zur Bezeichnung der eigenen Erzähl-
stoffe nie. sondern - im Gattungsbegriff changon de geste - nur ein einziges Mal, um just (auch und
vor allem) Dichtungen zu bezeichnen, die sich des antiken Stoffarsenals bedienen: Cesar, l'anperere
de Rome, I Et tuit il roi que län vos nome I An diz et an changons de geste, I Nedona tanta unefeste [...]
Ne tant n 'osassent pas despandre I Antre Cesar et Alixandre. I Come a la cort ot despandu (w. 6677-
6685 von Erec und Enide in der Ed. Wendelin Foerster, 31934). Die Chanson de geste-Elemente des

Thebenromans (inhaltlich-thematisch und stilistisch-formal) hat, nach Ernest Hoepffner, «La
Chanson de geste et les debuts du roman courtois», in: Melanges A. Jeanroy, Geneve 1928, p. 427-438
und Omer Jodogne, Le caractere des oeuvres «antiques» dans la litterature frangaise du XIP et XIIP
siecle, in: A. Fournier, L'humanisme medieval dans les litteratures romanes du XIP au XIV siecle,

Colloque de Strasbourg 1962, Paris 1964, p. 55-86, insbesondere Alexandre Micha herausgestellt:
«Couleur epique dans le Roman de Thebes», R 91 (1970), p. 145-160 (wiederabgedruckt in: id., De la
chanson de geste au roman. Etudes de litterature medievale, Geneve 1976, p. 23-38): « Thebes est peut-
etre le premier roman, puisque le premier il accorde une place ä l'amour, un amour qui n'est encore
qu'un sentiment elementaire, loin des raffinements de la 'fine amor' [...]. Mais la matiere et, sous
certains aspects non negligeables, la maniere restent epiques» (ib.. p. 160).

16 Pour Dieu, seignor, prenez i eure, I nefailes rien contre Nature I que n'en veingniez a itelftn I com

furent eil dont ci defin (vv. 10559-10562; Ed. G. Raynaud de Lage).



«Aufgehobene» Genera 71

Prolog des Thebenromans wesentlich erweitert hat, zwar auch den Terminus romans
nachträglich zur Bezeichnung seines Werks einführt (A29/P31) - allerdings in einem

Kontext, der eindeutig auf die Bedeutung «aus der Laien nicht verständlichen
lateinischen Sprache in die romanische Volkssprache übertragenes Werk» (P 20: Verweis
auf Statius; A 29-30 / P 31-32: Et por choufu li romansfais I Que nel savoit hon kifust
lais) schließen läßt -, doch bei seiner inhaltlichen Kurzcharakterisierung immer noch
den Terminus geste verwendet und vor allem Chanson de geste-Spezifika nennt:

conter d'une fiere geste:
Leu on le list estuet grant feste.
De batailles et de grans plais, -
Onques plus grans n'o'fstes mais, -
De mervilleus confusions,
De grans dolours, d'ocisions,
Conte li livres (A 19-25 / P 21-27)

Welche Gattung kann also der Verfasser des Thebenromans meinen? Das überlieferte
literarische Material des 12. Jahrhunderts vermag darauf keine Antwort zu geben, wohl
aber die Literatur des B.Jahrhunderts. Sie enthält eine typisch spielmännische
Variante des Dit, das vor allem in Paris in der 2. Hälfte des 13. Jahrhunderts blühende,
aber subliterarisch ohne Zweifel weit ältere «dit de metier». In ihm verherrlichen die

Jongleurs marktschreierisch bestimmte bürgerliche Berufssparten, vor allem gewerbetreibende

und handwerkliche Berufe: Bäcker, Schuster, Schmiede, Maler, Weber
und Metzger. Überliefert sind der Dit des boulangiers, der Dit du changeor, der Dit des

cordiers, das Servantois des cordoaniers", der Dit desfevres, der Dit des marcheans, der
Dit des peintres, der Dit des tisserands und das Servantois des bochiersn. Daß es auch
einen Dit des peletiers gegeben hat, kann als wahrscheinlich gelten. Adressaten dieser
in einem wenig gepflegten Stil und von einer einzigen Ausnahme (Dit des peintres)
abgesehen wie der Thebenroman in paarweise gereimten Achtsilbern gehaltenen,
zuweilen auch als conte oder fabel bezeichneten Laudationes waren primär die
Vertreter der behandelten Berufe selbst. Vortragsort waren die «foires». Der Jongleur
läßt selten Zweifel daran aufkommen, daß er für seine panegyrischen Bemühungen
eine angemessene Entlohnung erwartet - und zwar in einer höfischer Dichtung völlig
fremden, ausgesprochen spielmännischen direkten Weise19. Der Verfasser des Servan-

17 Zur Bezeichnung Servantois für diese Art von Dit cf. unsere Ausführungen in Gattungen und
Gettungsbezeichnungen, p. 88-89.

18 Publiziert wurden diese Dits von A. Jubinal in: Lettre au directeur de TArtiste..., Paris 1838, in:
Jongleurs et trouveres, ou choix de saluts, epitres, reveries et autres pieces legeres des XIIP et XIV siecles,
Paris 1835 (Nachdruck Geneve 1977) und in: Nouveau recueil de contes, dits, fabliaux et autres pieces
inedites des XIIP, XIV et XV siecles, Bd. II, Paris 1842 (Nachdruck Geneve 1975).

19 Cf. z. B. das Ende des die ehrbaren und arbeitsamen Schmiede den geizigen und habgierigen
Wucherern, Kanonikern und Mönchen gegenüberstellenden Dit des fevres: Et poree vueil ici proier I
A trestoz lesfeures qui sont, I En quelque Ieu que il seront, I Quant de cest conte orront lafin, I Qu 'il doin-
gnent ou argent ou vin I Tout maintenant et sanz respit (A. Jubinal, Jongleurs et trouveres, p. 137; vgl.
etwa auch das Ende des Dit des boulangiers, ib., p. 142).



72 Dietmar Rieger

tois des cordoaniers bittet seine Zuhörer unverhohlen um aucune rien de lor20, damit er
sich endlich wieder einmal seine Schuhe flicken lassen kann, und am Schluß des

Servantois des bochiers heißt es in ähnlich direkter Weise:

Et por que vos ai conte
De bochiers un bei servantois,
Proi a toz cez qui sont cortois,
Qant il oront cest conte dire
Que il doignent sanz contredire ...21

Von derartigen auf einem unteren Jahrmarktsniveau situierten subliterarischen

Produkten, deren Existenz um die Mitte des 12. Jahrhunderts man annehmen muß,
will man nicht den Prolog als spätere Zutat entwerten, will sich der Verfasser des

Thebenromans distanzieren. Er distanziert sich damit gleichzeitig von einem unka-
schierten gemeinen Lohnsängertum, von einer nichtelaborierten dichterischen Rede,

von einem niederen (im Gegensatz zur Chanson de geste) senz-losen Gegenstandsbereich

und dem diesen Charakteristika entsprechenden niederen und ungebildeten -
bürgerlichen - Publikum. Kein Zufall dürfte im übrigen sein, daß der die ständische

Exklusivität seines Dichtens betonende Verfasser des Thebenromans zwischen den

Berufsbezeichnungen peletier und bouchier den ständischen Begriff des vilain setzt, um
die Standeszugehörigkeit beider zu kennzeichnen; jenen Terminus, mit dem die
höfische Dichtung Nordfrankreichs alle nicht dem ritterlichen (chevalier) oder
geistlichen (clerc) Stand Zugehörigen, vor allem die Bürger bezeichnet, denen die Arbeit
als jener Bereich zukommt, in dem und durch den sich für sie der Sinn des Lebens
erschöpft22.

Die übrigen Gattungszitate und -instrate des Thebenromans tragen nicht distanzierenden

Charakter, sondern sind zum epischen Kontext konkordant, sind in ihm
«aufgehoben». In der Hauptsache gehören sie - abgesehen vor allem vom Proverbe au
vilain - Instrat Li vilains dit: «Qui glaivefet, I sanz doutance a glaive revet», das zwar
Matth. 26, 52 («... denn wer das Schwert nimmt, der soll durchs Schwert

umkommen») entspricht, gleichwohl aber in der altfranzösischen Sprichworttradition
seinen Platz hat23 - zum großen Bereich des lyrischen Subsystems. In Anbetracht der

Tatsache, daß man den Verfasser des Thebenromans am Hof Heinrichs II. und
Eleonores von Aquitanien vermutet - an einem kulturellen Zentrum also, das um die Mitte
des 12. Jahrhunderts zugleich Zentrum der auf Nordfrankreich - auch den Westen -
übergreifenden höfischen Lyrik war (Poitiers) bzw. zu werden begann (Normandie,
England) -, gewinnt dieser Sachverhalt besondere Bedeutung. Immerhin findet sich in

20 A. Jubinal, Lettre au directeur, p. 19.
21 Ib., p.28.
22 Zum vilain in der nordfranzösischen Dichtung des 12. Jahrhunderts cf. E. Köhler, Ideal und

Wirklichkeit, p. 5 ss.
23 Ed. G. Raynaud de Lage, vv. 8579-8580. Cf. Joseph Morawski (Hg.), Proverbes frangais

anterieurs au XV siecle, Paris 1925, p. 69 (CFMA 47), No 1891: Qui de glaive vit de glaive deit morir.



«Aufgehobene» Genera 73

Hs. A des Thebenromans bei der Beschreibung der beiden Töchter des Adrastos der

Vergleich Mieus vaut lor ris e lor baisiers I Que ne fait Londres ne Peitiers, Verse, die

deutlich zeigen, «daß das Gedicht in den Kreis Heinrichs und Alienors gehört»24,

ohne das einzige Argument für eine derartige Datierung und Lokalisierung zu sein.

Die Frage nach der entwicklungsgeschichtlichen Stellung der in den Thebenroman

gleichsam «eingeblendeten» Lyrik, die sich ganz am Rande seiner Quellenforschung
ansatzweise schon Salverda de Grave gestellt hat25, liegt deshalb nahe. Sie wird jedoch
aufgrund der verschiedenen Handschriften bzw. Versionen, in denen uns der Thebenroman

überliefert ist, auf das Original bezogen kaum eindeutig zu beantworten sein.

Im übrigen ist vor allem das Verhältnis der Hss. C und S, was das Problem der

größeren Nähe zum Original betrifft, trotz der notwendigen Korrekturen von
G.Raynaud de Lage an den Editionsprinzipien von L.Constans und trotz seiner

«Entscheidung» für die Hs. C26, keineswegs so klar und widerspruchsfrei, wie der

kürzlich von Jean-Charles Payen vorgelegte Beitrag streckenweise den Eindruck
erweckt, in dem anhand einiger (aber doch wohl just zu Demonstrationszwecken
ausgesuchter) Passagen die relative Chronologie C-S-P zu illustrieren versucht wird27.

Schon eine Passage aus dem einleitenden Ödipus-Teil zeigt diese Problematik. Die
Beschreibung der Hochzeit von Ödipus und Jokaste, genauer: der Art der
Hochzeitsfestlichkeiten, umfaßt - zwischen den in allen Handschriften überlieferten Versen Les

24 Erich Auerbach, Literatursprache und Publikum in der lateinischen Spätantike und im Mittelalter,

Bern 1958, p. 157, N19. «Cette comparaison qui reunit les deux capitales d'Alienor dans un
meme vers, deux villes qui, pour d'autres que la reine dAngleterre et comtesse de Poitiers n'avaient
absolument rien de commun, ne saurait etre un simple hasard» (Reto R. Bezzola, Les origines et la
formation de la litterature courtoise en Occident [500-1200], 3e partie, tome 1, Paris 1963, p. 271; zur
Datierung, die Bezzola daraus ableitet - 1155/56 oder in den folgenden Jahren - cf. p.279). Cf. auch
Rita Lejeune, Röle litteraire d'Alienor d'Aquitaine et de sa famille, CN 14 (1954), 5-57 (wiederabgedruckt

in: id., Litterature et societe occitanes au moyen äge, Paris 1979, p. 403-449) und die Bemerkungen

von Marc-Rene Jung, in: Lexikon des Mittelalters, Bd. III, col. 1807-1808. - Die zitierten
Verse nach Ed. L. Constans, vv. 971-972; Hs. P hat portier statt Peitiers; Hs. S weist eine andere
Lesart auf, während die beiden Verse in den Hss. B und C fehlen. Über ihre Ursprünglichkeit läßt
sich also streiten.

25 J. J. Salverda de Grave, «Recherches sur les sources du Roman de Thebes», in: Melanges de

Philologie romane et d'histoire litteraire offerts ä M. Wilmotte, Bd. II, Paris 1910, p. 595-618.
26

Vgl. die Einleitung zur Ed. G. Raynaud de Lage, aber auch diejenige zur Ed. L. Constans.
27 Jean-Charles Payen, «La mise en roman de la matiere antique: le cas du Roman de Thebes»,

in: Etudes de philologie romane et d'histoire litteraire, ed. par Jean Marie d'Heur et Nicoletta
Cherubin, Liege 1980, p. 325-332. Payen umschreibt die Entwicklung von C über S zu P als «reaju-
stement d'une matiere donnee [...] par rapport ä une nouvelle typologie romanesque (celle du
XVIIP siecle) qui creuse la distance entre chanson de geste et roman courtois et accuse l'affectivite
de ses personnages» (p. 330). Von der Entwicklung von S zu C geht dagegen Hämo Nezirovic,
«Quelques ecarts de civilisation entre deux manuscrits du Roman de Thebes», Romania 94 (1973),
211-221 bei ihrer prinzipiell überzeugenden Konfrontation der Lesarten zahlreicher Passagen in den
Hss. S und C aus. Die Tendenzen dieser Entwicklung sind auch bei Nezirovics Beispielen allgemeine
«Höfisierung», Entbrutalisierung, Verfeinerung der Sitten, Verstärkung der «bienseance».



74 Dietmar Rieger

nocesfönt a grant baudo?% und Le deul du roi est oubliez29 - in den Hss. B und C nur 7

Verse, in Hs. S dagegen 11 und in der «versiön longue» (Hss. A und P) gar 13 Verse.

Läßt man jeweils die beiden abschließenden Verse unberücksichtigt30, so ergeben sich
5 Verse (BC), 9 Verse (S) und 11 Verse (AP). Signifikant ist dabei, daß Hs. S, die an
dieser Stelle dem Original zweifellos näher ist, und mit ihr die Hss. A und P, zwei
Arten von Festlichkeiten nennt und beschreibt - gesangliche Jongleurdarbietungen
mit Instrumentalbegleitung (3 Verse) einerseits und Festschmaus (6 Verse) andererseits31

- während die Hss. B und C, die in der nur in ihnen überlieferten langen
Darstellung von Kapaneus' Tod diesen Anführer der Griechen in seinem vehementen
«defi» gegen die Thebaner auf die «lyrische» Entstehung der Befestigungsmauern
Thebens anspielen lassen (li murs estfrainz et aterrez, I nous osteron toutes les pierres I
que Amphyon vostre harpierres I assembla cipar artimaire I etpar laforce de gramaire I et

par le chant de sa viele)32, sich ganz auf die «lyrischen» spielmännischen Darbietungen
beschränken, die sie überdies noch um 2 Verse erweitern. Von Bären, Ebern,
Rehböcken, Damhirschen, Hirschen, Schwänen, Pfauen, Gänsen, Kranichen und Reihern
ist in der Version der Hss. B und C überhaupt keine Rede. Die Schlemmerei verschiedenster

Fleischsorten, die unabdingbarer Bestandteil eines idealen mittelalterlichen
Festes ist, wird gestrichen zugunsten des künstlerischen Rahmens des Festgelages:

la oi'ssiez meint jugleor,
meinte chancon viez et novele,
meinte gigue, meinte viele,
harpes, salterions et rotes,
rostruenges, sonnez et notes.33

Die Höfisierungstendenz - literarisch-musikalische Kultur geht weit über die Eß-

Kultur - scheint uns offenkundig. Sie ist zugleich eine Tendenz zur Ästhetisierung und

zur «Audialisierung». Der für die Version der Hss. B und C verantwortliche
Bearbeiter rechnet mit einem Leser/Zuhörer, der das mit den einzelnen Begriffen gegebene

Assoziationspotential zu realisieren vermag. Aus der traditionellen epischen

28 Ed. G. Raynaud de Lage, v. 477; etwas abweichend ist lediglich Hs. S: Ses noecesfist a grant
baudor.

29 Ed. G.Raynaud de Lage, v. 485.
30 Tant a dure eele assemblee I Que seufu par la contree (B und C); Un meis entier (A tot piain) dura

li plaiz I One (AP Ainc) por mil livres ne fu faiz (SAP).
31 Diesen Teil erweitern die Hss. A und P um 2 Verse: Onques as portes n 'ot portier: I Bien pot

entrer qui voit mangier.
32 Ed. G. Raynaud de Lage, w. 9320-9325. Daß aus Amphions Lyra, die diesem von Hermes

geschenkt wurde, und deren Zauberkraft (artimaire, force de gramaire) die Mauersteine sich von
selbst bewegen und zusammenfügen ließ, eine viele wird, gehört zu den Eigentümlichkeiten der
Anverwandlung antiker Sage und Mythologie durch den französischen Dichter des 12. Jahrhunderts;
vgl. dazu grundsätzlich Patricia B.Grout, «Religion and mythology in the Roman de Thebes», in:
The Classical Tradition in French Literature. Essays Presented to R. C. Knight, London 1977, p. 23 ss.

auch id., «Contemporary Life and Society in the Roman de Thebes»; MAe. 38 (1969), 262-275.
33 Ed. G. Raynaud de Lage, w. 478-482 (v. 481: harpes sonner muses et wehes in Hs. B). Cf.

dagegen: La ve'issiez maint jogleor I Qui chantoent o lor vieles I Et o rotes et o harpeles (Ed.
L. Constans, w. 436-438 nach den Hss. SAP; v. 438: Et en harpes et en museles in den Hss. AP).



«Aufgehobene» Genera 75

visualisierenden Formel la veissiez (SAP) macht er ein dem Sachverhalt ästhetisch

angemesseneres, die Vorstellungskraft des Rezipienten in adäquaterer Weise stimulierendes

la oissiez. Er nennt nicht nur Saiteninstrumente wie die für die Versionen der
Hss. S, A und P verantwortlichen Bearbeiter und «überbietet» diese, indem er zur
dort vertretenen Trias viele/rote/harpele (S) bzw. v'ielelharpelmusele (AP) noch jeweils
zwei Instrumente hinzufügt (Hs. C: gigue/viele/harpe/salterion/rote; Hs. B: gigue/vielel
harpe/muse/roche)34, sondern er umrahmt die beiden den Instrumenten vorbehaltenen
Verse darüber hinaus mit zwei Versen, die auch die vorgetragenen Lieder und Liedgattungen

kennzeichnen. Während zunächst in v. 479 der wohl generalisierende
Terminus changon «Lied» genannt wird - der Zusatz viez et novele («aus alter und aus

neuer Zeit») ist sicher weitgehend formelhaft und kann deshalb nicht ohne große
Bedenken im Sinn eines Repertoire-Hinweises (etwa im Sinn von «vorhöfisch-
höfisch») interpretiert werden -, bringt v. 482 eine Spezifizierung (rostruenge, sonnet,
note), deren Terminologie die Betonung eindeutig auf den musikalischen Sektor legt,
ohne daß der Text dieser Lieder - und sei es nur im Sinn von «vorhöfisch» bzw.

«höfisch» - näher zu bestimmen wäre. Selbst bei der Refrainliedgattung der

Rotrouenge ist der Inhalt bekanntlich sekundär35, auch wenn ein Akzent aufder (nicht
ausgesprochen höfischen, sondern volkstümlich behandelten) Liebesthematik gelegen
haben mag.

Die Beschreibung der Hochzeit des Ödipus läßt also in der Abfolge der verschiedenen

Versionen (vor allem S - C) eine gewisse «Höfisierung» erkennen, ohne daß im
einzelnen bereits ein Verweis auf das spezifisch höfische lyrische Gattungssystem
südfranzösischer Provenienz erkennbar wäre. Gleiches gilt für die Beschreibung der
Trauer nach Amphiaraos' Tod, wo es u.a. heißt: (danziaux) n'i sonne viele ne rote I ne

clerc n'i chante ne n'i note (w. 5133-5134 der Ed. G. Raynaud de Lage). Etwas anders

sind möglicherweise die bei der Beschreibung Antigones eingeflochtenen Verse Ja en

fable ne en changon I n 'orrezfame de sa fagon36 zu deuten. Geht man davon aus, daß mit
fable eine epische, mit changon dagegen eine lyrische Dichtung (Lied) gemeint ist37, so

HegtvonderausdemKontext(w.4045-4048)abzulesendenFunktionalitätherdieVermu-

34 Das Sammelsurium von französischen, bretonischen und antiken Saiteninstrumenten ist
selbstverständlich nicht nur für den Thebenroman charakteristisch, sondern verweist auf den reichen
Bestand an Saiteninstrumenten der verschiedensten Provenienz, die dem Spielmann im Mittelalter
zur Verfügung standen: cf. Walter Salmen, Derfahrende Musiker im europäischen Mittelalter, Kassel
1960, p. 211 ss.

35 Nach Friedrich Gennrich ist die Rotrouenge letztlich nur musikalisch abgrenzbar (Die
altfranzösische Rotrouenge. Literarhistorisch-musikwissenschaftliche Studie II, Halle 1925 und id., Zu
den altfranzösischen Rotrouengen, ZRPh. 46 [1926], 335-341).

36 Ed. G. Raynaud de Lage, w. 4049-4050 (cf. die entsprechenden w. 3805-3806 in der Ed. L.
Constans); diese Verse fehlen nur in Hs. A - «zwei Verse die zu denken geben und vermuten
lassen, daß zu dieser Zeit schon andere Beispiele von solchen Beschreibungen existiert haben» (E.
Faral, Les commencements du roman courtois frangais, zit. Übersetzung, p. 55).

37 Die Bedeutung «chanson de geste» kommt für changon an dieser Stelle aus inhaltlichen
Gründen (cf. die geringere Rolle der Frau im Heldenepos) nicht in Betracht.



76 Dietmar Rieger

tung nahe, daß changon nicht allzu weit von einem höfischen Huldigungslied entfernt
ist, in dem der Schönheitsbeschreibung eine herausragende Rolle zukommt38 und die
kurz zuvor im Thebenroman für Antigone verwendete, recht allgemeine Begrifflichkeit
(franche, cortoise39, acesmee, mout gent cors, bele chiere, biautez)40 ihren Platz hat.

Ist bei unserem letzten Beispiel durch die in Ansätzen ausgeführte Schönheitsbeschreibung

Antigones, die kurz darauf auch bezüglich ihrer Schwester Ismene
gegeben wird (vv. 4085-4088 der Ed. G. Raynaud de Lage)41, und obgleich in beiden
Fällen mehr noch als die Schönheit der Damen ihre Kleidung, ihr Schmuck und ihre
Pferde dem Dichter wichtig zu sein scheinen (w. 4051 ss., 4090s.), bereits die Grenze

vom Gattungszitat zum -instrat teilweise überschritten, so liegt auch bei der eindrucksvollen,

in der Thebais des Statius nicht vorhandenen42 ersten Begegnung von Antigone
und Parthenopaios sowohl ein Gattungszitat als auch ein (allerdings etwas anders

geartetes) Gattungsinstrat vor. Beide, Antigone und Parthenopaios, sind - so führt der
Verfasser des Thebenromans aus - so schön und liebreizend (von moralischen oder
gesellschaftlichen Werten ist an dieser in der Forschung so häufig als «höfisch»
deklarierten Stelle bezeichnenderweise keine Rede), daß sie sich, kaum daß sie sich sehen

(w. 4127, 4129, 4135), auch schon heftig begehren (w. 4128, 4130, 4131, 4137). Dem
Leser/Zuhörer der 2. Hälfte des 12. Jahrhunderts, der durch den dreimaligen ow-Reim
der unmittelbar vorausgehenden Beschreibung von Parthenopaios (w. 4121-4126:

Reimwörter trois I rois I cortois I Frangois I espanois I rois) in Verbindung mit dem

darauffolgenden, mit ihm assonierenden o/Y-Reim (w. 4127-4128: Reimwörter vo/7 /
s'asoploit) in eine (unabhängig von einer genetischen Verbindung mit der epischen
Laissenstruktur) eher lyrische Reimung eingeführt wurde, wird kaum eine gewisse
Nähe zur Gattung der Pastourelle entgangen sein. Der Ort der Begegnung - a la

fontainne del Cypres (v. 4118)43 -, die visuell entfachte sexuelle Begierde, das Zusam-

38 Cf. dazu u.a. Christiane Leube-Fey, Bild und Funktion der 'dompna' in der Lyrik der Trobadors.
Heidelberg 1971 (Studia Romanica 21).

39 «En regle generale, il faut confirmer que courtois caracterise peu; c'est une epithete pour gens
de parage qui ont une bonne education et l'usage du monde (afaitie), mais qui ont de surcroit l'ele-
gance physique (acesme), et cette elegance morale dont l'absence empeche Eth'i'ocles, et meme Polli-
nices, d'etre qualifie de courtois» (G. Raynaud de Lage, 'Courtois' et 'courtoisie' dans le Roman de
Thebes, in: id., Les premiers romans frangais et autres etudes litteraires et linguistiques. Geneve 1976,

p. 211-216; ib., p. 214).
40 Anthigonas ot non l'ainznee, /franche, cortoise et acesmee. I Mout ot gent cors et bele chiere, I sa

biautez fu seur autre fiere (Ed. G. Raynaud de Lage, vv. 4045-4048).
41 La menor apelent Ysmaine, I one nefu dame moins vilaine. I Moutfu gente et mout bien duite, I et

bien courtoise et bien ioiduite. Andere Passagen mit Schönheitsbeschreibungen lassen wir unberücksichtigt.

Zur Beschreibung von Adrastos' Töchtern (vv. 951 ss.) cf. L. G. Donovan, Recherches sur le
Roman de Thebes, Paris 1975, p. 116ss.

42 Cf. Robert W. Hanning, «The Social Significance of Twelfth-Century Chivalric Romance»,
in: Medievalia et Humanistica. Studies in Medieval & Renaissance Culture. New Series, Nr. 3,1972, p. 3-
29; deutsch in: E. Köhler (Hg.), Der altfranzösische höfische Roman; ib., p. 194. Die folgenden Zitate
- wenn nicht anders vermerkt - immer nach der Ed. G. Raynaud de Lage.

43 Derselbe Ort wird - kurz vor seinem Tod - von Eteokles aufgesucht: Hors de la vile loinz as
chans. I en un biau prez lez uns estanz, I a lafontainne de Cipres, I s 'en est issuz Ethiocles (vv. 9667-9670).



«Aufgehobene» Genera 77

mentreffen und die Begrüßung (Vers lui en vet isnelement, I salua la courtoisement, w.
4139-4140), die elementare, nicht-höfische Liebe, das nachfolgende Liebesgespräch,
auf das die Version der Hs. S mit vier zusätzlichen Versen besonders vorbereitet44,

assoziieren eine spezifische, durch das Hohelied^ eingefärbte «Pastourelle» (ohne
soziale Distanz der Protagonisten). Keine ernsten Gespräche, ne de grant senz ne de

sarmon (v. 4159), wie in den meisten altokzitanischen Pastourellen seit Marcabru, aber
auch keine gemeinen Reden, de vilannie (v. 4158), wie in so mancher altfranzösischen
Pastourelle, werden in diesem «Gedicht» geführt, sondern die Protagonisten scherzen
und flirten (se d'amitie et de gas non, v. 4160). Parthenopaios läßt es dabei keineswegs
an pastourellenritterhafter Deutlichkeit fehlen: Parthonopiex pas ne s'oublie, Iprie lui
mout qu'el soit s'amie (vv. 4161-4162)46. Von einem Diskurs der höfischen Liebe, von
einer «scene d'amour courtois», wie nicht nur L. G. Donovan meint47, kann indessen

ebensowenig die Rede sein wie von Antigones «reserve digne d'une dame des
troubadours»48 - und dies, obgleich Antigone sogleich deutlich macht, daß an einen sofortigen

Liebesvollzug nicht zu denken sei. Denn: die Verlobung der beiden Liebenden49

ist - nach der sogleich eingeholten Einwilligung Jokastes - bereits vor der Ankunft in
des Königs Zelt vollzogen: Tant ont parle priveement I d'amitie fönt aliement (w. 4199-

4200), und für den beiderseits ersehnten Liebesvollzug (w. 4201 ff.) findet sich zum
Leidwesen beider lediglich keine Gelegenheit mehr. Antigones so oft zitierte Distanzierung

von der Pastourellenhirtin
Par Dieu, ce respont la pucele,
ceste amour seroit trop isnele!
Pucele sui, fille de roi,
legierement amer ne doi.
Ne doi amer par legerie
dont fem puisse dire folie;
ainsi doit on prier berchieres
ou ces autres fames legieres. (w. 4163-4170):'0

44 [Et] eele lui molt docement: I Sa parole li sot priment. III parle o(ue) lei moltfranchement, I Et ele

o(ue) lui avenantment (nach v. 4140 der Ed. G. Raynaud de Lage).
45 Es sei daran erinnert, daß das Hohelied bereits im 12. Jahrhundert als erotische Dichtung aufgefaßt

wurde. Cf. dazu immer noch Friedrich Ohly, Hoheliedstudien, Wiesbaden 1958 und neuerdings

Urban Küsters, Der verschlossenen Garten. Volkssprachliche Hohelied-Auslegung und mona-
stische Lebensform im 12. Jahrhundert, Düsseldorf 1985 (Studia Humaniora 2).

46 Die inhaltlich ein deutliches Segment bildenden Verse 4157-4162 weisen das Reimschema aa
bb aa auf.

47 L. G. Donovan, Recherches sur le Roman de Thebes, p. 256, der an die höfische Liebeskanzone
denkt, wenn er bezüglich dieser Szene von einem «emprunt discret ä la poesie lyrique» spricht; vgl.
auch E. Faral: «Was schließlich das Zusammentreffen von Antigone und Parthenopaios angeht, ist
es hier nicht ganz natürlich anzunehmen [...], daß sie sich zum Teil durch die lyrische Dichtung
erklärt, deren Themen in die Wirklichkeit verlagert hier auf seine Weise von einem einfallsreichen
Dichter behandelt wurden...» (Les commencements du roman courtois frangais, zit. Übersetzung,
p.60).

48 R. R. Bezzola, Les origines et la formation, 3e partie, tome 1, p.275.
49

Antigone: Car biaux estes sor toute gent, I one ne vi mes houme tant gent (vv. 4181-4182).
50 In v. 4170 findet sich in der «versiön longue» die Lesart: ou une sote (P touse) camberiere.



78 Dietmar Rieger

macht sie noch keineswegs zur Protagonistin der höfischen Liebe51. Es gibt im übrigen
auch in den Pastourellen - dies aber möglicherweise erst auf einer dem Dichter des

Thebenromans noch nicht präsenten späteren Entwicklungsstufe - Hirtinnen, die nicht
oder nicht sofort dem Liebeswerben des Ritters nachgehen.

Dem Verfasser des Thebenromans war also ohne Frage die Gattung der Pastourelle
bekannt; genauer: die der aristokratischen Pastourelle - vielleicht die ominöse pasto-
reta a la usanza antiga der Vida des Trobadors Cercamon -, von deren Hirtin sich Antigone

distanziert und die der Dichter in eine aristokratische «Romanze» umzuwandeln

vermag, deren in großem Maß lyrischer Charakter den Bearbeiter der Version P
vielleicht dazu veranlaßt hat, die eben zitierten Verse (w. 4163-4170) nach dem v. 4182 - als

Abschluß des 1. Teils von Antigones Rede52 - noch einmal zu wiederholen. Von
höfischer Liebe im eigentlichen Wortsinn kann hier - im Unterschied allenfalls zur
Liebe des Eteokles zu Salemandre, deren Kraft ihn über seine haßerfüllte Natur
hinaushebt und des Verzeihens fähig macht - noch keine Rede sein53.

Ganz in diese Richtung führt auch die Analyse einiger Chanson d'histoire-Zitate
und -Instrate - einige Jahrzehnte vor den «regelrechten» Chanson d'histoire-Zitaten
in Jean Renarts Guillaume de Dole. Prädominant ist das traditionelle Bild der
liebenden und meist auch wiedergeliebten Frau, die hoch oben im Turm bei einer
Handarbeit sitzt, zum Fenster hinausblickt und in Treue auf die Rückkehr des

Geliebten aus der Schlacht wartet - ein Bild, das uns aus der Chanson d'histoire

genugsam bekannt ist. Bele Erembors sitzt ebenso am Turmfenster, mit einer Näharbeit

beschäftigt54, wie viele andere «Protagonistinnen» der Chansons d'histoire. Alle
haben ihre Liebe und ihren geliebten Ritter im Sinn, den sie herbeisehnen oder den
sie von ihrer Zuschauerposition aus beobachten. Auffallend ist im Thebenroman die

Doppelung der Frau, die sich vor allem aus der Doppelung der Liebespaare ergibt.
Ismene ist mit Antigone zusammen - Ysmaine estoit o sa serour I a mont as estres de la

tour (w. 5867-5868) -, Antigone ist mit Salemandre zusammen:

51 Cf. im übrigen Antigones «Klage», mit Parthenopaios nicht zusammentreffen zu können: Je

ne puis pas au mien parier, I ne lui baisier ne acoler (w. 5887-5888).
52 In Hs. P wird wie in den Hss. S und A Antigones Rede in zwei Teile geteilt.
53 Wenn - wie zuletzt vor allem bei L. G. Donovan - zu Recht immer wieder als gattungsdistinktives

Merkmal die große Rolle der Liebe und der Frau im Thebenroman herausgestellt wird, so darf
nicht - wie dies gerade bei L. G. Donovan geschieht - permanent Liebe mit «höfischer Liebe»
gleichgesetzt werden (cf. z. B. Recherches sur le Roman de Thebes, p. 211). Der Thebenroman mag als
Roman definiert werden; doch ist er deshalb noch keineswegs ein «höfischer Roman» im vollen
auch die Spezifität der «höfischen Liebe» einschließenden Wortsinn. Ähnlich undifferenziert
argumentiert in diesem Punkt auch G.Raynaud de Lage (Le premier roman. p.325; cf. auch id., in:
Grundriß der romanischen Literaturen des Mittelalters. Bd. IV/1, Heidelberg 1978, p. 170-174); gleichwohl

ist seiner ausgewogenen Herausstellung einer allgemeinen Höfisierungstendenz in Richtung
«höfischer Roman» zuzustimmen.

54 Cf. Karl Bartsch (Hg.), Romances et pastourelles frangaises des XIV et XIIP siecles, Leipzig
1870, Nr. I, 1: Bele Erembors a la fenestre au jor I sor ses genolz tient paile de color [...] Li cuens Raynauz
est montez en la tor (w. 7-8; 31).



« Aufgehobene » Genera 79

Antigones et Salemandre
au roi cousent un cendal d'Andre
et se sieent en unne tour
que l'en apele Blancheflour,
et cousent a une fenestre... (w. 8657-8661)

Sie sind jeweils mit ihren «vassaux» (v. 8664) beschäftigt, deren Kampfesmut sie

bewundern und kommentieren55. Eine zusätzliche Dramatisierung erfährt diese

«Chanson d'histoire »-Situation in beiden zitierten Fällen durch die Tatsache, daß die
«amis» (v. 5879) der Damen jeweils verschiedenen Parteien angehören, im zweiten
Fall sogar gegeneinander kämpfen:

a val garderent sor senestre,
les chevaux oi'rent henir
et les vassaux virent venir
a esperons lance levee
l'un vers l'autre par mi la pree.
Anthigonas cognut le roi,
de son ami a grant esfroi;
l'un vit vers l'autre chevauchier,
ne set le quel ele ait plus chier,
mes ce set bien en son corage
ne remaindra sanz grant domage. (vv. 8662-8672)56

Im ersten der beiden zitierten Beispiele wird die Chanson d'histoire-Situation am
deutlichsten zum Ausgangspunkt einer romanzenhaften «histoire» gemacht. Der
Dialog zwischen Antigone und ihrer Schwester Ismene, der sich natürlich um die
Liebe und die jeweiligen Geliebten dreht (w. 5883 ss.), gehört ebenso dazu wie der
ahnungsvolle Traum Ismenes (w. 5899-5906) oder die Sterbeszene ihres Atys
(Athon). Schließlich bittet die schmerzerfüllte Ismene ihren Bruder, sich aus dem
weltlichen Leben in ein Kloster zurückziehen zu dürfen - ein Motiv, das sich bei Statius

(selbstverständlich) nicht findet:

- Frere, fet ele, n'en veull mie,
mes ici veull changier ma vie.
Nonne serai, souz rigle vivre

57

55 Cf. im übrigen die Beschreibung des Turniers anläßlich der Krönung von König Artus in
Galfrieds von Monmouth Historia regum Britanniae: «Mox milites, simulacrum proelii facientes,
equestrum ludum componunt; mulieres in edito murorum aspicientes in furiales amoris flammas
more joci irritant» (zit. nach Edmond Faral, La Legende arthurienne. Etudes et Documents, Bd. III,
Paris 1929, p. 246).

56 Verkompliziert wird die Situation natürlich dadurch, daß Eteokles zugleich Antigones Bruder
und Parthenopaios' Gegner ist. «Aufgelöst» wird diese Komplexität dadurch, daß Parthenopaios
zwar tödlich verwundet wird, aber nicht durch Eteokles, sondern durch die unritterliche Tat eines
anderen.

57 Dieser Vers fehlt in Hs. C. Zu erwarten wäre ein Vers auf den Reim -ivre.



80 Dietmar Rieger

De tes rentes seul tant me livre
que cent nonnains em puissent vivre.
Athes t'ama mout en sa vie,
fai ci pour lui unne abäfe... (vv. 6167-6174)

Auf die Analogien dieser «Chanson d'histoire» mit Ismene als «Protagonistin» zur
Chanson d'histoire Bele Doette as fenestres se siet hat schon J. J. Salverda de Grave
hingewiesen58. Auch Bele Doette sitzt am Fenster und wartet auf die Rückkehr ihres
Geliebten vom ritterlichen Kampf. Als man ihr die Nachricht von seinem Tod bringt,
wird sie wie Ismene ohnmächtig. Auch sie faßt den Entschluß, um ihres toten
Geliebten willen ein Kloster zu gründen und der Welt zu entsagen:

por vostre amor vestirai je la haire,
ne sor mon cors n'avra pelice vaire

Por vos ferai une abbaie tele,
qant iert li jors que la feste iert nomeie,
se nus i vient qui ait s'amor fauseie,
ja del mostier ne savera l'entreie.

Bele Doette prist s'abaiie a faire (w. 28-29, 32-35, 38)

Der zeitgenössische Rezipient fühlte sich bei der Ismene-Episode ohne jeden Zweifel
ebenso in die Welt der Chanson d'histoire versetzt, wie der Dichter des Thebenromans

diesen Effekt zu erzielen versuchte. Und ist es ein Zufall, daß in der Version der Hs. C

die gesamte letzte Rede der Ismene - ihr Abschied von der Welt des Diesseits -, die

aus 14 Versen besteht, metrisch (Reime) so strukturiert ist (Schema: aabb bbaa

ccddee), daß sich fast so etwas wie ein lyrischer Aufgesang-Abgesang-Aufbau
erkennen läßt?

Hs. P, die allein die über 1100 Verse umfassende Episode von Cefas, dem König von
Nubien, enthält, führt Antigone - unbeschadet einiger ovidianisierender Elemente

(Liebesqual, Selbstgespräch usw.) - in einer weiteren Chanson d'histoire-Situation vor.

Wieder geht sie zum Turmfenster, um voller Sehnsucht (De son coer ot a lui entant, P

9294) nach ihrem nahen und doch so fernen Geliebten Ausschau zu halten:

Si s'en va a une fenestre
Ou el soloit volentiers iestre,
Car son ami d'iloec veoit
Et d'iloec bien le connissoit... (P 9269-9272)

Doch heute ist Parthenopaios - entgegen der Abmachung - nicht zu sehen. Der
folgende Monolog zeigt Antigone in einem durchaus chanson d'histoire-haften Zwiespalt

ihrer Gefühle:

58 J.J.Salverda de Grave, Recherches sur les sources, p.599. Cf. K.Bartsch, Romances et

pastourelles, Nr. I, 3.



«Aufgehobene» Genera 81

Que doi faire, maleüree?
Jou l'aim trop, il n'aime pas moi;
Autre amie a, si com jou croi
Mais jou croi vers moi est iries
Autre prendra et moi laira (P 9301, 9313-9314, 9319, 9325)

Spuren spezifisch höfischer Liebesideologie sind in all diesen Chanson d'histoire-
Instraten - im Unterschied zu manchen der überlieferten Chanson d'histoire selbst -
nicht erkennbar59. Die Liebe bleibt im wesentlichen noch ein elementares Geschehen,
in dem die Frau nicht nur eine treibende, sondern vor allem auch eine «getriebene»
Kraft darstellt. Auch wenn ausgesprochen misogyne Klänge äußerst selten sind60 und
durch die Integration der Liebesthematik in die Epik die Rolle der Frau wesentlich

aufgewertet erscheint, ja einige der poetischsten Passagen des Thebenromans ihr
gelten, bleibt - wie die in diesen eingearbeiteten Bezüge zum lyrischen Gattungssystem

zeigen - von einigen Details abgesehen die vorhöfische Liebeskonzeption
dominant. Die wirkliche von R. R. Bezzola bereits im Thebenroman als verwirklicht
betrachtete, seiner Ansicht nach am Hof der Plantagenet geschehene und durch Eleonore

von Aquitanien, die Enkelin des «ersten» Trobadors, inspirierte «Synthese entre

amour courtois et chevalerie, qui ne pouvait se faire que par une fusion du monde qui
s'exprime dans les chansons d'amour des troubadours limousins avec l'esprit guerrier
qui souffle dans la poesie epique francaise ou anglo-normande»61 wird den

Entwicklungsstand des Thebenromans weit hinter sich lassen.

Nur kurz soll von der Gattung der Totenklage die Rede sein. Die Totenklagen des

Thebenromans - auch die bedeutendste, Ismenes - der Aude dieser Dichtung - Klage
über den Tod ihres Geliebten Atys62 - verweisen in ihrer Feierlichkeit und trotz relativ
geringer Formelhaftigkeit zweifellos vor allem auf die Chanson de geste. Im Vorder-

59 Auch der Anteil an ovidianischen Reminiszenzen ist außerordentlich gering. Cf. dazu differenzierend:

Aime Petit, Aspects de l'influence d'Ovide sur les romans antiques du XIP siecle, in: R.
Chevalier (Hg.), Colloque Presence d'Ovide, Paris 1982, p. 219-240. A. Petit zeigt insbesondere, wie
die ovidianischen Einflüsse und Reminiszenzen in Hs. S und der «versiön courte» in Anbetracht des
«Ovid-Klimas» der Abfassungszeit des Thebenromans relativ gering sind, aber in der «versiön
longue» vor allem auf dem Gebiet der (femininen) Liebespsychologie (Cefas-Episode) erheblich
zunehmen - «preuve d'une ovidianisation de la versiön longue du Roman de Thebes qui a du se
realiser sous l'influence du Roman d'Eneas» (240).

60 In der Version A und P fragt Jokaste Ödipus so eindringlich nach der Herkunft seiner Fußverletzung,

daß dieser ungehalten wird: S'ales lafors tost en votre oir(r)e. I Ol l'ai dire, c'est vretes: I Feme

a J. art plus que malfes (AP 838-840).
61 R.R. Bezzola, Les origines et la formation, 3e partie, tome 1, p. 276-277.
62 Cf. die vv. 6073-6134; vgl. auch die Klage von Atys' Gefolgsleuten (vv. 6009-6048). Zu den

Totenklagen im Thebenroman cf. neuerdings die eingehende Analyse von Gabrielle Widmer, «Les
plaintes funebres du Roman de Thebes», in: Studi francesi e provenzali 84/85, a cura di Marc-Rene
Jung e Giuseppe Tavani, L'Aquila 1986, p. 65-91 (Romanica Vuigaria Quaderni 8/9), in der indirekt
auch das Phänomen der «Lyrisierung» durch die Totenklage angesprochen wird: «La narration ä la
troisieme personne, souvent liee ä la focalisation externe, est substituee au [sie] discours ä la

premiere personne [...] La 'distance epique' est supprimee» (ib., p. 85).



82 Dietmar Rieger

grund steht wie im mittellateinischen Planctus das Lob des Verstorbenen, doch auch
die Fürbitte (v. 6082) und ein ausführlicher Verweis auf die Trauer der anderen
Leidtragenden (Vater, Mutter, Schwester, Familie und Gefolgsleute: w. 6115-6134), ja selbst
in gewisser Weise die Beschreibung des Leichnams (vv. 6074, 6078, 6085-6088) fehlen
nicht63. Allerdings ist Ismenes «Klagelied» weit sowohl von der Tendenz zum
Epischen, die dem Planctus eignet, als auch der Tendenz zur «Vergesellschaftung» des

Toten64, die im trobadoresken Planh dominant ist, entfernt. Eine sehr große Rolle
spielen die persönliche Trauer und ihre «biographischen» Ursachen (w. 6098-6114) in
dieser Totenklage, die im Unterschied zu derjenigen von Atys' Gefolgsleuten sehr viel
«lyrischer» ist als gemeinhin die überlieferten Totenklagen der mittelalterlichen
Lieddichtung in der Volkssprache, auf welche die Totenklagen des Thebenromans gleichwohl

ebenfalls verweisen. Die Bearbeiter, denen die Version der Hss. A und P zu
verdanken sind, haben diese intertextuellen Bezüge zur lyrischen Totenklage, noch
mehr vielleicht aber zur Tradition der Chanson de femme gespürt, als sie Ismenes

Totenklage zwar nicht um mehr als 500 w., wie Jean-Charles Payen aus Unachtsamkeit

meint65, so doch immerhin um etwa 30 (A) bzw. 120 (P) Verse erweiterten66 und
dabei den Akzent auf die Gefühlswelt Ismenes legten. In der Version P ist es Ismene
selbst, die ihre Klage voller Bitternis über das ihr entgangene Glück als Lied (cans-

cangon), als ein umgekehrtes Freudenlied bezeichnet, wie es die Spielleute bei ihrer
Hochzeit mit Atys vorgetragen hätten. Seine Länge entspricht der Schwere des

Verlusts:
Ichi n'a jougleor fors moi.
Lons ert eis cans, si com jou croi:
Ja mais puis, tant ke doie vivre,
De tel cancon n'iere delivre. (P 8143-8146)

Ein Instrat ist und als solches präsentiert wird auch das berühmte «Halsrätsel», das die

Sphinx Ödipus zur Lösung aufgibt, «vorträgt»67. Auch dieser Text im Text (w. 317-

330) - in den verschiedenen Versionen des Thebenromans mit den Termini devinaill,
devinaille und question versehen und in der Hs. C durch die Initialen der Verse 317 und
331 vom Kontext abgehoben - steht in einer bestimmten volkstümlichen und

63 Cf. die bei Caroline Cohen, «Les elements constitutifs de quelques «planctus» des Xe et XIe
siecles», Cahiers de Civilisation Medievale 1 (1958), p. 83-86 aufgestellte Sytematik.

64 Welche ihrerseits natürlich in der Totenklage der Gefolgsleute dominant ist - mit einem
besonderen Akzent auf der Largece (v. 6028). Auch die Fragerhetorik, die den trobadoresken Planh
sehr oft auszeichnet, ist hier ausgeprägter.

65 Jean-Charles Payen, La mise en roman, p. 328. Payen «rutschte» bei der Analyse der Version
der Hs. P, ohne es zu bemerken, in die gleichfalls recht lange Totenklage von Polyneikes um den Tod
von Tydeus hinein, die in Hs. P ebenfalls erweitert wurde, und zählte überdies die dazwischen
liegenden Verse mit. Die auf diesem Versehen basierenden Ausführungen über die Theatralisierung
des «discours feminin de detresse absolue» (p. 328) sind deshalb natürlich hinfällig.

66 In Hs. S umfaßt Ismenes Klage 4 vv. mehr als in den Hss. B und C.
67 Das Rätsel der Sphinx ist gleichsam präexistent; es wird im Sprechakt nicht produziert,

sondern reproduziert. Auch die Lösung wird von Ödipus (conme afaitiez «comme bien prepare»;
v. 333) wie eine Art vorgefertigte Antwort vorgetragen.



«Aufgehobene» Genera 83

gelehrten Gattungstradition, deren Komplexität hier nicht angesprochen zu werden
braucht68, von der aber ohne Zweifel gesagt werden kann, daß sie um die Mitte des

12. Jahrhunderts sicher auch im kulturellen Leben des Hofs - und sicherlich auch des

Hofs von Eleonore von Aquitanien69 - eine Rolle gespielt hat. In dem von L. Constans
nach der Hs. S70 erstellten Text (Ed. L. Constans, w. 281-292) umfaßt das Sphinxrätsel
12 Verse, in den Hss. B und C (Ed. G. Raynaud de Lage, w. 317-330) 14 Verse.

Vergleicht man beide Rätselversionen, die in bezug auf die Rätselessenz nicht
voneinander abweichen, im Hinblick auf ihre gerade bei diesem Rätsel mit seinen
verschiedenen Stufen bzw. Sektionen (4, 3, 2, 3, 4 Füße) wichtige Strukturierung, so

fällt auf, daß die Hss. B und C den Mittelteil (2 Füße) besonders zu betonen scheinen
(5 Verse). Bei genauerem Hinsehen wird jedoch deutlich, daß - und die Funk-
tionslosigkeit des den Rätselfluß störenden mes zu Beginn von v. 325 macht darauf
aufmerksam - diese Akzentuierung vor allem auf einer Vertauschung der ursprünglichen

Versfolge basiert71. Klar strukturiert ist dagegen die Version der Ed. L.

Constans, die deshalb zweifellos vorzuziehen ist: jede neueinsetzende Sektion ist klar
markiert (v. 284: Et pues; v. 287: Et quant; v. 289: Et pues; v. 290: Etpues). Und nicht nur
dies: Darüber hinaus ist in dieser Fassung des Rätsels ein klares, im Grunde
nichtepisches Gestaltungsprinzip erkennbar, das eine Akzeleration der Rätselrede zum
Effekt hat. Sind den beiden ersten Rätselsektionen (4, 3 Füße) noch jeweils 3 Verse

zugeordnet, so wird die Quantität der zugeordneten Verse in den folgenden Sektionen

stetig reduziert. In der 3. Sektion sind es nur noch 2 Verse - danach findet jeweils eine

Halbierung statt: die 4. Sektion besteht nur noch aus einem Vers, und die 5. Sektion
umfaßt schließlich noch einen Halbvers (v. 290: Et pues li quatre. f...])12. Die
sprechpragmatische Funktion dieses Sachverhalts ist klar: Die Sphinx wird - daran interessiert,

daß Ödipus das Rätsel nicht zu lösen versteht, vom Rätsel und seinem Code

«überrumpelt», «überwältigt» wird - in ihrem Vortrag immer schneller und raffender.

Hier liegt also ein literarisches Rätsel im engeren Sinn vor, das im übrigen mit seiner

Segmentierung das den Rhythmus des Thebenromans determinierende Distichon-
prinzip auf offenbar ganz bewußte Weise mehrfach durchbricht.

68 Cf. z. B. A.Taylor, The Literary Riddle before 1600, Berkeley 1948; zum lateinischen Rätsel im
Mittelalter vgl. die Angaben bei Gustav Gröber, Übersicht über die lateinische Litteratur von der
Mitte des VI. Jahrhunderts bis zur Mitte des XIV. Jahrhunderts, Nachdruck München o. J., p. 115 s., 172,
392.

69 Zum «Rätsellied» ihres Großvaters, dem vers de dreyt nien Wilhelms IX. von Aquitanien, cf.

unsere Studie Der 'vers de dreyt nien' Wilhelms IX. von Aquitanien: rätselhaftes Gedicht oder Rätselgedicht?

Untersuchung zu einem Schlüsselgedicht der Trobadorlyrik, Heidelberg 1975 (Sitzungsberichte der
Heidelberger Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-historische Klasse, 1975/3).

70 Zusätzlich zwei dort ganz offensichtlich vergessene Verse nach der übrigen handschriftlichen
Tradition.

71 Vor allem ist v. 285 der Ed. L. Constans (2. Sektion) in der Ed. G. Raynaud de Lage (als v.

324) in der 3. Sektion zu finden, wobei nur Hs. B, nicht aber Hs. C das quart in das nunmehr
erforderliche tiers korrigiert hat.

72 Die Aufforderung zur Auflösung des Rätsels umfaßt in beiden Versionen zweieinhalb Verse.



84 Dietmar Rieger

Auf ein letztes Gattungszitat bzw. -instrat im Thebenroman haben wir noch
hinzuweisen73. Nachdem die Griechen Amphiaraos verloren haben - dieses Ereignis
demoralisiert das griechische Heer -, feiern die Thebaner ein wahres Freudenfest, lachen
und scherzen, schreien und machen sich über die Belagerer lustig, denen sie voller
Spott serventois zurufen: a ceus dehors gabent et rient I et par escharz serventois dient (w.
5159-5160). Dieser Erstbeleg von afrz. serventois stammt aus einer Zeit, aus der uns -
weder bei den Trobadors noch gar in der französischen Lyrik74 - kein einziges sicher
datierbares Gedicht überliefert ist, das von seinem Verfasser als sirventes I serventois

bezeichnet wird, und in der überdies von einem erkennbaren Einfluß der Trobador-

lyrik auf die französische Literatur wohl noch kaum die Rede sein kann. Diese
Tatsache und der Kontext des Belegs könnten die Vermutung nahelegen, daß hier ein
Relikt des originären «vorlyrischen» Gebrauchs des Terminus serventois vorliegt, wie

er aus frühen Belegen im Altfranzösischen und im Altokzitanischen zu erschließen
ist75. Ob also die Bedeutung «Spottrede», die serventois in der zitierten Passage

(Version der Hs. C) zuzukommen scheint, primär oder sekundär - als verallgemeinernde

Ableitung von «Spottlied» - ist, kann nicht mit letzter Sicherheit entschieden
werden. Auf jeden Fall aber war das sirventes noch nicht in das in der Mitte des

12. Jahrhunderts erst im Entstehen begriffene trobadoreske Gattungssystem integriert,
so daß bei der Bestimmung dieses Gattungsverweises sich das vorhöfisch-spielmän-
nische lyrische Gattungssystem der Zeit - sowohl im Norden als auch (früher überliefert)

im Süden - und nicht das sich im Süden herausbildende höfische lyrische System
als Bezugssystem aufdrängt.

Doch der Dichter des Thebenromans bleibt nicht bei einem bloßen Gattungsverweis
stehen. Unmittelbar darauf zitiert er ein derartiges serventois in extenso:

Seigneurs, dient les escharguetes,
mout avez hui prouesces faites!
Forment soumes hui assailli,
mes malement estes bailli;
vostre rouele a hui failli,
vostre mestre a grant saut sailli.
Par lui vos demoutre Dex signe,
de nostre terre n'estes digne.

73 Wir sind schon in anderem Zusammenhang darauf zu sprechen gekommen: cf D. Rieger,
Gattungen und Gattungsbezeichnungen, p. 72-75. Die im folgenden besprochene Passage des Thebenromans

ist in allen vollständigen Handschriften enthalten.
74 Die ersten erhaltenen, von ihren Dichtern selbst als serventois bezeichneten Lieder stammen

erst aus dem 13. Jahrhundert. Auf eine Parallele zu diesem Serventois des Thebenromans im Troja-

roman (A ceus de Tost dientfolie...; vv. 11101 ss. der Ed. L. Constans) - ohne den Terminus serventois.
aber dafür mit musikalischer Begleitung - hat Marc-Rene Jung aufmerksam gemacht in: VRom. 37

(1978), 267, N 2 (Rez. D. Rieger, Gattungen und Gattungsbezeichnungen).
75 Cf. im einzelnen unsere Ausführungen zur Vorgeschichte des sirventes I serventois in Gattungen

und Gattungsbezeichnungen, die wir hier nicht rekapitulieren wollen.



«Aufgehobene» Genera 85

Alez vous ent de nostre terre,
car neanz est de la conquerre.
Se nel faites, atent vos paine,
entrez estes en male estraine. (w. 5161-5172)76

Die funktionalen Grundkomponenten dieses serventois sind eindeutig und
entsprechen denjenigen der Gattung des sirventes auf einer vortrobadoresken, also

vorhöfischen Entwicklungsstufe: aggressiver Spott einem Gegner gegenüber, den man
mit dem Ziel, seine eigene Überlegenheit zu manifestieren, mit Worten lächerlich
machen will (cf. v. 5159: gabent et rient) und dessen Schwächen die Zielscheibe der
Satire sind77.

Interessant sind schließlich die handschriftlichen Lesarten, die zumindest zeigen,
daß der mittelalterliche Rezipient sehr früh - vielleicht sogar von Anfang an - das

zitierte serventois als lyrisches Gattungsinstrat empfunden haben dürfte. Hs. S, die in v.

5160 wie die Hss. B und C den Terminus serventois (bzw. suruanteis) überliefert, ordnet
ihm im selben Vers nicht dient, sondern den poetologischen terminus technicus trouent

zu: Et par eschar suruanteis trouent (S 6928), um erst im folgenden Vers das allgemeine
dient zu verwenden. Oder besser: trouent bezeichnet die Produktion des serventois

(«dichten»), dient indessen seine Reproduktion («vortragen»). Die Handschriften der
«versiön longue» enthalten den Terminus serventois dagegen nicht. Es kann vermutet
werden, daß ihre Bearbeiter mit diesem Begriff, den sie vielleicht vornehmlich auf
Marienlieder bezogen78, in diesem Kontext nichts mehr anzufangen wußten. Die
Lesarten der vv. 5159-5160, die in den Hss. A und P zu finden sind -

Adeuinalles (P Et d.) vont disant
De lor amors (P Des ostelois) sones faisant - (w. 5159-60)

bestätigen diese Vermutung weitgehend: diese Verse passen vor allem in der Lesart
der Hs. A nicht mehr zum Kontext. Zwischen den genannten Gattungen - Rätseln
und Liebesliedern - und der unmittelbar darauf folgenden provozierenden Spottrede
ist ein Bruch entstanden. Lediglich die Hs. P befindet sich - trotz des «Rätsels» in v.

5159 - mit ihrer Lesart Des ostelois in v. 5160 wenigstens noch in der Nähe des

ursprünglichen Zusammenhangs79.

76 Die Hss. A und P erweitern dieses serventois um 8 Verse (Hs. P bei gleichzeitiger Reduktion
um 4 Verse). Auffällig ist im übrigen in den vv. 5160-5161 die chiasmusartige Zusammenstellung par
escharz dient I... dient... eschar(guetes). Sie ist - trotz des dem Dichter nicht bewußten
unterschiedlichen etymologischen Ursprungs von escharz (germ. *skarnjan) und eschar(guetes) (germ.
"skara) - sicher nicht zufällig, sondern dürfte im Zusammenhang der jüngst von Aime Petit
ausführlich analysierten Wiederholungstechnik des Thebenromans stehen: «La repetition par Inversion

dans le Roman de Thebes», R 100 (1979), 433-460.
77 Zum wortgeschichtlichen Zusammenhang von gab und serventois cf. Gattungen und

Gattungsbezeichnungen, vor allem p. 106ss.
78 Cf. zu diesem Teil der Wortgeschichte Gattungen und Gattungsbezeichnungen, p. 75 ss.
79 Als weiteres «Serventois» im Thebenroman vgl. die Beleidigungen und Verleumdungen, die

von den serjant de la meson auf Ödipus niederprasseln (vv. 149-168).



86 Dietmar Rieger

Was die besprochenen Gattungsinstrate für den literarhistorischen Ort des Thebenromans

aussagen, wurde schon bei den Einzelanalysen zum Ausdruck gebracht. Wenn
es darum geht, den Höfisierungsgrad dieses ersten antikisierenden Romans zu
bestimmen, raten sie zur Vorsicht. Die - im Verhältnis zur Chanson de geste - nicht zu
leugnende Höfisierung hat im Thebenroman im wesentlichen noch kaum das (gleichwohl

neue) Thema der Liebe erfaßt. Von «höfischer Liebe» trobadoresker oder auch
nordfranzösischer Art kann noch keine Rede sein. Einige Vorstufen sind erkennbar -
Einflüsse bzw. Kenntnisnahmen auch trobadoresker kultureller Innovationen sind

nicht zu leugnen, doch sind gerade sie im Thebenroman in der Regel nicht
«aufgehoben», sondern die Welt dieses Romans setzt sich eher von ihnen ab. Gerade die

Essentials der höfischen Liebe fehlen. Ein im engeren Sinn «höfischer Roman» ist der
Thebenroman nicht.

Giessen Dietmar Rieger


	"Aufgehobene" Genera : Gattungszitate und Gattungsinstrate im altfranzösischen Thebenroman

