Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 46 (1987)

Artikel: Chrétien de Troyes e i trovatori : Tristan, Linhaura, Carestia
Autor: Rossi, Luciano

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-36324

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-36324
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Chrétien de Troyes e i trovatori:
Tristan, Linhaura, Carestia

ad Aurelio Roncaglia

0. Quando, nel 1958, apparve in CN' I'articolo con cui Roncaglia proponeva di identi-
ficare con Chrétien de Troyes il Carestia del congedo di Non chant per auzel ni per flor,
gli studi provenzali e francesi stavano subendo un profondo rinnovamento, grazie al
lavoro di ricercatori lungimiranti e appassionati quali Istvan Frank, Maurice
Delbouille, Rita Lejeune, Jean Frappier, Leslie T.Topsfield, Reto Bezzola, per non
citarne che alcuni. '

Quell’articolo rappresentd un’autorevole conferma di talune felici intuizioni del
Pattison e del Delbouille? e un nuovo modo di considerare i rapporti fra la poesia d’oc
e quella d'oil nel XII secolo. Esso conserva ancor oggi intatto il suo fascino, sebbene
non tutti i romanisti ne abbiano accettato le conclusioni’. Il recente intervento di
Costanzo Di Girolamo, a proposito di Carestia®, ha dunque il merito di riproporre
all’attenzione dei lettori odierni una «querelle» di grande importanza per la filologia
medievale.

Confesso che i dilemmi relativi ai senhals dietro i quali si «celano» i poeti impe-
gnati nel «débat», ma soprattutto le questioni teoriche ad esso connesse, mi affasci-
nano da molti anni. Al fine di ampliare la discussione avviata da Di Girolamo, come
egli stesso auspica a conclusione del suo saggio’, desidero attirare P'attenzione dei
lettori su alcuni dati che non sono finora stati presi in considerazione®.

Non riepiloghero i termini della «querelle» (del resto gia efficacemente esposti da
Di Girolamo, Meneghetti, ecc.), ma muovero dall’assunto che esiste un rapporto di

! Cf. Au. RONCAGLIA, «Carestian, CN 18 (1958), 121-137.

1 Cf. W.T. PatTisoN, The Life and Works of the Troubadour Raimbaut d'Orange, Minneapolis 1952,
p. 24; M. DELBOUILLE, «Les senhals littéraires désignant Raimbaut d'Orange et la chronologie de ces
témoignages», CN 17 (1957), 49-73.

* Le ipotesi del Roncaglia hanno raccolto il consenso di molti specialisti (fra i quali bastera citare
J. Frappier, R.Lejeune, M.de Riquer). «Senza dubbio seducenti» le ha recentemente definite
M. KAHNE, Studien zur Dichtung Bernaris von Ventadorn, 2 voll., Miinchen 1984 (cf. t. I1, pp. 246-252),
Fra coloro che si sono dichiarati poco convinti sono, invece, M. Lazar e D. Rieger: ¢f. BERNARD DE
VENTADOUR, Chansons d ‘amour, éd. p. M. LaAzar, Paris 1966, p. 263: Mirrelalterliche Lyrik Frankreichs,
t. Il, Lieder der Trouvéres, hg. von D.RIEGER, Stuttgart 1983, p.195.

* Cf. C. p1 GiroLAMo, « Tristano, Carestia e Chrétien de Troyes», Medioevo Romanzo 9 (1984),
p.17-26.

* E come ha fatto prontamente MARIA Luisa MENEGHETTL, /! pubblico dei Trovatori. Ricezione e
rinso dei testi lirici cortesi fino al X1V secolo, Modena 1984, pp. 139-146. Sull’argomento, cf. anche
Gro1a ZAGANELLL, Aimer, sofrir, joir. [ Paradiemi della soggettivita nella lirica francese dei secoli XIf ¢
XIIT, Firenze 1982, p. 25-65.

® | dati essenziali di questo saggio sono stati da me anticipati in una conferenza sul tema « Chré-
tien de Troyes e i trovatori provenzalin, tenuta il 5 marzo 1986, presso il « Dipartimento di Studi
Romanzi dell'Universith di Roma (La Sapienza)».



Chrétien de Troyes e i trovatori: Tristan, Linhaura, Carestia 27

interdipendenza fra le canzoni Non chant per auzel ni per flor di Raimbaut d’Aurenga
(BdT 389, 32), Can vei la lauzeta mover di Bernart de Ventadorn (BdT 70, 43) e D' Amors,
qui m'a tolu a moi di Chrétien de Troyes (R 1664)’.

Nessuno contesta il fatto che i due componimenti occitanici siano in relazione fra
loro, com’¢ provato dall’affinita degli schemi metrici. Leffettiva partecipazione di
Chrétien al «débat» & stata invece messa in dubbio, anche di recente, dal momento
che il legame della canzone francese con le provenzali & soprattutio contenutistico ed &
parso a taluni solo casuale.

Rispondero, allora, che esiste (e non mi pare sia stato rilevato) anche un indizio
«formale» che consente di stabilire un collegamento fra il componimento di Chrétien
¢ Raimbaut d’Aurenga.

DAmors, qui ma tolu a moi ha uno schema metrico sostanzialmente identico,
tranne che per la misura del verso (octosyllabes maschili, anziché eptasyllabes maschili
e femminili) a, quello della canzone Si tor m'ai tarzat mon chan di Gaucelm Faidit (BdT
167, 53):

ababbaaba

(sei coblas doblas di nove versi); un componimento, si badi, nel quale Gaucelm rende
omaggio a Linhaure, e cioé proprio a Raimbaut d’Aurenga®!

Sul piano musicale, pur nell’evidente complessita della tradizione manoscritta di
entrambi i testi’, si pud scorgere un’analogia tra le frasi musicali collegate al primo
verso dei due componimenti (soprattutto nella redazione conservata nel ms. T di
D’Amors e in quella del ms. R di Si ror); il parallelismo risulta ancora piu evidente nella
seconda frase melodica (che collega il secondo verso di DAmors e 'ottavo di Si tor,
nelle redazioni tradite dai manoscritti citati). Nel primo caso, lo scarto sillabico tra i
due versi (eptasyllabe maschile quello provenzale, octosyllabe maschile il francese) si
riduce, grazie all’iterazione di un Re, sulla terza sillaba del componimento di Chrétien.
Nel secondo esempio, non c¢'e, invece, una sostanziale differenza fra i due versi, poiché
I'eptasyllabe & femminile. Si pud inoltre osservare che la melodia collegata al secondo
verso di D Amors & pressoché identica nei tre codici K, T, a. Non & escluso, dunque, che
Chrétien, oltre a ispirarsi alla metrica della canzone di Gaucelm, abbia inteso proporre
anche una raffinata «citazione» della relativa melodia'®.

? Per quel che concerne il testo dei componimenti, utilizzo le seguenti edizioni: W. T. PATTISON,
The Life and Works ... (citata qui sopra alla nota 2); BERNART VON VENTADORN, Seine Lieder, hg. von
C. AppeL, Halle 1915; MARIE-CLAIRE ZAl, Les chansons courtoises de Chrétien de Troves, Berne -
Francfort-M. 1974,

¥ Cf. J.MouzaT, Les poémes de Gaucelm Faidit, troubadour du XII* siecle, Paris 1965, p. 113-171.

¥ Per il testo della melodia di Gaucelm, cf. F. pE LA CUESTA, Las Cangons dels trobadors, Toulouse
1979; H. van DER WERF — G. Bon, The Extant Troubadours Melodies, New York 1985; per le diverse
redazioni della melodia di Chrétien, cf. J. MAILLARD, Anthologie de Chants de Trouvéres. Translittéra-
tion des textes p. J. CHAILLEY, Paris 1967, p. 31-32; W. MOLLER-BLATTAU, Trouvéres und Minnesdnger,
Diss. Saarbriicken 1955, p.29-34.

' Ringrazio I'amico Agostino Ziino per le preziose delucidazioni riguardo ai testi musicali.



28 Luciano Rossi

Sebbene D Amors qui m’a tolu a moi non sia un contrafactum nel senso pil rigoroso
del termine, le affiniti metriche e melodiche col modello occitanico non possono
essere fortuite, perché Si ror m'ai tarzat mon chan costituisce un unicum nella lirica
trobadorica'’.

Anche nel caso che fosse stato Gaucelm a mutuare lo schema di Chrétien (e non
I'inverso, come sembra molto piu probabile), cid rappresenterebbe comunque per noi
un’importante conferma della datazione «alta» di D Amors, che risulterebbe anteriore
alla data della morte di Raimbaut, mentre acquisterebbe rilievo il dettaglio che, per
rendere omaggio a quest’ultimo, Gaucelm abbia utilizzato il modello d’una canzone di
Chrétien de Troyes.

Ritengo pero poco realistica questa seconda ipotesi, mentre ai miei occhi assume
sempre maggiore consistenza 'originaria proposta di Roncaglia. Chiamato in causa da
Raimbaut, Chrétien rispose all’appello, ma, anziché utilizzare il modulo gia sfruttato
da Bernart e da Raimbaut, preferi ricorrere allo schema escogitato da Gaucelm Faidit.
Quest'ultimo aveva del resto ribadito il proprio rifiuto della recreantise, optando per il
servizio paziente e fedele (concetti, come si vede, perfettamente congeniali allo cham-
penois'?). Si legga, ad esempio, la terza cobla di Si tof m'ai tarzat mon chan (significati-
vamente inclusa da Matfre Ermengau nel suo Breviari d'Amor'®):

Amics, gan si vol partir

de si donz, fai gran enfanssa,
si tot no.l vol acullir

sos digz a la comensanssa,
q’'amors s’abriv'e s'enanssa
ab honorar et ab servir;

¢ qui.s vol de lieis jauzir
sia.il de bella semblanssa

e sapch’amar e sofrir®.

Abbandonare il servizio amoroso solo perché midonz non ricambia, fin dall’inizio del
corteggiamento, i sentimenti dell’amante € atteggiamento puerile: I'amore si esalta
grazie alla sofferenza e a una dedizione paziente e discreta ...

"' Cf, FRANK, 296; MOLK-WOLFZETTEL, 861. Tale schema metrico sembra abbastanza diffuso in
area d'oil, ma posteriormente a Chrétien. Anche la canzone Qui sert de fausse proiere, atiribuita da
alcuni manoscritti a Gace Brulé, ma relegata fra le poesie di incerta attribuzione da Holger Petersen
Dyggve (cf. il vol. Gace Brulé rrouvére champenois. Edition des chansons et éfude historigue, Helsinki
1951, p. 422-424), sembra riprendere 1 temi di D Amors, qui m'a tefu a mei, di cui sviluppa la conclu-
S10ne,

12 Sul valore della testimonianza di Gaucelm Faidit e sul significativo ruolo da lui svolto nella
diffusione della poesia trobadorica in area d’oil, insiste a ragione M.-R. JUNG, « A propos de la poésic
lyrigue courtoise d’oc et d’oil», in Studi Francesi e Provenzali 84-83 (Romanica Vulgaria, Quaderni, 8),
p.5-36, in un articolo che si raccomanda par la novitd dell'impianto teorico.

" Cf ReEmwuILT Ricuter, Die Troubadourzitate im « Breviari d’'Amorn, Modena 1976, p. 269.

' J.Mouzat, Les poémes de Gaucelm Faidit..., cit., p.153.



Chrétien de Troyes e i trovatori;: Tristan, Linhaura, Carestia 29

Mi pare indubbio che il legame fra Si tor m'ai tarzat mon chan e D Amors, qui m’a
tolu a moi vada oltre le semplici affinitd metriche. Sembra lecito, invece, intravvedere
nelle dichiarazioni di Gaucelm una sorta di polemica contro la recreantise bernardiana.

E pero singolare che i componimenti ricordati appaiano «indirizzati» a Raimbaut
d’Aurenga e non, invece, a Bernart de Ventadorn, cui pit esplicitamente sembrano
riferirsi. Nasce allora 'ipotesi che Raimbaut, piuttosto che I'involontario iniziatore del
«débat» (come la critica I’ha finora considerato), sia invece I'ideale punto di riferi-
mento per una «risposta» a pit voci che i poeti della cosiddetta «generazione del 1170»
(da Gaucelm Faidit, a Guillem de Saint-Didier", fino a Chrétien) si sentono in dovere
di fornire al drammatico interrogativo posto da Bernart de Ventadorn sulla stessa
possibilita di far poesia, in mancanza dell’agognata corrispondenza amorosa.

La delicata Lauzeta sarebbe in tal caso all’origine del «débat», rappresentando un
momento traumatico per la concezione cortese dell’amore e una vera e propria «pali-
nodia», rispetto alla poetica del joi, caratteristica del canzoniere bernardiano,

Raimbaut per primo avrebbe fornito la sua risposta «vitalistica» e ludica, ma
pervasa d’ironia, ai dubbi dell’amico, invocando polemicamente la solidarieta di Chré-
tien, spiritualmente vicino ai trovatori del Sud fino dai tempi della redazione della
Philomena. Gaucelm Faidit, per quanto non direttamente chiamato in causa, si sarebbe
affrettato a interrompere il proprio silenzio, per non confonderlo con quello preannun-
ciato da Bernart. Chrétien sarebbe intervenuto per replicare a Bernart de Ventadorn,
ma anche allo stesso Raimbaut d’Aurenga, sviluppando un’intuizione di Gaucelm, dal
quale avrebbe mutuato il raffinato modulo metrico. Infine, Guillem de Saint-Didier
avrebbe tentato di conciliare le diverse posizioni, non nascondendo la propria simpatia
per la sofferenza bernardiana'®.

Un simile «stemma poematorum» sollecita, fin dalla sua prima, timida formula-
zione, una prevedibile obiezione: i senhals di «Tristan» e di «Carestia» (e, come
vedremo, anche quello di «Linhaura»), anziché essere originati dalle canzoni di Raim-
baut e di Chrétien, come finora si & unanimemente ritenuto'’, secondo questa nuova
ipotesi, sarebbero stati solo «illustrati» nei componimenti in questione da quegli stessi
poeti che se i erano visti in precedenza attribuire. In particolare, Raimbaut, chiamato
pitl volte Tristan da Bernart de Ventadorn, avrebbe tratto lo spunto dall’epiteto, in Non
chant per auzel ni per flor, per dichiarare la propria affinita col personaggio romanzesco;

% Nella canzone Ben chantera si m'estes ben d'amor (BdT 234, 4): cf. A. SAKARI, Poésies du trouba-
dour Guillem de Saint-Didier, Helsinki 1956,

'* Guillem de Saint-Didier sembra apertamente polemizzare con Raimbaut d’Aurenga (cui allude
col senhal di Joglar), accusandolo d'esser capace di cantare ses joi d'amor. Egli riprende, inoltre, lo
schema metrico della canzone di Gaucelm Faidit, Mon cor e mi e mas bonas chansos (BdT 167, 37; ed.
Mouzat, p. 161-170), anch’essa dedicata a Linhaure, analogamente a quanto aveva fatto Chrétien, in
D'Amors, con la canzone Si tof m'ai tarzat mon chan. Infine, come ha indicato Roncaglia, nel saggio su
Carestia, egli mostra di conoscere la stessa canzone di Chrétien,

" Si legga quanto osservano in proposito Maurice Delbouille e, dopo di lui, Roncaglia, Di Giro-
lamo, Meneghetti (nei saggi citati alle note 2, 4 e 5).



30 Luciano Rossi

da parte sua, Chrétien, in D Amors, qui m'a tolu a moi, avrebbe addirittura fornito una
glossa esplicativa all'ironico anagramma del proprio nome (Crestia > Carestia),
proposto da Raimbaut.

Per quanto fantasiosa possa, a prima vista, apparire una simile ricostruzione,
converra riflettere sui principi che fino a oggi hanno presieduto ai tentativi d’interpreta-
zione dei senhals trobadorici. Lungi dal negare i meriti storici che gli studi di Stroriski,
di Sakari o di Delbouille', per citare solo i piti noti, possono rivendicare, non si pud
non rilevare che essi si fondano su un unico, rigido schema: suggestionati da una ben
precisa poesia di questo o quel trovatore, gli amici avrebbero escogitato il senhal.
Raimbaut d’Aurenga si paragona a un eroe romanzesco (che sia Tristan o Ignaure poco
importa) e, di conseguenza ecco che confratelli e corrispondenti prendono a designarlo
col nuovo «nomignolo» derivato dalla comparazione: Tristan , Lignaure, Joglar, ecc.

Un simile procedimento & perd in palese contrasto col costume medievale dell’inter-
pretatio nominis, che sembrerebbe, invece, suggerire proprio il percorso inverso. Né
qui & il caso di citare i numerosi riscontri mediolatini e volgari atti a suffragare questa
seconda ipotesi, in base alla quale la «spiegazione» segue cronologicamente, anziché
precederla, 'assunzione dell’epiteto, il quale € in genere originato (secondo procedi-
menti «analogici» o «antifrastici») da un altro nome.

Cio ha ancor piu valore, io credo, nel caso del senhal trobadorico, che non & mai il
risultato di un meccanico «anagramma» o, peggio, di una «citazione» letteraria (cosi
come noi moderni siamo abituati a concepire I'uno e I'altra), bensi il momento piu
delicato di una raffinata convenzione: un gioco squisito per pochi iniziati, le cui regole
sono in gran parte destinate a sfuggirci.

Un senhal non pud dunque essere compiutamente spiegato col ricorso a un’esigua
serie di componimenti, né, tanto meno, con I'analisi di una sola poesia, ma richiede lo
studio paziente dei canzonieri, delle fonti e dei documenti.

Cio detto, per non sottrarmi al dovere di illustrare le mie ipotesi, provero ad esami-
nare alcuni esempi concreti: Tristan, Linhaura, Carestia.

1. Cominciamo proprio dal «senhal» di Tristan. Secondo il Delbouille'®, Bernart de
Ventadorn, che I'avrebbe inventato, ne avrebbe ricavato l'ispirazione dalla quarta
cobla di Non chant per auzel ni per flor, nella quale Raimbaut si paragona al Tristano
romanzesco. Com’g noto il «senhal» fu utilizzato quattro volte da Bernart, in contesti
molto diversi?’, dei quali il pill «tragico» & senz’altro quello della Lauzeta, ove,
secondo gli interpreti, esso sarebbe stato adoperato per la prima volta.

" Cf. St. STRONSKI, «Les pseudonymes réciproques», AnM 25 (1913), 288-297; A.SAKARI,
«wAzalais de Porcaraigues, le Joglar de Raimbaut d'Orange», NM 350 (1949), 23-43 e 56-87;
M. DeLBouiLLE, «Les senhals littéraires», cir.

¥ 0p. cit., p.70.

M Rispettivamente, in: Lo rossinhols s ‘esbaudeya (BdT 70, 29), v. 61s.: « Tristan, si no.us es vejaire /
mais vos am que no solh fairen; Amors, e gue.us es vejaire? (BdT 70, 4), v.613s.; «Ma chanson



Chrétien de Troyes e i trovatori: Tristan, Linhaura, Carestia 31

Quest'ultima ipotesi contrasta, pero, con i dati in nostro possesso, e 1 motivi che
determinarono 'adozione dell’epiteto, da parte di Bernart de Ventadorn, sono, a mio
parere, molto piti complessi.

Innanzitutto non c’¢ alcun dubbio che il limosino conoscesse il personaggio lette-
rario di Tristan, senza bisogno di attingere al canzoniere rambaldiano. Inizialmente,
anzi, Bernart sembra riferire a se stesso, piuttosto che all’amico, 'epiteto di Tristan.
Tutti conoscono i vv. 45ss. della canzone Tant'ai mo cor ple de joya (BdT 70, 44):

... plus trac pena d'amor
de Tristan, lamador,
que.n sofri manhta dolor
per lzeut la blonda.

Ai Deus! car no sui ironda
que voles per |'aire
e vengues de noih prionda
lai dins so repaire?

Non solo il cliché dell’'amante infelice & perfettamente congeniale a Bernart, come
spesso & stato ripetuto: qui il poeta sembra suggestionato da una versione ben precisa
del Roman de Tristan, quella «cortese» che, del personaggio, aveva illustrato soprat-
tutto la peine d’amor®'. Pur sottolineando le indubbie affinith dei versi citati con la
redazione tristaniana di Thomas (si pensi al motivo della nave, a quello della rondine,
all’epiteto 'amador che ripete /i amerus di Thomas, v. 2786, alla precisazione la blonda,
a proposito di Iseut), il Delbouille si mostra esitante se si tratta di ipotizzare connes-
sioni dirette fra i testi.

Se perd si legge la tornada di Can vei la flor, l'erba vert e la folha (BdT 70, 42):

Amics Tristan, car eu no,us posc vezer
a Deus vos do, cal que part que m’'esteya,

risultera ancora piu chiaro, io credo, che Bernart non si limita ad alludere generica-
mente al personaggio letterario, ma giunge fino a «citare» la scena saliente del roman
di Thomas, e cioé la «complainte d’Iseult», davanti al cadavere dell’amato:

apren a dire, / Alegret; e tu, Ferran, / porta la.m a mo Tristan, / que sap be gabar e rire»; Can vei la
Sor, lerba vert e la folha (BdT 70, 42), v. 53 5. « Amics Tristan, car eu no.us posc vezer, / a Deu vos do,
cal que part que m’esteya»; infine, naturalmente, in Can vei la lawzeta mover (BdT 70, 43), v. 57ss.
«Tristans, ges no.n auretz de me, / qu'eu m’en vau, chaitius, no sai on./ De chantar me gic em
recre, /e de joi e d’amor m’escon».

' Cf. THOMAS, Les fragments du Roman de Tristan, poéme du XII° siécle, éd. p. BARTINA WIND,
Genéve - Paris 1960 (TLE 92), p.71. Per il rapporto con i trovatori si veda anche F.PIroT,
«Recherches sur les connaissances littéraires des troubadours occitans et catalans des XII° et XIII°
siécles. Les «sirventes-ensenhamens» de Guerau de Cabrera, Guiraut de Calanson et Bertrand de
?;ais w, Memorias de la Real Academia de Buenas Letras de Barcelona, 14 (1972), 449-469, 516-517, 558-



32 Luciano Rossi

Amis Tristran, quant mort vus vei,
par raisun vivre puis ne dei.

Lespressione Amics Tristan, il verbo vezer in rima ci indicano che non si tratta di
casuali analogie. E del resto un’indagine estesa all’intero canzoniere bernardiano
proverebbe quanto sia cospicuo il debito del trovatore nei confronti di Thomas.
Comunque, quale che sia la redazione del Roman di Tristan utilizzata da Bernart,
nessuno neghera che sia stato proprio il limosino a insistere, pia che ogni altro trova-
tore del suo tempo, nelle allusioni e reminiscenze tristaniane. Se, per meritarsi il
soprannome di Tristan, fosse stato sufficiente paragonarsi all’eroe, nessuno pit di
Bernart ne sarebbe stato degno: tanto pil che la canzone in cui piu esplicitamente egli
propose la comparazione, Tant ai mo cor ple de joya, fu imitata dai trovatori e dai
trovieri ¢ non manco di influenzare lo stesso Raimbaut d’Aurenga®. Invece, come
abbiamo visto, Bernart sceglie di designare col nome di Tristan un poeta il cui atteggia-
mento €, almeno apparentemente, piuttosto lontano dal cliché dell’amante infelice.

Perché, dunque, proprio Raimbaut?

A mio parere I'iniziale invenzione dell’epiteto € scherzosa e risulta legata a un gioco
verbale caro, innanzitutto, allo stesso Raimbaut e ripreso, poi, da Bernart, da Peire
d’Alvernha e perfino, da Chrétien de Troyes.

E necessario ricordare che era stato il signore d’Aurenga a proporre la facile «inter-
pretazione» del proprio nome, Raem-baut, con una vera e propria serie di ricami, sia
fonici che grafici, su baut (= «baldo», «gioioso»)?

Si legga la quinta cobla della canzone Ben s'eschai q'en bona cont (BdT 389, 20):

Per midonz ai cor estout

et humil e baut,

car s'a lieis non fos d’azaut
ieu m’estera en loc d'un vour:
que d’als non pensera mout,
mas manjera e tengra.m chaut
et agra nom Raembaut.

Qui il poeta non si limita a proporre il semplice jeu de mots « Raem-baur / baut», ma
giunge a ricavare il proprio nome da una fitta trama di allitterazioni, che non mi pare
fortuita: raenvout, ramout, ramaut, Raembaut.

Peire d’Alvernha, nella sua celebre galleria satirica, Cantarai d'aquests trobadors
(BdT 323, 11), aveva sfruttato I'idea, ma per mettere in dubbio la capacita di Raimbaut
di essere autenticamente alegres, ad onta del suo nome:

2 Che fu suggestionato dalle immagini «invernali» della canzone («Flor blancha, vermelh’e
groya / me par la frejura ... per que.l gels me sembla flor/ e la neus verdura ... »), in Arresplan la flors
enversa (BdT 389, 16),



Chrétien de Troyes e i trovatori: Tristan, Linhaura, Carestia 33

E.l novens es en Raembauz
ge.s fai de son trobar trop bauz,
mas eu lo torni en nien

q'el non es alegres ni chautz®.

Come ho detto, molti luoghi del canzoniere rambaldiano confortano questo tipo di
giochi verbali. Si leggano, ad esempio, i vv. 23-26 della canzone Domna, cel ge.us es bos
amics (ed. Pattison, XXIII):

C’Amors m’a mes en tal destreich
Q’en granz chalors mi dona freich
Et ab granz freich mi dona chaut,
E.m fai irat s’anc mi fez baur ...,

oppure i vv. 19ss. di Apres mon vers vuelh sempr'ordre (BdT 389, 10):

Cil qui m’a vout trist-alegre
sap mais qu’i vol sos ditz segre...

o, ancora, il v. 7 di Entre gel e vent e fanc (BdT 389, 27):

Cen ves sui lo jorn trist e gais ...

Quello di Tristan doveva dunque essere in origine un nomignolo antifrastico che
giocava sulla presunta tristeza del «baldo» Raimbaur, come appare chiaramente
dall’antitesi contenuta nella tornada di Amors, e gue.us es vejaire?, nella quale Bernart,
per difendere I'amico, sembra ribattere polemicamente alle maligne insinuazioni di
Peire d’Alvernha:

... Tristan
que sap be gabar e rire®.

B Cf. Peme D'ALVERNHA, Liriche, a c. di A. peL Monte, Torino 1955, p.118-134; Au.
RoNCAGLIA, La generazione trobadorica del 1170. Testi e appunti del corso di Filologia Romanza per
l'anno acc. 1967-1968, Roma 1968; G. TAVANI, Per un'edizione critica di « Chantarai d'aquests troba-
dorsu, di Peire d'Alvernha, LAquila 1979; sull’occasione in cui il testo fu composto, Rita LEJEUNE. «La
‘galerie littéraire’ du troubadour Peire d’Alvernhe et ses implications avec la Catalogne» in: Estudis
afferts @ R. Aramon | Serra, Barcelona 1980, .11, p.267-276.

¥ 11 fatto che, nei vv. 57s. («No.n fatz mas gabar e rire / domna, can re.us deman®»), il tema del
wgabbo» fosse riferito alla Donna ha indotto non pochi interpreti a ritenere che, dietro il senhal di
Tristan, si celi una delle donne celebrate da Bernart de Ventadorn, ad esempio Marguerite de
Turenne. Quello della donna che si fa beffe dell’amante &, in effetti, un topos della tradizione erotica
(cf. ad esempio De Amore, | 6). Come osserva M. Picong, ‘Vita Nuova' e tradizione romanza, Padova
1979, p. 105, riferire a Tristan-Raimbautz «le stesse fondamentali azioni della Donna (cioé gabar e
rire), nelle quali fra I"altro egli eccelle ... significa semplicemente che Raimbaut & arrivato al vertice
della propria ricerca stilistica». Da rilevare che, nella Charreite, v. 6009, in quell'episodio del Torneo
di Noauz che esamineremo pit avanti (cf. p.34-37), Chrétien ci mostra Gueniévre che «an soi
meisme an rit et gabew.



34 Luciano Rossi

A questo punto mi pare interessante rilevare che Chrétien, il quale nella Philomena
aveva citato antifrasticamente Tristan come esempio di «gaiezza», sembro successiva-
mente mutare opinione, probabilmente a seguito della «querelle» trobadorica sull’in-
capacita 0 meno di Raimbaut-Tristan di essere alegres, e inseri, nell’Erec””, 'enigmatico

Tristan gui oncques ne rit

che sembra, a sua volta, un contrafactum del bernardiano Tristan / que sap be gabar e
rire.

Ma il gioco complesso di reciproci prestiti che interessa lo champenois e i trovatori
non finisce qui, perché, a sua volta, Peire Cardenal, nella canzone Sel que fes tot cant es
(BdT 335, 14), v.89, mutua dall’Erec I'immagine tristaniana, con un vero € proprio
calco:

E Tristan, c'anc non ris,
Amet Yseut la blonda®™...

Per quel che riguarda 'interpretazione del nome del personaggio letterario, come ha
ampiamente dimostrato Alan Fedrick?, & la stessa tradizione a suggerire la spiega-
zione, per cosi dire, «francese» e non «celtica», sottolineando la tristur dell’eroe, infe-
lice fin dalla nascita:

En la mer fustes nez, s'avés Tristan a nom®

Perfino Thomas propone le allitterazioni: Tristran-triste-tristur®.

Per tornare a Raimbaut d’Aurenga, mi pare che la molteplicita degli indizi raccolti
conforti I'ipotesi per cui, di fronte all’insistenza di Bernart nel paragonarlo a Tristan (e
ai giochi poetici che ne erano derivati), il trovatore abbia voluto fornire, in Non chant
per auzel ni per flor, una polemica utilizzazione del senhal, sottolineando le caratteri-
stiche «positive» del personaggio di Tristan e la propria congenialita con il comporta-
mento «amoroso» dell’eroe.

Draltra parte, la reazione di Raimbaut ha anche lo scopo di ricordare, a quel Bernart
che sembrava voler rinnegare, nella Lauzera, il proprio programma poetico, le antiche
affinita elettive e la comune consapevole scelta del «compromesso cortese». Ma di
questo particolare aspetto del «débat» ci occuperemo piu avanti, quando affronteremo
il problema dell’interpretazione dei testi.

* Al v. 1713, nell’edizione Férster; v. 1687 nell’edizione Rogques.

% Cf. R.LAvAUD, Poésies complétes du troubadour Peire Cardenal (1180-1258), Toulouse 1957,
p.476.

T Cf. A. FEDRICK, « The account of Tristan's birth and childhood in the french prose Tristan», R
89 (1968), 340-354. Anche nella Folie d'Oxford (v. 617), 'eroe indulge nell’interpretazione del proprio
nome: «Ja sui Tristran/ K'en tristur vi ¢ en haan»,

% Cf. il Tristan de Nanteuil, cit. da A. Fedrick, p. 346. Anche Gottfried von StraBburg fornisce la
medesima spiegazione.

# Nel frammento Douce (ed. Wind, cir), vv. 481-483.



Chrétien de Troves e i trovatori: Tristan, Linhaura, Carestia 35

Si pud comungue fin d’ora affermare che il contrasto interiore che caratterizza la
poesia di Raimbaut non puo risolversi nel «monolinguismo» della satira e del gap: nel
poeta coesistono, invece, diverse anime e differenti registri espressivi, che traggono
ispirazione dalle opposizioni piu nette. Cid spiega, da una parte, 'orgogliosa opzione
per il trobar clus e i raffinati giochi verbali dei componimenti di piu difficile decifra-
zione:; dall’altra gli sberleffi, la dissacrazione, la facile oscenita delle poesie «male-
dettex.

A mio parere una personalita cosi complessa giustifica la compresenza dei tre
epiteti: Tristan, Linhaura, Joglar. Nel sistema autoreferenziale della tradizione rambal-
diana, essi non rappresentano, come spesso si ripete, antitetici livelli espressivi, bensi
le differenti sfaccettature d’uno stile estremamente coerente, nella sua poliedricita.

Per soffermarmi ancora un momento sul significato dei senhals in rapporto ai valori
poetici espressi nel canzoniere di Raimbaut, come ho gia avuto occasione di rilevare™,
credo fosse nel giusto Adolf Kolsen®', quando interpretava la genesi di Linhaura come
un gioco verbale su link ‘lignaggio’ e aur ‘oro’ (0 aura ‘vento’, secondo la piu recente
proposta di Frangois Pirot*?). Come abbiamo visto, le scherzose variazioni sul proprio
nome erano care al poeta, non solo per quel che riguarda Raim-baut, ma anche per
quanto concerne Aurenga:

Dona, ieu tem a sobrier -
Qu'aur perdi e vos arena - ... %,

Dopo che Giraut de Borneil e Gaucelm Faidit ebbero escogitato il semhal di
Linhaura (-e), dovette essere proprio Raimbaut a suggerirne un’interpretazione
«provocatoria», in Lonc temps ai estat cubertz (BdT 389, 31), con un accostamento al Lai
d'lgnaure, la storia dell’eroe evirato a causa della sua esuberanza amorosa, il cui nome
era singolarmente simile al semhal ™.

E inoltre significativo (e, a mio parere, la dice lunga sulla redazione del Roman de
Tristan utilizzata da Raimbaut e da Bernart) che, nei versi in cui il trovatore allude
ironicamente alla sua pretesa impotenza, si avverta 'eco degli octosyllabes consacrati
da Thomas alla débacle sessuale di Tristan, incapace di assolvere i propri doveri coniu-
gali con «Isolt as blanches mains»:

Le desir lui tolt le voleir
que nature n’7 ad poeir ..."*

" Cf. L. Rossy, «I1 cuore, mistico pasto d’amore: dal Lai Guirun al Decameron», in: Studi Proven-
zali € Francesi 82, p.28-128 (in part. p.45s.), (Romanica Vulgaria, Quaderni 6).

1 Cf. A.KoLseN, Guiraut von Borneil, der Meister der Trobadors, Diss. Berlin 1894, p, 44-52; Ip.,
Samdliche Lieder des Trobadors Giraut de Bornelh. Halle 1910-1934,

" Cf. F.PiroT, Recherches, cit., p.513s.

* Amics, en gran cossirier (BdT 389, 6), ed. Pattison, p. 72.

" Cf. RENaULT (DE BEAUIEU), Le Lai d'lgnaure ou Lai du prisonnier, éd. p. RITA LEJEUNE,
Bruxelles 1938.

¥ Frammento Sneyd (ed., Wind, cit.), v. 399s.



36 Luciano Rossi

si no ai poder que.i joinha
en jazen .. *

Soprattutto le parole con cui I'eroe di Thomas prega la moglie di celare agli estranei
il proprio infortunio ricordano singolarmente le espressioni adoperate da Raimbaut:

Si vos pri molt del covrir
Que nuls nel sace avant de nos ...

Lonc temps ai estat cubertz
mais Dieus no voil qu’ieu oimais
puosca cobrir ma besoigna ...

In un certo senso, dungue, anche Linhaura ¢ modellato su Tristan.

E senza dubbio il conflitto fra «’esuberanza» di questi personaggi e la loro «infeli-
cita» dev’essere estremamente congeniale a Raimbaut, anche al di 1a del gap. Non si
dimentichi che il tema del non-poder ricorre in un contesto di ben pit profonda dram-
maticita:

Qu’ar en baizan no.us enverse

No m'o tolon pla ni tertre,

Dona, ni gel ni conglapi,

Mas non-poder, trop en trenque’ ...

Quanto al motivo del «travestimento» in abiti giullareschi, esso € caratteristico della
leggenda tristaniana fin dalle sue piu antiche manifestazioni poetiche e suggerisce 'ac-
costamento con 'altro senhal di Raimbaut: Tristan era, per molti aspetti, anche Joglar.

Fin da questa prima, sommaria esposizione si pud intravvedere quanto sia
complessa l'interpretazione delle allusioni cifrate con cui i trovatori amarono desi-
gnarsi reciprocamente, e come risulti difficile accontentarsi delle spiegazioni escogitate
finora. In particolare, alla luce dei dati oggettivi, & arduo accettare I'ipotesi di Maurice
Delbouille, in base alla quale tutta la serie di riferimenti bernardiani a Tristan sarebbe
posteriore alla composizione di Non chant per auzel ni per flor e s'inizierebbe con Can
vei la lauzeta mover, con la conseguenza che innumerevoli canzoni di Bernart e dello
stesso Raimbaut verrebbero ad ammassarsi nel biennio 1171-72. Il problema della data-
zione di queste poesie resta, invece, ancora aperto e dovra essere affrontato liberando
il campo da alcune presunte «certezze» che, a ogni analisi pit approfondita si rivelano
illusorie®.

Ma per non spingere il nostro discorso al di 1a degli scopi che ci eravamo prefissi &
ormai tempo di affrontare 'enigmatica allusione a Carestia.

¥ Loncs temps ai estat cubertz (BdT 389, 31), ed. Pattison, p. 164s.

3 Ar resplan la flors enversa (BdT 389, 16), ed. Pattison, p. 199s. Sul tema del «non-poder» si veda
ora L. MiLong, « Raimbaut d’Aurenga tra *fin’amor’ e ‘no-poder’s, Romanistische Zeitschrift fiir Lite-
raturgeschichte 7 (1983), 1-27.

¥ Cf. Rita LereunE, «La galerie littéraire», cit.



Chrétien de Troyes e i trovatori: Tristan, Linhaura, Carestia 37

2. La preziosita del dettato poetico si scontra, nel canzoniere rambaldiano, con ['esal-
tazione del gauch, del mero godimento dei sensi, talora solo disperatamente invocato,
spesso preferito all'ineffabile Joi.

Questi due poli contrapposti sono alla base dell’invenzione di quel complesso e
polivalente senhal che & Carestia.

Per tentarne una prima interpretazione, bisognera innanzitutto far luce sul contesto
fortemente allusivo e ambiguo in cui esso appare inserito:

Carestia, esgauzimen
m’aporta ...

Un verso composto di due sole parole, il cui collegamento ¢ denso di significati.

Un primo livello di allusivita concerne la «lettera» del nome, nella sua doppia acce-
zione, positiva e negativa. La prima, ‘cherté’, ‘preziositd’, ma anche ‘elargizione di
grazia‘”, e in effetti la pit sfumata e indeterminata; mentre, al contrario, I'accezione
ironica, per noi pit usuale di ‘disette’, ‘Hungersnot’, ‘carestia’ doveva essere quella piu
semplice da rilevare anche per il pubblico di Raimbaut.

In ogni caso, il verso sembra proporci uno degli ossimori cosi cari al trovatore, e,
quel che pit conta, Carestia-Esgauzimen sembra I'immagine rovesciata di Raimbaut-
Tristan.,

Un secondo possibile livello di allusivita & invece legato all’ipotesi che il senhal celi
il paragramma di Crestia, equivalente occitanico di Chrétien.

Per far luce su questo secondo problema, si dovra chiarire se esistono indizi che
permettano di collegare I'opera dello champenois a quella di Raimbaut d’Aurenga.

Dal fin troppo citato prologo del Cliges, sappiamo che Chrétien si era proposto, fin
dai suoi esordi poetici, come un moderno Maestro d’amore, come colui che aveva
inteso diffondere, in volgare, il verbo ovidiano:

Cil qui fist d'Erec et d’Enide,
Et les comandemanz d’Ovide
Et 'Ant d’Amors en romanz mist®™ ...

Come non rilevare, allora, che, nella prima cobla di Non chant per auzel ni per flor,
Raimbaut non solo ci propone un contrafactum di alcuni celebri exordia bernardiani®,
ma riprende il modulo proemiale dell’drs amandi ovidiana: «Non Phoebum, non
Musas ... sed Amorem cano»?

* Cf. H. e RENEE KAHANE, « Carestian, in: French and Provengal Lexicography. Essays presented to
honor A. H. Schutz, Ohio State University Press, 1964, p. 118-122. Si legga altresi T. BOLELLI, « Caritas.
Storia di una parolas, in: T. BOLELLL, Studi linguistici, Pisa 1982, p. 329-353.

* Com’ebbe a osservare Angelo Monteverdi (« Aneddoti per la storia della fortuna di Ovidio nel
Medio Evow, in: Atti del Convegno Internazionale Ovidiane, vol. 11, Roma 1959, p.181-192), con
l'espressione les comandemenz d'Ovide, Chrétien designa sempre ' Ars amandi, che era definita anche
Praecepta Ovidii: «i precetti d’Ovidio e I'arte d’amore» ...

" Come vedremo pill avanti, analizzando Non chant.



38 Luciano Rossi

Ma il fatto piti sorprendente & che il v. 26 dell’Ars:

Nec nos aeriae uoce monemur auis

& ripreso quasi alla lettera dal trovatore, proprio nell’incipit della sua canzone: Non
chant per auzel .

La poesia si apre, dunque, con una citazione del testo ovidiano che per primo Chré-
tien aveva tradotto in volgare e si conclude con I'invio a Carestia. Che 'allusione del
primo verso sia organicamente connessa all’invio della tornada non sembra del tutto
improbabile. '

Riprende dunque corpo l'ipotesi di Roncaglia, in base alla quale, piu che un
anonimo giullare (o addirittura lo stesso Bernart de Ventadorn, come propone ora Di
Girolamo), «Carestia» sia proprio Chrétien de Troyes.

Se poi passiamo a esaminare la seconda parola di cui si compone il verso dedicato a
Carestia, e cioé esgauzimen, non pud non venirci in mente il celebre verso 734 della
Philomena®: «Ce conte Crestiiens li gois», e I'ipotesi d’interpretazione avanzata da
Harry FWilliams™.

I manosecritti della famiglia y del poemetto offrono, in alternativa a /i gois del gruppo
x, la lezione /i gais, rifiutata dal De Boer, con 'argomento che la rima ois: ais, pur
frequente nel XIII e nel XIV secolo, & estranea alla lingua di Chrétien®,

Dopo aver osservato che in molti casi De Boer ha giudicato la lezione del gruppo y
superiore e preferibile a quella della famiglia x, Williams soggiunge che si puo inter-
pretare la variante /i gois come un allotropo di li gais e adduce, a riscontro della sua
ipotesi, un verso d’un testo del XIV secolo, Le Banquet du boys, dov’é questione di un
Gouin le gois, che gli editori definiscono «le joyeux, le gai»®.

Poiché perd resta fuor di dubbio che una rima del tipo ois: ais € lontana dalle abitu-
dini linguistiche di Chrétien, Williams conclude che il celebre verso non € che un’in-
terpolazione dell’autore dell’Ovide moralisé.

2 Di particolare interesse, in entrambi i testi, quel singolare: auis / auzel, che si oppone al plurale
delle formule tradizionali ispirate al canto «degli uccelli»,

4 Per i rapporti con i trovatori, sarh da analizzare la suggestiva e originale damnatio amoris, inse-
rita nei vv. 393-448 della Philomena (ed. C. DE Boer, Paris 1909). Essi vi vengono definiti, con una
dittologia sinonimica che richiama Marcabru, «cil qui d’Amor braient et crient» (v. 400; e cf. BdT 293:
9,26, 31, 32, 36), 0, anche, noviaus soudoiiers. Interessante anche l'anticipazione del tema dell’avarizia
di Amore, «Que de prometre est large et riche / et de doner avere et chiche», e delia sua ingiustizia:
aQu'Amors les plus mauves retient / Et refuse caus que plus valent» (v. 416s.). Tali concetti saranno
poi ripresi dal poeta sia nelle sue liriche che nel Cliges (v.610ss.).

“ Cf. H.F. WiLLiams, «Chrestiiens li gois», Bulletin Bibliographique de la Société internationale
arthurienne (1938), 67-T1.

¥ Cf. Philomena, ed. cit., p. CX-CXX. In quelle stesse pagine I'editore si sforzava, perd, di accredi-
tare I'ipotesi che li gois fosse da correggere in de Gois e che quest’ultima forma altro non fosse che un
allotropo di Gouaix, villaggio della Champagne, nei pressi di Troyes: col che I'ipotesi di una rima ois:
ais veniva, di fatto, implicitamente riammessa.

% Cf. Le Banquet du boys, in: Recueil de poésies frangaises, éd. p. A. MONTAIGLON ¢ J. ROTH-
SCHILD, vol. X, Paris 1875, p. 211.



Chrétien de Troves e i trovatori: Tristan, Linhaura, Carestia 39

Se tale ipotesi sembra plausibile, non si pud tuttavia fare a meno d’interrogarsi
sull’'origine di una simile denominazione. In altre parole: perché 'autore dell’Ovide
avrebbe definito /i gai, ‘il gioioso’, Chrétien de Troyes? E possibile che si tratti di un’in-
venzione estemporanea, 0 non sara, invece, un appellativo organicamente legato al
nome di Chrétien, per lo meno agli esordi della sua attivita poetica? Ovviamente non si
pud rispondere a quest’interrogativo che con delle ipotesi: se perd queste ultime ci
aiuteranno a meglio comprendere i testi, se ne potra in qualche modo verificare il
grado di plausibilita.

Roger Dragonetti ha gia acutamente segnalato 'ambiguita dei riferimenti al proprio
luogo d’origine, da parte d'un Chrétien che, nell’Erec, si compiace di mostrarsi come il
«Cristiano di Troia» (della classica Troia, cioe) oltre che come Chrétien de Troyes, citta
della Champagne®’.

lo vorrei aggiungere che gia nel Brur*®, ma soprattutto nel Roman d’Eneas®, il nome
di Troie & quasi sempre usato in rima con la parola joie®™. Ritengo che questo gioco
verbale derivi proprio dall’4rs amandi ovidiana (I, vv. 363ss.):

Tum cum rristis erat, defensa est Ilio armis;
militibus grauidum /laera recepit equum ...

Quella «gioia», fatale per i Troiani, si era efficacemente materializzata, nel repertorio
dei poeti medievali, nella facile rima: Troie: joie. Rima che ritroviamo, per I'appunto
nell’Erec, e, anzi, nella copia di Guiot, essa si arricchisce di un richiamo «grafico» all’o-
monima citta champenoise:

... comant Eneas vint de Trove.
comant a Cartaige a grant joie (v. 5291s.).

Laddove 1'autodenominazione del poeta contiene, invece, un richiamo alla citta
asiatica:
... Por ce dist Crestiens de Troies (v. 9).

La rima Troie: joie ritorna del resto anche nel Cliges:

C'onques ne fu a si gran joie
Eleinne receiie a Troie ... (v. 5240s.).

Lidea della joie caratterizzava dunque le due «patrie» ideali di Chrétien ed era in
qualche misura connessa al suo stesso nome. Dunque antitesi che in questo
momento ci interessa, quella che oppone Raimbaut- Tristan a Carestia-Esgauzimen,
sembra avere origini molto lontane.

" Cf. R.DRAGONETTL, La vie de la lettre au moyen age («Le conte du Graal»), Paris 1980.

“ Cf. Le Roman de Brut de Wace, ed. by 1. ARNOLD, 2 voll., Paris 1938-1940 (SATF), vv. 10451-52, etc.

“ Cf. Eneas, roman du XI1° siécle, p. p. J.J. SALVERDA DE GRAVE, 2 voll., Paris 1925-1929 (CFMA,
44 e 62).

% Eneas, ed. ci., vv.: 907-908, 1149-1150, 2991-2992, 3091-3092, 3107-3108, 3273-3274, 47834784,
4789-4790, 6865-6866, 10109-10110.



40 Luciano Rossi

Per afferrare il senso della chiamata in causa di Chrétien, da parte di Raimbaut d’Au-
renga, bisognera far luce sulle fonti comuni ai due poeti e soprattutto, io credo, sull’in-
terpretazione che essi fornirono dei due grandi miti in voga nella seconda meta del XII
secolo, quello di Tristano e quello di Enea.

Che Raimbaut, oltre al Tristan, conoscesse anche 1'Eneas, mi pare fra 'altro provato
dalla prima cobla di Amics, en gran cossirier (BdT 389, 6):

Amics, en gran cossirier

Suy per vos, et en greu pena;

E del mal g'ieu en sufier

Mo cre que vos sentatz guaire.
Doncx, per que.us metetz amaire,
Pus a me laissatz tot lo mal?
Quar amdui no.l partem egual?®'.

A commento di questi versi, oltre al particolare che Raimbaut sembra ancora una volta
mutuare lo schema metrico da un componimento dell’amico Bernart de Ventadorn, e
anzi proprio da Chantars no pot gaire valer”, bisognera rilevare che, al di la dei pili 0
meno remoti riscontri ovidiani**, la fonte pitl probabile sembra essere il lamento di
Didone per la freddezza dell’amato (Eneas, vv. 1825ss.):

Nos sentons molt diversement:

ge muir d’amor, il ne s'en sent,

il est en pes, ge ai les mals;
Amors n'est pas vers moi loials.
gquant ne sentons comunalment ...

Se & vero che Raimbaut conobbe I'Eneas, non si pud non sottolineare che, in Non chant
per auzel ni per flor, nel momento stesso in cui si paragona a Tristano, egli include
nell’allusione anche un sintetico riferimento a Didone:

Car ieu begui de la amor,
Ja.us dei amar a celada ...

! La canzone & stata a lungo attribuita alla contessa de Dia, sulla base di tenui analogie con la
vida della trobairitz, ma la paternith di Raimbaut non pud esser messa in dubbio (cf. PaTTISON, p. 30 €
157), e vd., qui sopra, la n. 33,

* Cf. FRANK, 447: 3 e 4 (dove pure & ripresa la falsa attribuzione a Beatritz de Dia).

" Cf. E. FARAL, Recherches sur les sources latines des contes et romans courtois du Moven Age, Paris
1913, cap. 11, «Ovide et quelgques autres sources du Roman d'Eneas»; sull’epoca classica, cf. MaRIa
Grazia BonanNo, «Osservazioni sul tema della ‘giusta’ reciprocita amorosa da Saffo ai comicis,
Ouaderni Urbinati di Cultura Classica 16 (1973), 110-120: sulla ripresa del tema nella Folie de Berne, cf.
RenEe L. Curtis, «Le philtre mal préparé: le théme de la réciprocité dans "amour de Tnstan et
Iseutn, in: Mélanges Jean Frappier, Genéve 1970, p, 195ss,



Chrétien de Troyes e i trovatori: Tristan, Linhaura, Carestia 41

Come ha di recente osservato Aurelio Roncaglia®, 'immagine del «bere 'amore» &

troppo particolare perché possa essere fortuito il riscontro virgiliano (Aeneis, 1 749):

Infelix Dido longumque bibebat amorem.

Piuttosto ¢’é da chiedersi se 'immagine non sia giunta al provenzale attraverso la
mediazione del Roman d’Eneas, 817s.:

De 'un an I'altre anbat 'amor
chascun en boit bien a son tor ..."

Non pud sfuggire che il doppio riferimento a Tristano e a Didone, esempi di amor
fole, sia deliberatamente scelto da Raimbaut per illustrare la propria foudat: egli ¢ il
«Tristano di Troia», cosi come il suo interlocutore (in quegli stessi anni, se € vero che
I'Erec data del 1170) amava definirsi il «Cristiano di Troia». E che 'interlocutore di
Raimbaut sia proprio Chrétien, a questo punto, mi pare fuor di dubbio, perché, olire a
replicare a ognuna delle affermazioni del provenzale (come vedremo pil avanti, nei
paragrafi dedicati all’analisi dettagliata dei testi), lo champenois ne riprende anche le
allusioni al Roman d’Eneas.

Con le allitterazioni buvrage ... bui (v. 28) egli insiste, come Raimbaut e 'anonimo
autore del Roman, sul tema del boivre; col participio enpoisonnez (v.29) egli riprende il
motivo dell’amore come mortal poison. Ma soprattutto il famosissimo verso con il
quale Chrétien illustra il concetto della carestia amorosa:

Ne pour chier tans ne t'esmaier (v. 28),
risulta modellato ancora una volta, sull’Eneas, v. 681:
Ne por gran mal trop esmaier™.

Obiettare che i riscontri addotti finora non sono che una serie di fortuite coinci-
denze non mi sembra, in tutta franchezza, meno arrischiato che adattarsi a riconoscere
la validita dell’identificazione di Carestia con lo stesso Chrétien.

* Au. RONCAGLIA, «Les troubadours et Virgilen, in: Lectures Médiévales de Virgile. Actes du
Collogue organisé par I'Ecole franpaise de Rome (Rome, 25-28 octobre 1982), Rome 1985, p. 267-83; ma
il riscontro era gia stato analizzato da A. FOURRIER, Le courant réaliste dans le roman courtois en
France au Moyen-Age, Paris 1960, p.40s. Sul problema si veda ora anche la mia voce Lewteratura
Provenzale, nell’Enciclopedia Virgiliana, vol. IV, Roma 1988,

* Molto probabilmente Raimbaut aveva presenti entrambi i testi, sia 'originale virgiliano che il
suo volgarizzamento francese, cf. la gia citata Enciclopedia Virgiliana.

% Come & stato gia pil volte osservato chier tans & 'equivalente antico-francese dell’occitanico
carestia; mi pare, perd, di grande interesse che, per illustrare la sua teoria amorosa, il poeta utilizzi un
modulo ripreso dall’Eneas.



42 Luciano Rossi

Raffinato cultore di poesia, Raimbaut & maestro nell’arte dell’allusione cifrata, della
citazione preziosa e ironica. Nel suo canzoniere vediamo sfilare i protagonisti pil
amati di opere in voga nella societa letteraria del suo tempo (e, si badi, di opere oita-
niche!): «Ignaure», «Tristan», «Eneas», «Guillaume d’Orange»’’. La sua corte era
aperta ai pil fertili contatti con la Francia del Nord, oltre che con i territori occitanici®®.
Perché stupirsi che nel suo canzoniere appaia anche un’allusione a Chrétien? A colui
che, per primo, aveva volgarizzato Ovidio? Al poeta che, in merito all’amore aveva,
nella Philomena, polemizzato con i confratelli provenzali; che aveva gia illustrato il
rapporto Iseut-Marc: in una parola, all’anti-Tommaso, al «gioioso» Cristiano di Troia?

Lo champenois non era 'autore d’un qualsiasi rimaneggiamento della leggenda di
Tristan. Al contrario, se dobbiamo attenerci alle sue stesse affermazioni, egli ne aveva
fornito una versione che escludeva polemicamente, fin dal titolo, il nome dell’eroe
«adultero»: del roi Marc et d’'Iseut la blonde™.

Nel sottile gioco delle parti che s'istituisce nel contrafactum rambaldiano (come
vedremo, il tono «parodistico» del componimento & gia chiaramente annunciato
nell’incipit: Non chant), & Carestia a dover portar godimento al friste Raimbaut. Se non
fosse che I'welargizione di grazia» della carestia nasconde una reale penuria ...

Ma & tempo ormai di tornare ai testi e di tentare di fornire una compiuta analisi
delle canzoni che formano il suggestivo «débat», nell’ordine in cui crediamo che
dovettero essere composte: cominciando, quindi, da Can vei la lauzeta mover di
Bernart de Ventadorn, per passare poi a Non chant per auzel ni per flor, di Raimbaut
d’Aurenga, a D’dmors, qui m'a tolu a moi, di Chrétien ed alcuni altri componimenti che
appaiono organicamente connessi con quelli citati.

3. Roncaglia ha persuasivamente messo in rapporto il rifiuto di Chrétien della plenté
amoureuse con analoghe osservazioni ovidiane. Alla serie indicata®, si pud aggiungere
un ulteriore riscontro, desunto dalle celebri parole di Narciso (Mer., 111, 463ss.):

Iste ego sum! sensi; nec mea me fallit imago;
uror amore mei, flammas moveoque ferogque!
quid faciam? roger anne rogem? quid deinde rogabo?
quod cupio, mecum est: inopem me copia fecit.

I versi ovidiani sono estremamente complessi, e la loro interpretazione continua ad
occupare gli specialisti®: & indubbio, comunque, che essi contengano immagini e
nuclei poetici d’'un fascino che non poteva sfuggire ai trovatori.

T Qltre a quanto osservato finora a proposito delle canzoni Loncs temps ai estat cuberiz e Non
chant per auzel ni per flor, si veda 'edizione PatTison, XXXVII &0

% Cf. PaTTISON, p.3-26.

* Cliges, v. 5.

% Ma con qualche svista tipografica, sia dal Roncaglia (Carestia, p. 11) che dal Di Girolamo (p. 18):
Amores, 11 XIX 25-33; Ars amandi, 111 579 e 603, Remedia Amoris, 541,

® Fra i contributi piti recenti, di particolare interesse quello di G. RosATi, «Narciso o l'illusione
dissolta (Ovipio, Mer. 339-510)», Maia 28 (1976), 83-108.



Chrétien de Troves e i trovatori: Tristan, Linhaura, Carestia 43

Quella stessa legge «di contrappasso» che & alla base del mito di Narciso:

Sic amet ipse licet, sic non potiatur amato (v. 405),

potrebbe sinteticamente esprimere uno degli aspetti del «paradoxe amoureux» su cui
si fonda la FinAmors®. Anche il tema dell’amor de lonh sembra preannunciato, ma su
un piano di ben diversa «tragicita», dal votum in amantem novum, espresso dal giovi-
netto:

... vellem quod amamus abesset!

Ma, per tornare al problema della copia amoris, ricorderd, col Frinkel®, che proprio

questo termine, copia, serve al poeta per stabilire un significativo parallelismo fra i due
amori (e le due illusioni), di Eco e di Narciso (particolare, che, come vedremo, non
sembra essere sfuggito a Bernart de Ventadorn):

wAnte», ait, «emoriar, quam sit tibi copia nosrri».
Rettulit illa nisi: «Sit tibi copia nostril» (v.391).

« ... quod cupio mecum est: inopem me copia fecit.

O utinam a nostro secedere corpore possem!» (v. 466s.).

Alludendo direttamente al mito di Narciso, nel Cliges, vv. 2726ss., Chrétien sembra
risolvere in chiave razionalistica 'opposizione ovidiana copia-inopem, intendendo la
prima come copia pulchritudinis e la sua antitesi come inopia sapientiae:

Mes tant ert biax et avenanz

Que Narcissus, qui desoz 'orme

Vit an la fontainne sa forme,

Si 'ama tant, si com an dit,

Qu'il an fu morz, quant il la vit.

Por tant qu’il ne la pot avoir.

Mol ot biauté et po savaoir,

Mes Clyges en ot plus grant masse ...

Anti-Tristano, Cliges diviene dunque anche anti-MNarciso, riscattandone la folie con
una plus grant masse di savoir. E un’interpretazione di tipo moralistico e razionalistico
dei versi ovidiani che ritroveremo, con differenti sfumature in molti testi medievali, fra
i quali, ad esempio, I'Ovide Moralisé, (111, vv. 1903ss.).

Petrarca ce ne proporra, nel Trumphus Cupidinis (vv. 145ss.), una versione appena
piu sfumata:

... ivi 'l vano amador che la sua propia
bellezza desiando fu distrutto,

% Per una sintetica analisi del problema (e la relativa bibliografia), rinvio alla mia voce Fin'dmors,
nel Lexikon des Mittelalters.

% Cf. H. FRANKEL, Ovid. A Poet between Two Worlds, Berkeley - Los Angeles 1945, p. 214, n. 40. i
veda anche il commento di F BoMmer, Heidelberg 1969, p.547 («Kommentar zu III 376-393.
Marcissus und Fchow).



44 Luciano Rossi

povero sol per troppo averne copia,
che divenne un bel fior senz’alcun frutto.

Diametralmente opposta appare, invece, la posizione di Bernart de Ventadorn che,
nella Lauzeta, ci offre una polivalente rivisitazione del mito, la cui complessita, ad onta
della ricchissima bibliografia sull’argomento®, sembra in parte essere sfuggita agli
interpreti.

Anche per Bernart il problema centrale & quello della personale eccessiva copia
amoris, contrapposta all’d dixia della dama che si rifiuta di rendere a chi 'ama la
«giusta corrispondenza»®; ma la folie del poeta & per molti aspetti contraria a quella di
Narciso, perché & lo specchio, e non I'immagine ivi riflessa, ad essere privilegiato e
quasi ipostatizzato. Al fontem ovidiano, il trovatore sostituisce infatti gli stessi occhi
dell’amata e recupera, in tal modo, in un contesto fortemente suggestivo, una tradi-
zione filosofica di antico prestigio:

Anc non agui de me poder

ni no fui meus de l'or en sai
que.m laiset en sos olhs vezer

en un miralh que mout me plai ...

Gia Platone, nel Fedro, 255 d, aveva descritto la fenomenologia della perdita dell’i-
dentitad rappresentata dall'innamoramento, ricorrendo all'immagine dello specchio:

«... Ed ecco ama; ma che cosa non sa; non conosce né puo dire cio che prova; ma e
come chi, preso da altri un male d’occhi, non ha come spiegarne la cagione; vede
nell’amante, quasi in uno specchio, sé medesimo, e non se n’accorge ... Ugualmente
desidera ed & desiderato, e in sé ritiene, specchiata immagine d’amore, I'amor
d’amore»®

Nel momento in cui riconosce, negli occhi dell’amata, I'immagine di sé che piu
aveva vagheggiato, il poeta & espropriato della sua stessa identita, che continua ad

avere senso solo in funzione del miroer perillus:

Miralhs, pus me mirei en te,

m’an mort li sospir de preon,
c’aissi.m perdei com perdet se
lo bels Narcissus en la fon.

Mentre Narciso non era riuscito a realizzare il proprio voto di divenire altro da se,
Bernart sembra condannato, al contrario, proprio all’alterita: prigioniero di quell'im-

® Fra gli studi pit recenti, S. KAy, «Love in a Mirror; an Aspect of the Imagery of Bernart de
Ventadorn», MAe. 52 (1983), 272-285; P BEC. «Cercamon et Bernart de Ventadour, ou le gascon et le
limousin», in Trames: le Limousin et son patrimoine culturel, Limoges 1982, p. 157-171.

 Vedi, qui sopra, la nota 53.

® Waturalmente non si pud ipotizzare una conoscenza diretta del Fedro da parte di Bernart. Sul
platonismo medievale, cf. fra l'altro W. WETHERBEE, Platonism and Poerry in the Twelfth Century. The
titerary Influence of the School of Chartres, Princeton 1972; D. LinpBERG, Theories of Vision from Al-
Kindi to Kepler, Chicago - London 1976 (in part. la p.93).



Chrétien de Troyes e i trovatori: Tristan, Linhaura, Carestia 45

magine di sé che solo gli occhi della dama gli potrebbero restituire, incapace di recupe-
rare la perduta identita. Se Narciso era mera immagine e Eco puro suono, Bernart,
privato del legittimo riconoscimento del suo ruolo di cantore d’amore, ha perduto
I'una e P'altro e non pud che risolversi nel desiderio:

e can se.m tolc, no.m laiset re
mas dezirer e cor volon.

Leccessiva «abbondanza d’amore» causa, ancora una volta, I'insania e la morte.

Da rilevare come, nell’esplicitare I’angoscia cui seguiranno il silenzio e la «morte»
poetica, Bernart spinga la propria identificazione con Narciso fino ad includervi, sinte-
ticamente, quella con Eco.

Lintenzione di celarsi ad amore, con cui si conclude la canzone («e de joi e d’amor
m'escon»), sembra riflettere infatti I'atteggiamento della Ninfa, la quale spreta, later
silvis. Ma soprattutto il verso «Mort m’a e per mort li respon», nel quale & poetica-
mente sintetizzata la condanna della fanciulla, prelude all’'uso di effetti fonici sapiente-
mente imperniati sulla tecnica dell’eco, effetti che gia Ovidio aveva efficacemente
sperimentato®’:

Al grido dell’'ultima cobla:

e vau m’en, pus ilh no.m rete,
chaitius, en issilh, no sai on,

sembra rispondere la tornada:

qu’eu m’en vau, chaitius, no sai on.

Proprio sull’elemento dell’insania, del furor amoris bisogna per0 soffermarsi, se si
vuol comprendere I'importanza che, per i trovatori del 70 dovette assumere ['ultimo
messaggio della Lauzeta. E ben vero che il motivo dell’estro perduto e la determina-
zione di astenersi dal canto compaiono ripetutamente nel canzoniere bernardiano,
come rileva Di Girolamo (p.21); altrettanto vero €, perd, che essi non raggiungono
mai, altrove, quei toni perentori che sembra avere Can vei la lauzeta mover. Quella di
Bernart &, in quest’ultimo caso, una vera e propria palinodia: pit che nei confronti di
Amor o dell’'amata, il trovatore € recrezen soprattutto rispetto alla propria poetica, né
pud trattarsi, io credo, d’un mero atteggiamento strumentale®,

Non puo sfuggire che la reprimenda, contenuta nella quinta cobla della Lauzera:

D’aisso.s fa be femna parer

ma domna, per qu'e.lh o retrai,
car no vol so ¢c’'om deu voler,
e so c'om li deveda, fai ...

¥ Cf. G.RosaTi, «Narciso o lillusione dissoltan, cit. p.91s.
% Come sembra credere MaRria Luisa MENEGHETTL, [l publico dei trovarori, cit., p. 41, che ritiene
Can vei la lauzeta posteriore non solo a Non chant, ma anche a D'dmors, qui m'a tolu a moi.



46 Luciano Rossi

contraddice esplicitamente la perentoria affermazione (che significativamente era
collocata nella medesima cobla, la quinta) di Chantars no pot gaire valer (BdT, 70, 15);

E cel es be fols naturaus
gque de so que vol, la repren,
e.lh lauza so que no.lh es gen.

Colla pretesa, una volta definita assurda, di contrastare la naturale inclinazione
dell’amata, imponendole un comportamento che le risulta odioso, Bernart si comporta
di fatto da fols naturaus. :

Mentre in Chantars no pot egli aveva dichiarato «folle» chi biasimava Amore:

Amor blasmen per no-saber
fola gens ...

Nella Lauzeta egli & invece costretto a confessare la propria delusione nel constatare
quanto poco sappia dAmore:

Ad, las! tan cuidava saber
d’amor, e tan petit en sai!

Bernart deve dunque ammettere con amarezza che la gens che denigrava amore era
molto meno fola di quanto egli potesse supporre. Fol era stato invece egli stesso,
quando aveva preteso di poter gnar confra mon, cedendo a un’illusione.

Se si pensa che, secondo la ragionevole proposta di Leslie Topsfield®, ripresa oggi
con ulteriori argomenti da Aurelio Roncaglia’, I'allusione alla fola gens di Chantars no
pot deve intendersi rivolta soprattutto contro Marcabru, la «palinodia» della Lauzeta
assume un carattere di estrema gravita per 'insieme dei Fedeli d'’Amore che avevano
avuto, in Bernart, il loro piQ autorevole portavoce. Le ottimistiche dichiarazioni d’un
tempo:

¢ n'ai mout mai de jauzimen,
car n'ai bo cor e nv’i aten,

sembrano essersi svuotate di significato. Il suo bo cor, il suo amore non & piu suffi-
ciente al poeta, cui non resta che il desiderio:

e can se.m tolc no.m laiset re
mas dezirer e cor volon.

La proverbiale capacitia di mediazione tra 'universo dei valori cortesi e il resto del
mondo € venuta meno in Bernart e al poeta non sembra rimanere altro che il silenzio.

% Cf. L. T.TopsFIELD, « The ‘natural fol’ in Peire d’Alvernhe, Marcabru and Bernart de Venta-
dorny», in: Mélanges Charles Rostaing, Litge 1974, p. 1149-1158; 1D, Troubadours and Love, Cambridge
1975, p. 120.

™ Cf. Au. RONCAGLIA, [ trovatore Bernart de Ventadorn. Materiali ed appunti per il Corso di Filo-
logia Romanza dell’anno acc. 1984-1985, Roma 1985, p. 66-84.



Chrétien de Troyes e i trovatori: Tristan, Linhaura, Carestia 47

La palinodia nei confronti di Marcabru acquista maggiore rilievo, se si pensa che il
disegno rimico scelto da Bernart per la sua Lauzera &€ mutuato dalla canzone Bel m'es
guan son Ii fruich madur (BdT 89, 13; Frank, 407: 9). Laddove perd Marcabru esordiva
illustrando la propria propensione per il canto:

Qu'ieu chant per joi de fin’Amor,

Bernart replica con il silenzio e la recreantise:

de chantar me gic e.m recre
¢ de joi d'amor m’escon.

La «recreantise» di Bernart non si limita dunque, come altrove gli era accaduto, a
meri propositi di «change», ma si carica al contrario d’un’estrema drammaticita, giun-
gendo fino a mettere in dubbio la validita del codice cortese e la stessa ragion d’essere
della poesia.

Ecco il motivo per il quale contro Bernart sembrano insorgere i poeti delle piu
disparate tendenze e la Lauzeta finisce col promuovere un vero e proprio «débat»
sull’'amore, la cui importanza per le letterature d'oc e d’oil abbiamo solo in parte
intravvisto.

Lestremo appello a Raimbaut-Tristan, contenuto nella tornada di Can vei la lauzeta
mover, si spiega col fatto che fra i due poeti esisteva un legame molto pili profondo di
quanto non possano lasciare supporre le semplici affinita elettive: nel momento in cui
Bernart sembra rinnegare 'antico programma poetico, egli & costretto a render conto
all’amico della defezione.

4. La risposta di Raimbaut, letta fino ad oggi quasi esclusivamente in funzione della
citazione tristaniana, € in realtd molto complessa.

Innanzitutto andra messo in rilievo il tono parodistico del testo (nella compiutezza
del termine, ivi compresa la possibiliti di mutuare la melodia dal modello bernar-
diano).

Significativamente Raimbaut esordisce con le parole Non chant (indicative dell’in-
tenzione contraffattistica), per sciorinare, subito dopo tutto un repertorio degli esordi
piu celebri di Bernart:

per auzel Quan vei la lauzeta mover; Lo rossinhol s'esbaudeya, ecc.
ni per flor Quan vei la flor, ecc.

ni neis per frech Quan la frej'aura venta, ecc.

ni per calor Can lo dous temps comensa

ni per reverdir de prada  can la verz folha s'espan, ecc.



48 Luciano Rossi

A tanta poliedricitd, Raimbaut oppone I'unicita della propria ispirazione: midons,
cantata esclusivamente per la sua bellezza:

... mas per midonz, en cui m’enten
car es del mon la bellaire.

Abbiamo visto come questo modulo riprenda sostanzialmente lo schema esordiale
dell’Ars amandi, cui sembra ispirarsi anche lo stesso incipit della canzone’’.

All'Ovidio «tragico» delle Metamorfosi, invocato da Bernart, Raimbaut oppone
dunque quello «parodistico» (in senso anti-virgiliano) dell’4rs. Che poi il riferimento
all’Auctor, al Maestro d’Amore, si estenda fino a includere nell’allusione anche colui
che per primo lo aveva volgarizzato, mi pare un'ipotesi pit che probabile, se si pensa
che Chrétien aveva realizzato proprio in quegli anni un vero organico programma di
traduzioni da Ovidio.

Nella seconda cobla, il motivo del change & considerato con naturalezza: il poeta ha
abbandonato la ritrosa, considerata per questo suo atteggiamento la peggiore che mai
fosse al mondo, e s'€ rivolto a una dama pil bella e pit condiscendente; il che si risolve
soprattutto in un «buon consiglio» per 'amico:

Anc sui partitz de la pejor
c'anc fos vista ni trobada

et am del mon la bellazor
dompna, e la plus prezada ...

Nella terza cobla, la «vocazione» piu autentica di Raimbaut si fa esplicita e circo-
stanziata:
Ben aurai, dompna, grand honor
si ja de vos m’es jutgada
honrannsa que soz cobertor
vos tenga nud’embrassada ...

Il tono & apertamente ironico ¢ mira a parodiare, con una vera € propria «gradatio»
le formule e soprattutto la mistica del corteggiamento. Qui Raimbaut sembra richia-
mare alla mente di Bernart le comuni esperienze poetiche e la scelta dell’amore
sensuale. Anche Bernart, in Era.m cosselhatz, senhor (BdT 70, 6), aveva optato, infatti,
per il «compromesso cortese»:

Domna, a prezen amat
autrui, e me a celat,
si qu'eu n'ava tot lo pro
et el la bona razo ...

" Cf. Ars amandi, v.26, « Nec non aeriae uoce monemur auis»/ Non chant per auzel: si veda in
proposito qui sopra la nota 42,



Chrétien de Troyes e i trovatori: Tristan, Linhaura, Carestia 49

Proprio 'espressione amar a celada torna significativamente nella quarta cobla di
Non chant, la pili martoriata nella povera tradizione manoscritta:

De midonz fatz dompn’e seignor
Cals que sia.il destinada.

Car ieu begui de la amor

Ja.us dei amar a celada.

Tristan, gan la.il det Yseus gen
E bela, non saup als faire;

Et ieu am per aital coven
Midonz, don no.m posc estraire.

Come abbiamo visto, al mito di Narciso, evocato da Bernart, e dunque all’amore-
illusione, Raimbaut contrappone, con un polivalente riferimento a Tristan e a Didone
insieme'?, 'amore sensuale e ineluttabile. Ma I'allusione al filtro & solo indiretta e
ironica (evocata dal verbo begui); entrambi i manoscritti che ¢i hanno conservato la
canzone dicono: «qan la il det», e il pronome femminile indica chiaramente, a dispetto
delle farneticazioni ecdotiche del Kolsen™, che Iseut diede la amor, non certo il
beuvrage, a Tristan (il che sarebbe, oltretutto, in palese contrasto con la tradizione
tristaniana, dal momento che fu Brangien a dare il filtro ai due giovani).

La V e la VI cobla, dedicate alla comparazione con Tristan, presentano non poche
difficolta d’interpretazione, soprattutto perché sembrano riferirsi (e con sottile ironia) a
una versione a noi ignota del Roman:

Esaminiamo brevemente la quinta strofa:

Sobre totz aurai gran valor
S'aitals camisa m’es dada

Cum Yseus det a I'amador,

(Que mais non era portada.
Tristan! Mout presetz gent presen:
Dr’aital sui eu enquistaire!

Si.l me dona cill cui m'enten,
No.us port enveja, bels fraire.

Lallusione alla camisa / que mais non era portada, simbolo della verginita sacrificata
dalla giovane all’amante e non al marito, € estranea alle versioni francesi del Tristan a
noi note™: pure, la forte icasticitd della metafora autorizza qualche congettura. Se &

™ Si veda qui sopra la n. 54.

" 11 quale, sulla base d’un dubbio riscontro con il v.26 della canzone Per vos, bella dous-amia
(BdT 205, 4a) di Guillem Augier Novella aveva corretto 'espressione Car few begui de la amorin car
iew begui del broc d'amor (Cf. A. KoLsen, Trobadorgedichte: Dreiflig Stiicke altprovenzalischer Lyrik,
Halle 1923, p. 57s.).

" Per meglio dire, Thomas allude in forma metaforica al fatto che, Iseut e Brangien avevano rice-
vuto entrambe, alla partenza, una camicia immacolata, ma Brangien, nel corso della traversata, aveva
sporcato la propria, scambiandola, successivamente, con quella della damigella. Eilhart von Oberg
riporta un episodio simile:; cf. EILHART voN OBERG, Thstrant. Synoptischer Druck der erginzten Frag-
mente mit der gesamien Paralleliiberlieferung, hg. von H.BussManN, Tiibingen 1969,



50 Luciano Rossi

vero cioe che il tono di Raimbaut ¢ dichiaratamente parodistico, il suo modello non
pud non essere una celebrazione mistica dell’amore, nella quale 'amante si genuflette
in atto d’adorazione:

Ben aurai, dompna, grand honor
sl ja de vos m'es jutgada
Honranssa ...

Sobre totz aurai gran valor ...

Sono, questi, elementi troppo tenui perché si possa ipotizzare che 'opera che il
trovatore sta parodiando sia proprio il perduto Del roi Marc et d'lIseur la blonde?

Certo, non potremo mai averne le prove. Ma, se si pensa alla capacita di Chrétien di
valorizzare icasticamente gli elementi simbdlici, alla sua stessa concezione poetica
dell’amore, la congettura non appare poi cosi remota. Si rilegga, ad esempio, il brano
in cui, nell’Erec (v. 402ss.), & descritta la povera chemise di Enide ancor vergine, dove
pure si accenna un paragone con «Iseut la blonde».

Insomma, per non farla troppo lunga, se Carestia fosse davvero Chrétien, non
sarebbe strano che Raimbaut avesse scelto la sua versione del Tristan come bersaglio
polemico.

E veniamo, infine, alla tornada:

Carestia, esgauzimen

M'aporta d’aicel repaire

On es midonz, ge.m ten gauzen
Plus g’ieu eis non sai retraire.

Abbiamo gia tentato di spiegare il primo, enigmatico verso. Quanto al tipo di esgau-
zimen che Raimbaut s’attende dal suo interlocutore, Di Girolamo propende a credere
si tratti di versi, col che non si puo che concordare. Senza timore di forzare I'interpreta-
zione del distico finale, aggiungerei che essi dovrebbero raccontare (retraire), meglio di
quanto lo stesso trovatore non sappia fare, la gioia che gli viene da midonz. Ma, come
in Lonc temps ai estat cubertz, «’impotenza» e «l’evirazione» del poeta erano mera-
mente letterarie, derivate dalla comparazione col protagonista del lai, Ignaure, anche
midonz di Non chant non & che un mito poetico: &, per meglio dire, la stessa Yseus gen /
e bela.

Si capisce, allora, perché sia Carestia 'unico che possa raggiungere I'inaccessibile
repaire: l'esgauzimen, per Raimbaut, & un piacere squisitamente poetico ¢ Chrétien il
solo che sia in grado di raccontarlo.

5. La controprova che I'interlocutore di Raimbaut sia proprio lo champenois ci viene
soprattutto dalla risposta di Chrétien, che ha tutto il carattere di una replica circonstan-
ziata a entrambi i testi dei trovatori: Non chant per auzel ni per flore, insieme, Can vei la
lauzeta mover.



Chrétien de Troves e i trovatori: Tristan, Linhaura, Carestia 51

Identificandosi immediatamente col meno felice dei due provenzali impegnati nel
wdébat» (nell'incipit, I'espressione gui m'a folu a moi evoca il bernardiano rout m'a mo
cor), Chrétien chiarisce che non c¢’é da attendersi alcun esgauzimen da parte sua.
Questo particolare tipo di gioia (for joie) egli non I'ha mai goduta, essendo una preroga-
tiva di coloro che «tradiscono» amore; a lui, servitore fedele, eppure incompreso, non
resta che lamentarsi. Dunque all’esgauzimen egli contrappone il planh. «D’Amors ...
me plaing»:

Et s5i ne me repuis tenir
(QQue ne m'en plaigne, et di por quoi:
Car ceus qui la traissent voi

Souvent a lor joie venir
Et g’i fail par ma bone foi.

La particolare struttura a coblas doblas della canzone permette allo champenois
d’intessere una ricca trama di riferimenti polemici ai modelli provenzali, con una
complessa serie di simmetrie fra coppia e coppia nonché all'interno delle singole
stanze.

La prima coppia di coblas é dedicata all’Amore, la seconda alla Dame, la terza al
Cuore, ma in ogni strofa si alternano i riferimenti ai modelli.

La prima cobla si apre, come abbiamo visto, sull'immagine bernardiana del tolre,
dell’'espropriazione dell’amante a vantaggio di Amore, per concludersi col polemico
cenno alla joie di cui godono i falsi amanti.

Nella seconda strofa, a Raimbaut che dichiarava:

Anc sui partit de la peior

Chrétien replica:

Et je, qui ne m'en puis partir
De celi vers qui me souploi ...

Ma, nel protestare la propria assoluta fedelta, Chrétien intende polemizzare anche con
Bernart e con gli amanti che attendono una ricompensa dall’amata. Nell'inviarle il
proprio cuore, egli ha compiuto solo un atto doveroso, che non comporta alcun sacri-
ficio:

Mon cuer, qui siens est, li envoi;

Mes de noient la cuit servir

Se ce li rent que je li doi.

Come vedremo, in quest’affermazione & racchiusa 'originalita della teoria erotica di
Chrétien: 'autentico amore comporta la gratuita del servizio, anche al di 1a dei limiti
razionali o della mera convenienza.

Ma nell'immagine del poeta dedito al servizio dell’amata «oltra suo grado», conte-
nuta nella terza cobla, appare anche una vena di superiore autoironia:



52 Luciano Rossi

Et puis que vos ne me volez,
Dont sui je vostres par ennui.
... Que je ne sai servir autrui.

Quale differenza rispetto all’honranssa, richiesta da Raimbaut, di poter abbracciare
madonna, nuda, sotz cobertor!

Ma quel che piu conta & la perfetta simmetria della replica. Nella quarta cobla di
Non chanr Raimbaut s’era paragonato, come abbiamo visto, a Tristano e a Didone
insieme. Chrétien, da parte sua, non si lascia sfuggire le preziose allusioni letterarie,
ma, al contrario, le sviluppa, proprio nella strofa corrispondente, la quarta.

Quanto all’Eneas, egli riprende, con lallitterazione buvrage-bui, il motivo del boire:

De I'un an laltre anbat Pamor
Chascuns en boit bien a son tor;
qui plus le bese plus an boir (vv. 817ss.).

Mentre col participio enpoisonnez (v.29) egli sviluppa il tema dell’amore come
mortal poison:

Mortal poison la dame boit (v. 811),
Mortal poison avoit beu (v. 1259).

Per quel che riguarda, invece, il mito di Tristano, Chrétien rifiuta 'innamoramento
«fatale» che, nella sintetica rievocazione proposta da Raimbaut, accomunava ’eroe
celtico a Didone, e protesta che il suo amore € frutto d’una libera scelta della volonta.

Come ha gia rilevato Gioia Zaganelli”, sulla scorta di felici intuizioni di Tony
Hunt™, si conferma, in quest’affermazione, la posizione in certo senso «abelardiana»
dello champenois. Aggiungerd che una simile opzione non & in contrasto con quanto il
poeta afferma nell’altra canzone che sicuramente gli pud essere attribuita, 4Amors
tengon et bataille (testo che analizzeremo compiutamente piu avanti): che, per entrare
nel dominio d’Amore, sia necessario abbandonare raison e metter da parte mesure’ .
Rinunciare a raison non significa infatti ipso facto divenire fols (con questo termine
Chrétien designa, invece, coloro che si autoescludono dall’amore cortese), ma solo
perdere di vista il proprio tornaconto personale, a vantaggio d’un amore «démesuré»,
il cui solo scopo & il servizio fedele e disinteressato™.

" Cf. Giola ZAGANELLL, Aimer, cit. p.30s.

™ Cf. T.HunT, «The Dialectic of Yvain», MLR 72 (1977), 285-99. Sull'influenza abelardiana, si
veda Helen C.R.LAURIE, «The Letters of Abelard and Heloise: a Source for Chrétien de Troyes?»s,
SM 27 (1986), 123-46, uscito mentre il presente saggio era gid in bozze.

" Su Le concept de wmesure» chez Chrétien de Troves, Gace Brulé et le Chitelain de Couci, la mia
allieva Corinne Zehnder ha presentato, nel 1987, un Mémoire de Licence presso la Facolta di Filo-
sofia dell'Universitd di Zurigo. Per quel che concerne i1 Provenzali, si veda ora P.DEMBOWSKI,
wMesura dans la poésie lyrique de Pancien provengal», in; Studia Occiranica in memoriam Paul Remy,
t. 11, Kalamazoo 1986, p.269-80.

" CF i vv. 33ss.: «Molt m’a chier Amors vendue/S’onor et sa seignorie,/ K’a Uentree ai
despendue f mesure et raison guerpie».



Chrétien de Troyes e i trovatori: Tristan, Linhaura, Carestia 53

Questa quarta cobla € particolarmente importante, nel quadro della polemica con i
provenzali, perché dopo avere compiutamente ribattuto a Raimbaut, sfruttandone le
allusioni al Tristan e all’Eneas, Chrétien espone anche le ragioni del dissenso che
separa le sue concezioni amorose da quelle di Bernart de Ventadorn. Mentre per il
limosino I'innamoramento era un fenomeno doloroso e illusorio, avvertito dal poeta
nel momento stesso in cui si specchia negli occhi dell’amata, Chrétien si compiace di
aver creduto ai propri occhi e di avere intrapreso un cammino che intende percorrere
fino in fondo:

Bien en doit estre miens li grez,
Qu'ainz de riens efforciez n’en fui,
Fors que tant que mes euz en crui,

Par cui sui en la voie entrez
Donc ja n'istrai n'ainc n’en recrui.

Pur manifestando la propria congenialitd con P'«infelicita» bernardiana, di fronte
all’altezzosa posizione di Raimbaut, al limosino Chrétien rimprovera l'incostanza,
chiarendo che, al di 14 dell’amore non pud esister nulla, e che il compenso per il
servizio fedele non é costituito dall’effimera corrispondenza, bensi dallo stesso privi-
legio di amare. Rispetto allo stesso Thomas, che si era limitato a «descrivere» le pene
di Tristano e Isotta, senza averle sperimentate”, Chrétien puo esibire la propria soffe-
renza.

La quinta cobla contiene I'illustrazione del senhal di «Carestia», e, insieme, quella
raffinata teorizzazione del «poco amore» che si rivelera tanto congeniale ai trovatori
dell’inizio del XIII secolo.

Profondo conoscitore di Ovidio, Chrétien non perde l'occasione di replicare,
proprio sul terreno per lui piu agevole, ai provenzali che pure avevano inteso appellarsi
all’'autorita del Maestro. Se Bernart aveva utilizzato le Metamorfosi e il mito di Narciso,
per esprimere I'illusorieta dell’amore, se Raimbaut aveva replicato ricorrendo all’Ars
amandi, e dungue alla «prassi» amorosa, Chrétien ci presenta invece una sintesi origi-
nale dell'intera opera ovidiana:

Ja, mon los, plenté n'ameras,
Ne pour chier tans ne t'esmaier;
Biens adoucist par delaier,

Et quant plus desiré I'auras,
Plus t'en ert douls a I'essaier.

La copia, sia «a parte obiecti» che «a parte subiecti» (come mostra il mito di
Narciso), & perniciosa per 'amore, che si esalta, al contrario, in un’attesa paziente e
discreta: I'importante, dunque, & solo essere in grado di amare.

®Cf Au. Rowncacria, I trovatore Bernart de Ventadorn, cit., p. 53,



54 Luciano Rossi

Quanto poi la teoria sia difficilmente applicabile alla realtid lo sperimentera con
grave sua pena Yvain, il quale, per aver creduto a queste stesse parole, pronunciate da
Gauvain, non solo perdera I'amore di Laudine, ma, per recuperarlo, dovra affrontare la
folie e una difficile «espiazione»™. Ma la «dialettica» e un atteggiamento costante-
mente autoironico sono fra le caratteristiche piu peculiari dello stile di Chrétien.

La carestia amorosa, il pauc ben resteranno invece concetti fondamentali per i trova-
tori pill tardi,

Quando Di Girolamo osserva (p. 26) che gli «pare dubbio che I'origine della sia pur
modesta fortuna del termine presso i provenzali sia da cercare nella canzone di Chré-
tien», si potra facilmente replicare che, alla sua lista, devono evidentemente mancare
alcuni esempi significativi. In particolare, la canzone di Cadenet, Ans gue.m jauzis
d'amaor (BdT 106, 8), nella cui quarta cobla il trovatore dichiara:

... Mais am ab carestia,
pauc e pauc, qu'a un lans
Mon joi: jal me tolria
Leu mos sobretalans.

« Preferisco provare con parsimonia, poco a poco, piuttosto che tutta in una volta, la
mia gioia ...». Non mi pare che sia arrischiato citare, a riscontro di questi versi, la
canzone di Chrétien e, con molta probabilita, il passo corrispondente dell’ Ywain (ed.
Forster, v.2515ss.)%":

Biens adoucist par delaiier,

Et plus est buens a essaiier

Uns petiz biens, quant il delaie.
Qu’uns granz, que 'an adés essaie.
Joie d’amor, qui vient a tart,
Sanble la vert busche qui art,

Qui de tant rant plus grant chalor
Et plus se tient an sa valor,

Con plus se tient a alumer.

Ma, per tornare alla nostra canzone, nell’'ultima strofa, la sesta, Chrétien definisce
compiutamente il proprio atteggiamento nei confronti dei suoi interlocutori occitanici,
sia per quel che concerne lo spinoso problema della «ricompensa», che per quanto
riguarda la milizia amorosa.

Ancora una volta il suo giudizio appare improntato ad un disincantato «raziona-
lismo». A Bernart che lamentava la scomparsa di merces e la propria ingenua igno-
ranza:

B Cf i wv. 2515ss. dell’'ed. Forster, che riportiamo gui sotto. Sulla situazione testuale del
passaggio, si veda B. WoLEDGE, Commentaire sur « Yeainy («Le Chevalier au Lionn) de Chrétien de
Troyes, Genéve 1986, p.152.

81 Cf. KrisTIAN voN TrOYES, Yain (Der Liwenritter), hg. von W. FORsTER, Halle 1912



Chrétien de Troyes e i trovatori: Tristan, Linhaura, Carestia 55

Merces es perduda per ver,
(et eu non o saubi anc mais) ...,

ancora una volta con perfetta simmetria (e cioé nella strofa corrispondente), Chrétien
risponde che merci non € mai esistita ed € vano affannarsi a cercarla: il destino

n

dell'amante consapevole ¢ quello di amare senza speranza di ricompensa:

Merci trovasse au mien cuidier,
S’ele fust en tout le compas
Du monde, la ou je la quier;
Mes bien croi qu’ele n'i est pas
Car ainz ne fui faintis ne las
De ma douce dame proier:
Proi et reproi sanz esploitier,
Conme cil qui ne set a gas
Amors servir ne losengier.

Come ha acutamente osservato Maria Luisa Meneghetti (op. cit., p. 141), nell’'ultimo
distico il poeta sembra rivolgersi a Raimbaut d’Aurenga, che «in molti suoi testi
ostenta proprio di burlarsi, 0 quantomeno di ‘servire per gioco’ amore». Colui che
«sert @ gas amor», aggiungeremo, noi, non pud che essere quello stesso « Tristan / que
sap be gabar e riren.

6. La «querelle» intorno alla recreantise, innescata dalla Lauzeta, non sembra pero
concludersi con DAmors, qui m'a tolu a moi.

Se si riesce a districarsi, nell’ordine quasi pietrificato con cui, nell’edizione Appel,
sono presentate le canzoni di Bernart de Ventadorn, ci s'imbatte in un testo, il dician-
novesimo, Estat ai com om esperdutz, nel quale il limosino sembra voler ritornare sulla
propria poetica recreantise, accogliendo i «consigli» di Raimbaut.

Se leggiamo di seguito gli ultimi versi di Can vei la lauzeta:

De chantar me gic e.m recre
e de joi e d’amor m’escon

e i primi di Estat ai com esperdutz:

Estat ai com om esperdutz
per amor un lonc estatge,
mas era.m sui recognogutz
qu’eu avia faih folatge:

c'a totz era de salvarge,

car m'era de chan recrezutz:
et on plus estera mutz,

mais feira de mon damnatge,



56 Luciano Rossi

si rimane singolarmente colpiti dall’analogia delle situazioni descritte. Sembra cioé che
Bernart si sia ravveduto, dopo un’autentica crisi poetica, recedendo dalla sua decisione
di sottrarsi agli amici, a joi e ad amor e abbia deciso di tornare al canto.

Dr’altra parte, i versi della terza cobla:

Truans volh esser per s’amor
g cove c'ab leis aprenda:
pero no vei domneyador

que menhs de me s'i entenda

sembrano richiamare, anche se in forma ormai autoironica, I'esclamazione:

Ad, las! tan cuidava saber
d’amor e tan petit en sai!

Nella seconda cobla, Bernart sembra invece deciso a seguire I'invito di Raimbaut
d’Aurenga («Ar sui partitz de la peior / ¢’anc fo vista ni trobada .. .») ad abbandonare le
dame troppo ritrose:

A tal domna m’era rendutz
¢’anc no.m amet de coratge,
g sui m'en tart aperceubutz,
qe trop ai faih lonc badatge.
Oi mais segrai son uzatge:
de cui que.m volha sarai drutz
g trametrai per tot salutz
et aurai mais cor volatge.

Si tratta d’'una canzone a coblas doblas e capcaudadas, la cui fortuna in ambito fran-
cese ¢ attestata da una versione in lingua d’oil, contenuta nel codice W che ce ne ha
conservato, unico, anche la melodia.

Nello stesso manoscritto € contenuta la seconda delle due canzoni sicuramente
attribuibili a Chrétien, Amors tengon et bataille. Ma come non sorprendersi, quando ci
si accorge che lo champenois sembra, ancora una volta, replicare a Bernart, contrappo-
nendo ai propositi volatges di quest’ultimo la sua incrollabile fedelta?

Le parole-rima (comuni alle due canzoni) volages, salvages, damages, cui andranno
aggiunti i verbi atendre e vendre (nell’accezione particolare di ‘vender caro’) inducono a
non considerare fortuiti questi riscontri.

In particolare, a Bernart che osservava:

... et aurai mais cor volaige.
Truans volh esser per s'amor
e cove c’ab leis aprenda.

Chrétien ribatte:

Fols cuers legers ne volages
Ne puet rien d’Amors aprendre.



Chrétien de Troyes e i trovatori: Tristan, Linhaura, Carestia 57

A Bernart che soggiungeva:

... & prec la del seu amador
que.l be que fara nom venda
ni.m fassa far lonj’arenda

Chrétien sembra replicare:

Tel n’est pas li meus corages
Ki sert sanz merci arendre.

Ancora una volta, sul tema specifico della «ricompensa amorosa», Chrétien sembra
deliberatamente rovesciare la concezione bernardiana. Al limosino che si lamentava:

... et on plus estera mutz
mais fera de mon damnatge,

lo champenois risponde:
Or me plais, senz raison rendre,
K’'en son prou soit mes damages.

Per quanto aleatorie possano parere talune coincidenze, nell’infido terreno della
canzone cortese, coi suoi topoi e le sue frequenti iterazioni, mi pare che la somma
degli indizi induca, quanto meno, a riflettere.

Ma se & vero che anche questa seconda canzone di Chrétien ¢ in qualche modo
legata ai trovatori provenzali, ritengo sia necessario tornare sull’interpretazione della
prima cobla, il cui senso € stato, a mio parere, travisato dagli interpreti. A tale analisi
seguiranno alcune riflessioni su un brano della Charrette che ritengo di notevole
importanza al fine di comprendere I'atteggiamento di Chrétien nei confronti dei trova-
tori del suo tempo, e con queste ultime considerazioni si chiudera anche questo
saggio, nel timore di avere fin troppo abusato della pazienza dei lettori.

Il testo della prima strofa di Amors tengon et bataille & il seguente:

Amors tengon et bataille

Vers son champion a prise,
Qui por 1i tant se travaille
Qu’a desrainier sa franchise

A tote s’entente mise:

N'est drois qu’a sa merci faille;
Mais ele tant ne lo prise

Que de s’aie li chaille.

A commento di questi versi, scrive Marie-Claire Zai:
«La chanson s’ouvre au vers 1 et se termine au vers 51 avec 'idée du combat, de la
guerre amoureuse, les deux forces sont en présence, inégales. Cependant le concept
principal de cette chanson est qu’Amour fait perdre sens et mesure, que le poéte lutte
pour sa liberté. Lenjeu de ce combat, c’est la perte de la raison et de la mesure, le poéte



58 Luciano Rossi

s’est livré a4 une tragique alternative entre sa franchise et I'asservissement 4 la loi
cruelle de 'Amour, mais, dés qu'il a golté a ce breuvage empoisonné et pourtant
délectable, il n’aura plus choix et se soumettra a PAmour»®. A queste considerazioni,
che riprendono in sostanza linterpretazione tradizionale del testo®, fanno eco
analoghe osservazioni di Gioia Zaganelli, nel pit recente Aimer sofrir joir®.

Nessuno dei commentatori s’é perd avveduto, ch’io sappia, del particolare che nella
prima strofa della canzone Chrétien non fa che parafrasare I'esordio della nona elegia
del secondo libro degli Amores ovidiani:

O numquam pro me satis indignate Cupido,
o in corde meo desidiose puer!

Quid me, qui miles numquam tua signa reliqui,
laedis, et in castris vulneor ipse meis?

Cur tua fax urit, figit tuus arcus amicos?
Gloria pugnantes vincere maior erat.

Identica I'immagine di Amore che colpisce il proprio fedele soldato (I'equivalenza
champion- miles ¢ quasi perfetta), identica la condanna della sleale condotta del signore
nei confronti del suo suddito. In sostanza, Chrétien non fa che tradurre in un
linguaggio cortese i concetti ovidiani®. C’¢ allora da chiedersi che cosa significhi real-
mente 'espressione desrainier sa franchise e a chi, in particolare, si riferisca 'aggettivo
possessivo sa.

In effetti, 'idea d’un conflitto iniziale, nell’animo del poeta, fra il desiderio di difen-
dere la propria liberta nei confronti di Amore, cui seguirebbe, alla fine della seconda
cobla, la definitiva rinuncia a ogni anelito d’indipendenza («Ne quier estre en nule
guise / Si frans, qu'en moi n’ait sa taille»), per quanto suggestiva, mi pare troppo
«moderna» perché la si possa a cuor leggero attribuire a Chrétien.

8 Cf. Marie CLAIRE Za1, Les Chansons courtoises de Chrétien, cit., p.73.

¥ Cf., ad esempio, P.IMBs, « De la fin'Amors, Cahiers de civilisation médiévale 12 (1969), p. 283
«La pression de 'Amour est si vive, nous dit le poéte dans son premier poeme, qu'il se sent contraint
de défendre sa liberté (desrainier sa franchise, 1 4)}».

¥ In particolare alle p.41ss.

¥ Del tutto fuorviante mi pare la versione recentemente proposta da A, MEILLER, « Traduction
de deux chansons d’amour de Chrétien de Trovess, in: Lecrures du Moven Age. Hommage a
R. Ménage, Grenoble 1987, p. 13-20: « Amour a engagé dans une lutte et un combat son champion»,
In nota il critico spiega: « i I'on comprend, comme J. Frappier (p. 118 de son cours), qu’Amour ‘méne
une guerre injuste contre son champion’, c'est en effet une impression de ‘beau desordre’ gque lais-
sent les deux premiéres strophes de la chanson, et Uillogisme est d’abord celui de la situation envi-
sagée, ol un combattant serait attaqué par la personne méme dont il est censé défendre la causen.
Poiché, come abbiamo visto, il motivo della guerra ingiustamente mossa da Amore contro il proprio
miles risale direttamente a Ovidio, mi pare che Jean Frappier avesse perfettamente compreso il senso
dei versi di Chrétien: Pillogisme» sembra dungue attribuibile solo a chi pretende di spiegare i testi
medievali secondo la «logica» dei nostri giorni.



Chrétien de Troyes e i trovatori: Tristan, Linhaura, Carestia 39

Se poi si considerano i vari riscontri antico-francesi, e in particolare I' Yvain®, ci si
accorge che desrainier sa franchise dev’essere inteso in senso tecnico, e significa sempli-
cemente «difendere (con le armi) i diritti feudali del signore», nella fattispecie di
Amore, cui deve riferirsi il possessivo sa.

In quanto champion di Amore, il poeta ha impiegato ogni sforzo per reclamare sul
terreno i diritti del suo signore, ma costui non si cura in alcun modo dell’aiuto del
proprio vassallo, che non stima, e anzi (come nell’elegia ovidiana) gli si rivolge addirit-
tura contro.

Non mi pare che ci sia alcun conflitto fra la prima e la seconda strofa della canzone,
ma nell’'intero componimento viene ribadita, invece, 'idea della totale sottomissione
del poeta-amante, in aperta polemica con i trovatori provenzali, e in particolare, come
abbiamo visto, con Bernart de Ventadorn.

Ancora una volta, per polemizzare con i confratelli occitanici, Chrétien ricorre alla
propria conoscenza dei testi ovidiani, ma quel che si deve soprattutto sottolineare € la
straordinaria coerenza dello champenois, che, dalla Philomena, alle due canzoni,
all’ Yoain, alla Charrette propone un’unica, articolata teoria amorosa®’.

Limmagine del poeta «campione d’Amore» e pure, attaccato dal suo stesso signore,
illustrata in Amors tencon et bataille, deve farci riflettere in merito a una possibile,
suggestiva, identificazione dell’«io poetico» delle due canzoni con il protagonista del
Chevalier de la Charrette, Lancelot. In effetti, il comportamento capriccioso di Amore,
nei confronti del proprio fedele miles, € molto simile a quello adottato nel romanzo da
Gueniévre verso Lancelot, soprattutto in occasione del « Torneo di Noauz», nel quale,
per ordine della regina, I'eroe dovra sottoporsi a varie umiliazioni, prima che gli venga
concesso di mostrare tutto il suo valore e di battere gli avversari.

Quest’analogia si carica, perd di nuovi, interessanti significati, se ci si avvede che,
sotto le insegne di alcuni «chevaliers tournoyeurs», Chrétien s’¢ divertito a celare 1
suoi confratelli trovatori e, in particolare, proprio quel Raimbaut d’Aurenga che I'aveva
scherzosamente designato col nomignolo di Carestia.

La comparazione che |'autore sembra suggerire € dunque la seguente: cosi come
Lancelot riesce a sconfiggere i partecipanti al Torneo di Noauz grazie alla «perfe-
zione» della sua dedizione all’amata, altrettanto facilmente (& lecito supporre) la supe-

% Siamo d'accordo sul fatto che Chrétien adoperi il termine desrainier nel senso tecnico-giudi-
ziario di «rivendicare con le armi», «défendre» (cf, Za1, p. 66); quanto a franchise, invece, io non
credo che qui sia utilizzata nel senso generico di «libertas, bensi in quello, pit tecnico,di « Verfii-
gungsrecht» (cf. TOBLER-LOMMATSCH, 5.v. franchise, 2206), di cui Chrétien fa uso, del resto, anche
nell’Yeain, ed. cit., v. 1984: « Ains mes, fet ele, n'oi tel, / Que si vous metez a devise / Del tot en tot en
ma franchise», laddove & lo stesso protagonista ad accettare, senza alcuna riserva, la «signoria» di
Laudine,

" Cf. L.T. TopSFIELD, « Fin’Amors in Marcabru, Bernart de Ventadorn and the Lancelor of Chré-
tien de Troyes», in: Love and Marriage in the twelfth century, ed. by W, van HOECKE — A, WELKEN-
HUYSEN, Louvain 1981, p.236-49,



60 Luciano Rossi

riorita delle teorie amorose di Chrétien (e la dedizione alla sua « Dame de Cham-
pagne») gli consentiranno di prevalere sui poeti del suo tempo.

E veniamo al testo della Charrette.

Dalle «logge», la regina e le damigelle del suo seguito passano in rassegna i cavalieri
(v.5773-5822, ed. Roques):

Antr’ax dient: «Veez vos or

celui a cele bande d'or

parmi cel escu de bernic?

C'est Governauz de Roberdic. 5776
Et veez vos celui aprés,

qui an son escu pres a pres

a mise une aigle et un dragon?

C’est li filz le roi d’Arragon 5780
qui venuz est an ceste terre

por pris et por enor conquerre,

Et veez vos celui dejoste

qui si bien point et si bien joste 5784
a cel escu vert d’une part,

§'a sor le vert point un liepart,

et d'azur est I'autre mitiez:

c'est Ignaures li covoitiez, 5788
li amoreus et li pleisanz.

E stato uno specialista di araldica, G.J. Brault®, ad accorgersi che i vessilli del
torneo di Noauz non sono escogitati a caso da Chrétien, ma che, al contrario, quello
attribuito al «figlio del re d’Aragona» compare in un sigillo di Ramon Berenguer IV del
1157. Ne consegue che il personaggio cui il poeta allude & Alfons Primer, trovatore e
amico di Giraut de Borneil e di Raimbaut d’Aurenga®.

Pill recentemente, io stesso” ho avuto modo di sottolineare che anche I'allusione al
personaggio letterario d’lgnaure si arricchisce di un preciso riferimento storico. Non
solamente, infatti, per descrivere 'eroe, Chrétien adopera i termini /i covoitiez / li

® Cf. G.J.BrauLT, Early Blazon. Heraldic Terminology in the twelfth and thirteenth centuries, with
special reference to Arthurian Literature, Oxford 1972, p.27ss.

® Alfonso, I conte di Barcellona, II re d’Aragona (1154-1196). Sul suo ruolo letterario, si veda
M. DE RIQUER, «La littérature provencale a la cour d’Alphonse 1l d'Aragon», Cahiers de civilisation
médievale 2 (1959), 177-201. Piuttosto deludente, per guanto concerne Raimbaut d’Aurenga, il pid
recente M. AURELL i CARDONA, «Les troubadours et le pouvoir royal: 'exemple d’Alphonse ler, RLR
85 (1981), 53-67. Lo studioso osserva che, malgrado i possedimenti di Raimbaut confinassero con
quelli di Alfonso, niente autorizzerebbe ad affermare che i due si siano mai conosciuti. Egli dimen-
tica perd che il « Comte ... Barsellones», cui Raimbaut si rivolge nella tornada di Cars, dous e fenhz
(BdT 389, 22) non & altri che lo stesso Alfonso, cf. J. H. MARSHALL, «On the Text and the Interpreta-
tion of a Poem of Raimbaut d’Orange (Car, dous ...)», Mde 37 (1968), 12-36; M. VUDLSTEKE, « Vers
une lecture de Cars, dous ¢ fenhz de Raimbaud d’Orange. Notes et commentaires sur I'édition de
J. H. Marshall», in: Mélanges J. Horrent, Ligge 1980, p. 509-16.

" Cf. L.Rossi, «Il cuore, mistico pasto d’amore», cit., p.42-47.



Chrétien de Troves e i trovatori: Tristan, Linhaura, Carestia ol

amoreus et li pleisanz, il primo dei quali sembra un vero € proprio calco sul provenzale
cobeitarz e ci ripropone 'appellativo usato pochi anni prima da Arnaut Guilhem de
Marsan per descrivere il suo Linaura’, ma soprattutto lo stendardo che Chrétien
assegna al cavaliere (leopardo rampante, o «lionné», ecc.) sembra essere stato uno dei
piu antichi emblemi degli Orange. Dunque il bell'Ignaure altri non € che lo stesso
Raimbaut d’Aurenga, che giostra al fianco del suo nobile vicino e confratello Alfons
Primer!”

A questo punto, vorremmo arrischiare qualche altra congettura e rilevare come la
combinazione dei tre nomi con cui nei manoscritti & designato il cavaliere che apre la
rassegna, Governauz / -ail (Caveron) de Roberdic, ci propone "anagramma di Girauz de
Bomeil ™.

Il riscontro potrebbe non essere meramente fortuito, per vari motivi. Innanzitutto,
Giraut era legato da amicizia sia con Raimbaut d’Aurenga che con lo stesso «reis
n'Amfos», e proprio nei medesimi anni fu in corrispondenza poetica con entrambi’;
in quello stesso periodo, 1170-73, egli allude inoltre, non senza ironia, alla propria atti-
vita «cavalleresca», in una serie di poesie dedicate al tema del «guanto perduto»’.
Infine, quel che pil conta, Giraut mostra di conoscere I'Yvain di Chrétien, dal
momento che ne cita puntualmente 'episodio di «Harpin de la Montagne», nella
canzone Gen m'estava e suau et en paz (BdT 242, 35)%.

Per tornare al torneo di Noauz, I'ipotesi che Chrétien abbia voluto identificarsi nel
protagonista, Lancelot, e si sia divertito ad assegnare agli altri contendenti, sia pure in
forma cifrata, gli attributi di alcuni dei pit celebri poeti del tempo si arricchisce di ulte-
riori indizi.

' Cf. G.E.SANsoONE, Testi didattico-cortesi di Provenza, Bari 1977, p. 125, 140, 161. E si veda «Il
cuore, mistico pasto d’amoren, cit., p. 46,

" Per far luce sui rapporti che legarono i trovatori del 70 e lo stesso Chrétien, sarebbe interes-
sante riesaminare anche dal punto di vista testuale la cosiddetta « Questione della nobilti», sulla
quale vollero pronunciarsi (pit © meno negli stessi anni) Giraut de Borneil e Alfons Primer, Raim-
baut d'Aurenga e Azalais de Porcairagues, Guilhem de Sant Leidier, etc. Come & stato acutamente
osservato da Erich K&hler, non & un caso che la «querelle» sia praticamente assente nei jeux-partis
francesi, ma appaia, invece, nei romanzi di Chrétien, il quale si pronuncia sempre a favore della
nobiltd di sangue (cf. « Zur Diskussion der Adelsfrage bei den Trobadors», in: Trobadorlvrik und
hdfischer Roman, Berlin 1962, p. 115ss.).

* 11 nome del cavaliere, che appare nell’Erec (v. 1691) oltre che nel passo citato della Charrette,
ricorre curiosamente nelle tre forme: Governauz / Governail ! Caveron de Roberdic. E piuttosto singo-
lare che, se si combinano le prime due (Governauz / -ail) de Roberdic, oltre all’anagramma di Girauz
de Borneil, si ricavi proprio il nome Caveidro(n). Se il riscontro non & meramente fortuito, sembra che
Chrétien si sia divertito a sfruttare tutte le combinazioni possibili.

* Sulla tenzone con Alfonso, cf. M. de RIQUER, Los Trovadores, t. 1, Barcelona 1975, p. 571ss.; su
quella con Linhaure, ib., 1. 1, p. 45585, Giraut cita entrambi i suci nobili amici nella canzone Ges de
sobrevoler no.m tolh (BdT 242, 37), vv.56 e 67.

* Cf. A. SERPER, «Guiraut de Borneil, le gant, le rrobar clus et lignaure», RLR 80 (1974), 93-106.

* Cf. K. LEWENT, Zum Text der Lieder des Giraut de Borneil, Firenze 1938, p. 44-46. Da notare che,
molto probabilmente, il componimento era dedicato proprio a Tiburga, sorella di Raimbaut d’Au-
renga (cf. A.Kovsen, Sdmiliche Lieder des Trobadors Giraut de Bornelh, UIL cit, p.72).



62 Luciano Rossi

Da questo punto di vista, non sembrano scelte a caso nemmeno le localita dalle
quali si immaginano provenire gli scudi, dietro le quali si celano importanti centri lette-
rari: «Lymoges», « Tolose», « Ljons sor le Rosne», « Londres». Di particolare interesse
appare soprattutto 'ultimo di tali scudi:

Et cil autres si est de "'uevre 5816
d’Engleterre, et fu fez a Londres,

ou vos veez ces deus arondres

gqui sanblent que voler s’an doivent,

mes ne se muevent, ainz recoivent 5820
mainz cos des aciers poitevins:

sel porte Thoas li mesching».

La cittd da cui lo scudo proviene, Londra, 'emblema delle due «rondinelle» che
non riescono a prendere il volo, sotto 'attacco pittavino, hanno ancora una volta 'aria
di metafore letterarie. Quanto al nome del cavaliere-poeta, non sembra difficile rica-
vare da quel Thoas Ili meschins un piu riconoscibile « Thomas li eschins», 0, meglio, «li
eschius»: ‘Thomas lo sdegnoso’.

E solo un gioco? Pué darsi. E infatti non intendo insistervi oltre. Quel che, invece,
mi pare piu che probabile & il fatto che Chrétien abbia conosciuto Bernart de Venta-
dorn e Raimbaut d’Aurenga. Ma a questo punto non desidero arrischiare fin troppo
ovvie congetture storiche. Perché, se & vero che I'amicizia e (dopo il pia recente studio
di Rita Lejeune”) financo la parentela dei due trovatori sembrano ormai accertate,
altrettanto vero & che della biografia di Chrétien non sappiamo quasi nulla, al di fuori
di quel poco che egli stesso ha voluto dirci.

Per conto mio non ci resta che continuare a interrogare i testi’.

Lurigo Luciano Rossi

% Cf. RiTa LEJEUNE, «Le nom de Bernart de Ventadour», in: Mittelalterstudien Erich Kihler zum
Gedenken, hg. von H.KrAUss - D. RIEGER, Heidelberg 1984, p.157-635,

" Nel congedare definitivamente le bozze di quest’articolo, mi accorgo che I'insieme del mate-
riale raccolto consente agevolmente la redazione di un secondo saggio, su Chrérien de Troves e i trova-
tori. Esso avrh per titolo Rossinhol e sarh dedicato all'interpretazione di tale senhal nella lirica d'oc e
d'oil. Fra I'altro, avrd 'occasione di analizzare la canzone-sirventese Ab nou cor ef ab novel so (BdT
167, 3), attribuita dai mss. | K d a Gaucelm Faidit, nella quale riappare in rima carestia.



	Chrétien de Troyes e i trovatori : Tristan, Linhaura, Carestia

