
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 45 (1986)

Artikel: Gallus am Bodensee : die Kontakte des Glaubensboten mit Germanen
und Romanen in der Nordostschweiz des 7. Jahrhunderts

Autor: Hilty, Gerold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-35465

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-35465
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gallus am Bodensee

Die Kontakte des Glaubensboten mit Germanen und Romanen

in der Nordostschweiz des 7. Jahrhunderts

Meinem Weggefährten Stefan Sonderegger
zum 60. Geburtstag

Besondere Abkürzungen, die nicht schon in der ersten Gallus-Studie
verwendet wurden (cf. VRom. 44, 125-127):

Bandle, Ortsnamen

Berschin, Gallus

Bilgeri, Untersuchung

Boesch, Gewässernamen

Boesch, Orts-und
Gewässernamen

Büttner/Müller,
Frühes Christentum

Camenisch, Sarganserland

Duft, Brigantium

Greule, Flußnamen

Hammer, Rheintal

Hilty, Symbiose

O. Bandle, «Zur Schichtung der thurgauischen
Ortsnamen», in: Sprachleben der Schweiz (Festschrift R.
Hotzenköcherle), Bern 1963, p. 261-288.
W. Berschin, «Gallus abbas vindicatus», Historisches
Jahrbuch 95 (1975), 257-277.
B. Bilgeri, Bregenz. Eine siedlungsgeschichtliche Untersuchung.

Dornbim 1948 (Schriften zur Vorarlberger Landeskunde).

B. Boesch, «Die Gewässernamen des Bodenseeraumes»,
Beiträge zur Namenforschung NF 16 (1981), 13-39.
B. Boesch, «Die Orts- und Gewässernamen der
Bodenseelandschaft», Schriften des Vereins für die Geschichte des
Bodensees und seiner Umgebung 99/100 (1981/82), 233-280.
H. Büttner/I. Müller, Frühes Christentum im schweizerischen

Alpenraum, Einsiedeln 1967.

W. Camenisch, Beiträge zur alträtoromanischen Lautlehre
auf Grund romanischer Orts- und Flurnamen im Sarganserland,

Diss. Zürich 1962.

J. Duft, «Frühes Christentum in Brigantium», in: Das
römische Brigantium, Ausstellungskatalog des Vorarlberger
Landesmuseums Nr. 124, Bregenz 1985, p. 101-121.

A. Greule, Vor- und frühgermanische Flußnamen am
Oberrhein. Ein Beitrag zur Gewässernamengebung des Elsaß,
der Nordschweiz und Südbadens, Heidelberg 1973 (BN
Neue Folge, Beiheft 10).

Th.A. Hammer, Die Orts- und Flurnamen des St. Galler
Rheintals. Namenstruktur und Siedlungsgeschichte,
Frauenfeld und Stuttgart 1973 (Studia Linguistica Alemannia

2).
G. Hilty, «Romanisch-germanische Symbiose im Raum
Grabs», in: St.Gallische Ortsnamenforschung 2. Die
Erforschung der Orts- und Flurnamen in den Bezirken Werden-



84 Gerold Hilty

Hilty, Tuggen

Hubschmied, Zeugen

May, Untersuchungen

Reitzenstein,
Ortsnamengebung

Schiess, Gallus

Sonderegger,
Siedlungsgeschichte

Sonderegger, Alpstein

Stähelin, Schweiz

Stricker, Grabs

Vincenz, Buchs und Sevelen

berg, Sargans und Obertoggenburg, St. Gallen 1980

(120. Neujahrsblatt, herausgegeben vom Historischen
Verein des Kantons St. Gallen).
G. Hilty, «Gallus in Tuggen. Zur Frage der deutsch-romanischen

Sprachgrenze im Linthgebiet vom 6. bis zum
9. Jahrhundert», VRom. AA (1985), 125-155.
J. U. Hubschmied, «Sprachliche Zeugen für das späte
Aussterben des Gallischen», VRom. 3 (1938), 48-155.
U. May, Untersuchungen zurfrühmittelalterlichen Siedlungs-,
Personen- und Besitzgeschichte anhand der St. Galler
Urkunden, Bern - Frankfürt a.M. 1976 (Geist und Werk der
Zeiten 46).
W.-A. Frhr. von Reitzenstein, Untersuchungen zur
römischen'Ortsnamengebung, Diss. München 1970.

T. Schiess, «Hat Gallus Deutsch verstanden?», Mitteilungen

zur vaterländischen Geschichte 38 (1932), 23-32.
St. Sonderegger, Grundlegung einer Siedlungsgeschichte
des Landes Appenzell anhand der Oris- und Flurnamen,
Trogen 1958 (Sonderabdruck aus Appenzeltische Jahrbücher
1957, 85. Heft).
St. Sonderegger, Der Alpstein im Lichte der Bergnamen-
gebung, Herisau 1967 21977) (Das Land Appenzell, Heft
6/7).
F. Stähelin, Die Schweiz in römischer Zeit, 3. neu bearbeitete

und erweiterte Auflage, Basel 1948.

H. Stricker, Die romanischen Orts- und Flurnamen von
Grabs, Diss. Zürich 1974 (zweite, unveränderte Auflage
1981 als Band 1 von St. Galler Namenbuch, Romanistische
Reihe).
V. Vincenz, Die romanischen Orts- und Flurnamen von
Buchs und Sevelen, Buchs 1983 (St. Galler Namenbuch,
Romanistische Reihe, Band 3).

Vor einem Jahr habe ich der ersten Phase der Missionstätigkeit von Kolumban und
Gallus in der Nordostschweiz eine Studie gewidmet1. Dank der Lektüre der
Lebensbeschreibungen der beiden Glaubensboten mit den Augen des Sprachhistorikers sowie
der Kombination der Ergebnisse dieser Lektüre mit den Erkenntnissen der Ortsnamenforschung

glaubte ich zeigen zu können, daß die Heiden, welche Kolumban und seine

Jünger in Tuggen zum Christentum bekehren wollten, Alemannen waren, Alemannen,
die den Ort im 6. Jahrhundert besiedelt und benannt hatten. Noch zu Beginn des

7. Jahrhunderts bildete Tuggen die Spitze des alemannischen Vorstoßes auf der Achse

von Zürich nach Chur. Der Ort lag unmittelbar an der Grenze zum romanischen und
christlichen Churrätien.

Cf. Hilty, Tuggen.



Gallus am Bodensee 85

Nach dem Mißerfolg in Tuggen überschritt Kolumban mit seinen Jüngern aber nicht
diese Grenze, um in das christliche Gebiet des Bistums Chur zu gelangen. Offenbar
wollte er das König Theudebert II. von Austrasien gegebene Versprechen, eine Zeitlang

in Südalemannien zu missionieren, an einem anderen Ort noch einlösen. Er reiste

deshalb mehr oder weniger der Grenze Austrasiens entlang an den Bodensee.

Wenn Kolumban, wie ich annehme, auf der alten Römerstrasse über Kempraten-
Oberwinterthur-Pfyn an den Bodensee zog2, überschritt er allerdings im Thurtal bei

Pfyn die Grenze der ehemaligen Provinz Raetia Prima (Churrätien). Doch die beiden
Abschnitte der Westgrenze dieser Provinz in der Linthebene und im Thurtal waren
schon in römischer Zeit denkbar verschieden.

Dutzende, ja Hunderte von romanischen und durch das Romanische vermittelten
vorromanischen Namen beweisen, daß das Gebiet vom östlichen Teil der Linthebene
an bis nach Chur in römischer Zeit verhältnismäßig dicht besiedelt war. Diese Besiedlung

war auch ein wichtiger Grund dafür, daß der alemannische Vorstoß vorerst im
Westteil der Linthebene zum Stehen kam. Dadurch wurde aber die Grenze noch
verstärkt und erhielt den Charakter einer romanisch-alemannischen Grenze, und da

die erste Phase der alemannischen Landnahme unter heidnischem Vorzeichen
erfolgte, trafen zudem bis etwa zur Mitte des 7. Jahrhunderts3 in der Linthebene auch

Christentum und Heidentum aufeinander.

Der Grenzabschnitt zwischen Wil und dem Untersee hatte einen ganz anderen
Charakter. Die Wurzeln der Grenze reichten zwar in vorrömische Zeit zurück. Dies
beweist unter anderem der Name des Baches Murg, der am Hörnli entspringt und über
Sirnach nach Frauenfeld fließt. Er wird einleuchtend zurückgeführt auf *Morgiä, zu
keltisch *morgä 'Grenze'4. Man darf wohl annehmen, daß die Helvetier dem Bach
diesen Namen gegeben haben. Die Römer übernahmen den Namen und auch die
Grenze: Ihr Grenzkastell bei Pfyn (< ad fines) liegt nur gut 5 km östlich der Einmündung

der Murg in die Thur. Das Gebiet östlich dieser Grenze wurde zwar durch eine
römische Straße durchquert, welche von Winterthur an den Bodensee führte. Dicht
besiedelt war es aber weder in vorrömischer noch in römischer Zeit. Dies glaube ich aus
der Tatsache schließen zu dürfen, daß sich östlich der genannten Grenze bis hin zum
linken Ufer des Rheins im Unterrheintal kaum ein Dutzend voralemannische Namen
erhalten haben. Sichere voralemannische Siedlungen bestanden nur am Ufer des

Bodensees. Von diesen Siedlungen wird noch ausführlich die Rede sein. Zuerst sind
kurz die voralemannischen Namen außerhalb des Seeufers zu besprechen. Sie können
grundsätzlich drei Schichten angehören, einer lateinisch-romanischen, einer keltischen
und einer alteuropäischen.

2 Cf Hilty, Tuggen, p. 155.
3 Cf. Hilty, Tuggen, p. 146-147.
4 Cf. Hubschmied, Zeugen, p. 139-149; Bandle, Ortsnamen, p. 265; Greule, Flußnamen, p. 139-

141; Boesch, Gewässernamen, p. 22-24; Orts- und Gewässernamen, p. 244-245.



86 Gerold Hilty

Überraschenderweise ist die lateinisch-romanische Schicht sehr dünn und
unzusammenhängend. Unmittelbar an der Grenze des Gebiets liegen das bereits erwähnte
Pfyn sowie Simach, dessen Name wohl eine der hybriden Bildungen darstellt, in
welchen durch das ursprünglich gallische Suffix -acum von lateinischen Personennamen

Zugehörigkeitsadjektive abgeleitet wurden, die dann ein dem Träger des

Namens gehörendes Grundstück samt villa und Gutsbetrieb bezeichneten. Sirnach
wäre in diesem Sinne ursprünglich der Gutshof eines Sexinius: fundus Seriniacus oder
praedium Seriniacum5. Weiter östlich sind - immer abgesehen vom Bodenseeufer - die
lateinisch-romanischen Namen sehr spärlich, und das meiste ist unsicher oder gehört
nicht einer Schicht an, welche zu Kolumbans Zeiten schon existierte. Hier die zu
besprechenden Fälle:

Rotmonten bei St. Gallen und in der Gemeinde Illhart (Thurgau). Der Name wird
auf eine Verbindung des Adjektivs rotundus mit dem Substantiv mons
zurückgeführt, also 'runder Berg'6. Ich bin der Meinung, daß es sich bei diesem Namen um
eine mittelalterlich-gelehrte Bildung handelt. Als Bezeichnung einer Anhöhe
zwischen der Stadt St. Gallen und der Sitter kann der Name schon aus sachlichen
Gründen nicht aus der römischen Zeit stammen. Vor der Gründung von St. Gallen lag
diese Anhöhe weitab von allen Siedlungen und Verkehrswegen im Arboner Forst und
war sicher nicht benannt. Noch im Frühmittelalter hieß sie zuerst nicht Rotmonten. In
den Casus Sancti Galli nennt sie Ekkehart Waltramsberg1. In einer Originalurkunde
von 1275 heißt es dann «am Kapfe sub Rotundo monte»8. Diese lateinische Form tritt -
neben vereinzeltem (in) Rudimonte - auch später noch auf, daneben begegnen aber seit

Beginn des 14. Jahrhunderts auch folgende Formen: Rodimunt, Rodmonten, Rodmunt,
Rodomünt, Rudemont, Rudimont, Rutmunten9. Welches die genauen Beziehungen
zwischen der lateinischen Form und der offenbar schon im 14. Jahrhundert
bestehenden deutschen Aussprache rodmonten (Grundlage des heutigen romontd) gewesen
sind, bleibt abzuklären. Sicher ist aber, daß sich die alemannische Form nicht in
normaler Lautentwicklung aus einem alten romanischen Namen ergeben hat.

Abgesehen davon müßte bei einem wirklich alten Namen als Ausgangsbasis wohl

5 Im Gegensatz zu Serenius ist Serinius nicht direkt belegt, sondern nur aus dem weiblichen
Serinia erschlossen; cf. Bandle, Ortsnamen, p. 266-267. Lautlich paßt aber Seriniacum besser als

Sereniacum (cf. auch den ältesten von Bandle angeführten Beleg [790 villa Sirinach] sowie die von
P. Aebischer, ZONF 3 [1927/28], 37, zitierte französische Parallele Serigny). Kaum erwägenswert ist

der Versuch einer Erklärung des Namens Sirnach auf germanischer Grundlage (deutscher PN

*Sigirin + -aha), über den B. Boesch, Orts- und Gewässernamen, p. 250, kritisch referiert.
6 Cf. Bandle, Ortsnamen, p. 267: (sub) rotundo monte (die Form ist in einer Urkunde von 1275

belegt); Boesch, Orts- und Gewässernamen, p. 263: (ad) rotundum montem.
7 Cf. May, Untersuchungen, p. 46 und 145 Nota 302).
8 Chartularium Sangallense, bearbeitet von O. P. Clavadetscher, Band IV (1266-1299), St. Gallen

1985, p. 131.
9 Urkundenbuch der Abtei St. Gallen, bearbeitet von H. Wartmann, Band III, St. Gallen 1874, cf.

Register s. Rotmonten (p. 894).



Gallus am Bodensee 87

monte rotundo (mit nachgestelltem Adjektiv) angesetzt werden, eine Form, welche
etwa dem Seveler Namen Munterdün zugrunde liegt10. Alles in allem: Das st.gallische
Rotmonten kann nur eine verhältnismäßig späte mittelalterliche Bildung sein. Was für
den St. Galler Namen gilt, dürft auch für den gleichlautenden Namen gelten, der den
erhöht gelegenen Nordostteil von Illhart bezeichnet. Die lautlichen und syntaktischen
Argumente gegen eine alte lateinische Grundlage bestehen hier in gleicher Weise, und
auch das Sachliche spricht hier ebenfalls eher gegen einen alten Namen, da wir sonst
keine Anhaltspunkte dafür haben, daß der Raum von Illhart in römischer Zeit besiedelt
war. Ältere urkundliche Belege sind - soweit ich sehe - keine vorhanden, so daß wir aus
der Überlieferung auch keine Argumente zugunsten der Auffassung von O. Bandle

gewinnen können, es handle sich hier um einen volkstümlichen romanischen Namen11.

Es wäre interessant, die Geschichte der Bezeichnung des Nordostteils von Illhart
genauer zu kennen12.

Tablat, ursprünglich eine Vorortsgemeinde, jetzt ein Quartier der Stadt St. Gallen,
kann seinen Namen auch nicht aus einem schon in römischer Zeit bestehenden
tabulatum 'Bretterwerk, Scheune, Speicher' herleiten. Auch hier handelt es sich um eine

gelehrte mittelalterliche Bildung, für welche die Kanzleisprache des Klosters St. Gallen
verantwortlich sein dürfte13.

Der Hofname Pfin in der Gemeinde Muolen hat allerdings die gleiche lateinische
Grundlage wie der erwähnte Ortsname im Thurtal. Gleich alt kann er aus sachlichen
Gründen trotzdem nicht sein. Er steht wohl in Zusammenhang mit der Abgrenzung
zwischen den Bistümern Chur und Konstanz, einer Abgrenzung, die erst im 7.

Jahrhundert stattgefunden hat14.

Einen sicher lateinisch-romanischen Namen finden wir erst wieder im unteren
Rheintal: Montlingen (< monticulus)15. Dieser Name dürfte jedoch in Zusammenhang
stehen mit der rechtsrheinischen Romanität, von der hier nicht die Rede ist. Außer
Montlingen findet sich nördlich des Hirschensprungs linksrheinisch bis zum Bodensee
kein sicherer romanischer Name16.

10 Cf. Vincenz, Buchs und Sevelen, p. 251-252.
" Cf. Bandle, Ortsnamen, p. 267
12 Cf. Bandle, Ortsnamen, p.267 N 33, verweist auch auf einen abgegangenen Flurnamen

Romuntenwiese in Schönholzerswilen.
13 Cf. Boesch, Orts- und Gewässernamen, p. 262; Camenisch, Sarganserland, p. 92.
14 Cf. auch Boesch, Orts- und Gewässernamen, p. 262.
15 Cf. Hammer, Rheintal, p. 167-168.
16 Das von Hammer, Rheintal, p. 168, besprochene Schalandren ist unsicher. - Namen, die mit

romanischen Lehnwörtern gebildet sind, welche auch als Appellative im deutschen Wortschatz
bestehen, können nicht als direkte Zeugen romanischer Besiedlung gelten; cf. dazu Hammer,
Rheintal, p. 168-174. - Ad Rhenum wird zwar auf der Tabula Peutingeriana zur Bezeichnung einer
wahrscheinlich im Raum Rheineck liegenden römischen Straßen- und Brückenstation verwendet (cf.
Boesch, Orts- und Gewässernamen, p. 260; Lieb, Lexicon, p. 19), kann aber nicht als Grundlage des
Namens Rheineck angesehen werden. - Zu zwei anderen Namen, bei denen man romanischen
Ursprung vermuten könnte, die aber nicht zu der hier untersuchten lateinisch-romanischen Schicht



88 Gerold Hilty

Dieser Überblick zeigt, daß die Nordostschweiz zwischen dem Lauf der Murg und
dem des Rheins in römischer Zeit sehr spärlich besiedelt war - immer abgesehen vom
Bodenseeufer. Auch wenn die Namenbücher der Kantone Thurgau und St. Gallen
einmal noch einige zusätzliche romanische Namen an den Tag bringen sollten, wird
sich dieses Bild nicht grundsätzlich ändern.

Wir gehen über zur Betrachtung der zweiten Schicht, der keltischen. Diese Schicht ist
noch unbedeutender als die lateinisch-romanische. Vom Namen des Baches Murg, der
die Grenze zu unserem Raum bildet, ist bereits die Rede gewesen. Innerhalb des

Raums sind folgende Namen schon der keltischen Schicht zugewiesen worden:
Der Name der Lauche, des wichtigsten rechten Nebenflusses der Murg (Einmündung

bei Matzingen) wird von O. Bandle17 im Anschluß an J.U. Hubschmied18 auf
keltisch *Leukä (< *Loukä) 'die Weiße, Glänzende' zurückgeführt. Die Deutung ist
nicht gesichert. Sowohl A. Greule als auch B. Boesch lehnen sie ab und erklären den
Namen aus dem Germanischen, wobei sie verschiedene Möglichkeiten in Betracht
ziehen19. Da ich weder Keltologe noch Germanist bin, kann ich zu den verschiedenen

Deutungen nicht kompetent Stellung nehmen. Für unsere Belange ist dies aber auch
nicht nötig: Selbst wenn der Name keltischen Ursprungs sein sollte, stellt er kein
Zeugnis für keltische Besiedlung östlich der Murg dar, da wir mit ihm im Bereich der
Westgrenze unseres Raums bleiben.

Auch der Name des Kemmenbaches, eines Nebenflusses der Thur, der am Nordfüß
des Ottenbergs entspringt und bei der Brücke von Pfyn von Norden in die Thur
mündet, ist schon als keltisch erklärt worden. O. Bandle stellt ihn zur indogermanischen
Wurzel *kamb- 'biegen, krümmen, wölben', die sowohl im Keltischen als auch im
Illyrischen bestehen konnte, weshalb sich O. Bandle «vorläufig zwischen Illyr. und Kelt.
nicht entscheiden kann»20. A. Greule zweifelt aus lautlichen Gründen an einer Herleitung

aus der Wurzel *kamb-, da weder für das Gallische noch für das Althochdeutsche
ein Lautwandel mb> mm anzunehmen sei und zudem die alten Belege überhaupt
keine Geminate mm zeigen. Er geht von einer idg. Wurzel *kam-p- aus, die parallel
neben der Wurzel *kamb- stehe und von der der Siedlungsname Campöna in Panno-
nien abgeleitet sei. Eine ganz ähnliche Form, nämlich *Kampöno-s könnte die Grundlage

von Kemmen bilden, «wenn angenommen wird, daß ein nicht- bzw. vorkelt. FIN
von Kelten übernommen und an die Alemannen in der Gestalt *Kamönos weiter¬

gehören, verweise ich auf Boesch, Orts- und Gewässernamen, p. 263 und 264: Der Kamelenberg bei
St.Gallen (urk. Kamerarerberg) enthält zwar das lateinische Wort camerarius, ist aber als Bezeichnung

für das Gut eines klösterlichen Kämmerers eine mittelalterliche Bildung. Der Name des Dorfes
Muolen ist wohl aus dem Deutschen zu erklären und nicht auf lat. mola 'Mühlstein' zurückzuführen.

17 Cf. Bandle, Ortsnamen, p. 266.
18 Cf. Hubschmied, Zeugen, p. 87-88.
19 Cf. Greule, Flußnamen, p. 128-129 (sowie 60-63); Boesch, Gewässernamen, p. 28; Orts- und

Gewässernamen, p. 265.
20 Cf. Bandle, Ortsnamen, p. 265.



Gallus am Bodensee 89

gegeben wurde. *Kampönos müßte sehr früh, zu der Zeit, in der p im gesamten Kelt.
spurlos schwand, übernommen worden sein»21. Auch B. Boesch glaubt nicht an eine
keltische (oder illyrische) Grundlage *kamb-, «da die alten Belege kein -b aufweisen,
das sonst in vergleichbaren Fällen erhalten ist, wie in der Kempt (Flußname Kanton
Zürich) und cambiodunum (Kempten, Kanton Zürich)»22. Er kann sich aber auch nicht
A. Greule anschließen. Vielmehr möchte er als Grundlage des Namens das aus dem
Keltischen entlehnte spätlateinische camminus 'Weg' annehmen. Der Name hätte
zuerst den heute noch so genannten Weiler Kernen (Chemeri) im Quellgebiet des Baches

bezeichnet und wäre dann, «in Analogie zu ma. chemi 'Kamin' auf den Bach
übertragen» worden, «ähnlich wie der chämigraben in Unterschlatt (Dießenhofen)»23. Auch
zu diesem Streit der Meinungen kann ich mich nicht als Fachmann äußern, halte aber

folgende Punkte fest:

- Die Anknüpfung an einen keltischen (oder illyrischen) Stamm *kamb- ist lautlich
problematisch.

- Die Herleitung des Namens aus einer alteuropäischen Schicht mit sehr früher
Übernahme durch die Kelten und (offenbar direkter) Weitergabe von den Kelten an die
Alemannen ist eine kaum glaubhafte Konstruktion. Vergessen wir nicht, daß es sich

um den Namen eines verhältnismäßig unbedeutenden Baches handelt, der durch
eine Gegend fließt, in der keltische Präsenz - wenn sie überhaupt existierte - äußerst

spärlich war und in welche die Alemannen erst im 6. Jahrhundert eindrangen.

- Aufgrund der von 0. Bandle und A. Greule zitierten historischen Belege (1155

Comun, 1296 Kaeme, 1309 Kernen, 1375 Kernen) ist anzunehmen, daß der Bach

ursprünglich nur Kernen (Chemeri) hieß. Daher ist im Verhältnis zwischen dem Bach
und dem kleine Weiler im Quellgebiet doch eher der Bach als Ausgangspunkt der
Benennung anzusehen.

- Der älteste historische Beleg von 1155 (usque in Comun; et sursum per Comun), der
von B. Boesch als «unzuverlässig» bezeichnet wird24, müßte aufseinen Aussagewert
hin überprüft werden. Das o in der ersten Silbe bedarf einer Erklärung.

- Offenbar hat sich in die Entwicklung des Namens das Wort chemi 'Kamin'
eingemischt25. Es bleibt abzuklären, ob bei dem von A. Greule und B. Boesch zitierten
Chämigraben in Unterschlatt die Bezeichnung für den Kamin das ursprüngliche
Benennungsmotiv ist oder ob wir nicht auch dort eine volksetymologische
Beeinflussung eines Bachnamens vor uns haben, welcher mit dem des Kemmenbaches

21 Cf. Greule, Flußnamen, p. 123.
22 Cf. Boesch, Gewässernamen, p. 25; cf. auch Orts- und Gewässernamen, p. 237.
23 Cf. Boesch, Orts- und Gewässernamen, p. 237; cf. auch Gewässernamen, p. 26.
24 Cf. Boesch, Orts- und Gewässernamen, p. 237 N13; Boesch schreibt allerdings Coman statt

Comun.
25 Sowohl in der Aussprache als auch in der Schreibung: Bandle, Ortsnamen, p. 265, gibt die

Aussprache Xemibaxx neben Xemabaxx, die Landeskarte schreibt Chemibach.



90 Gerold Hilty

identisch sein könnte. Das gleiche gilt für den Chämibach, einen Seitenfluß der Töß
(Mündung bei Turbenthal)26.
Wie wir sehen, ist die Erklärung des Namens alles andere als gesichert. Auch hier

füge ich hinzu: Selbst wenn der Name keltisch wäre, würde das im Hinblick auf
keltische Besiedlung des Raums nicht viel bedeuten, da der Kemmenbach an der
Grenze unseres Raums bei Pfyn in die Thur mündet und fließende Gewässer sehr

häufig von ihrer Mündung her benannt werden.
Der Name von Gloten, eines Hofes bei Sirnach, wird von J.U. Hubschmied auf

keltisch *klaudon(o), Ableitung von *klaudo (< *klädö) 'Graben, Wall' zurückgeführt,
wie übrigens auch der Name des zürcherischen Kloten27. Schon O. Bandle hält diese

Erklärung für unsicher28, und B. Boesch sieht im Namen Gloten eine Kollektivbildung
zu dt. löte 'Schößling an einem Weide- oder Wurzelstrunk', also *gelöte 'Gebiet, wo es

viele Weiden hat' (wozu die Realprobe stimmt)29.
Der Name Gabris bezeichnet eine bewaldete Anhöhe und einen Weiler südlich von

Heiligkreuz, wobei die Benennung des Weilers wohl sekundär ist und der Name

ursprünglich nur die Anhöhe bezeichnete. Der Gabris wird gleichgesetzt mit dem

appenzellischen Gabris und wie dieser Name zurückgeführt auf ein keltisches oder
illyrisches Gabreta (allenfalls Gabretori), zu keltisch *gabros 'Bock', *gabrä 'Ziege'30. Als
Stütze für diese Deutung wird der alte Name des Böhmerwaldes (raßpfjta [üArj] bei

Ptolemäus) angeführt. Dazu ist aus romanistischer Sicht zu bemerken, daß bei einer
Grundlage gabreta eine romanische Vermittlung ausgeschlossen werden müßte. Wäre
gabreta vom Keltischen ins Lateinisch-Romanische übergetreten und dann erst vom
Alemannischen übernommen worden, hätte die Gruppe -br- zuerst zu -vr- werden
müssen und würde im Alemannischen wohl als -fr- erscheinen. Das intervokalische -t-
wäre im Romanischen zu -d- sonorisiert worden, und dieses -d- wäre im Rahmen der
hochdeutschen Lautverschiebung wieder zu -t- geworden. Statt dessen ist -br- erhalten
geblieben, und das intervokalische -t- wurde im Rahmen der Lautverschiebung wie ein
-t- behandelt, das heißt zu -jj- (-ss-) verschoben. Dies ist nur möglich, wenn die
Alemannen den Namen direkt von den Kelten übernommen haben. Eine solche

Annahme bereitet aber Schwierigkeiten, denn es gibt keine Hinweise darauf, daß im
Thurgau oder gar im Appenzeller Vorderland bei der Ankunft der Alemannen noch
Kelten lebten. Dazu kommt noch erschwerend folgende Tatsache: Damit das -t- die

26 Cf. Rutishauser, Winterthur, p. 57-58.
27 Cf. Hubschmied, Zeugen, p. 85-86.
28 Cf. Bandle, Ortsnamen, p. 266.
29 Cf. Boesch, Orts- und Gewässernamen, p. 250/252. Diese Erklärung zerschneidet natürlich auch

den Zusammenhang mit Kloten, sicher zu Recht. Die zum Teil kontroverse Deutung des Namens
Kloten steht hier nicht zur Diskussion.

30 Cf. Bandle, Ortsnamen, p. 266; zum appenzellischen Namen cf. Sonderegger, Appenzell
p. XVIII (wo die Grundlage keltisch oder illyrisch genannt wird); Siedlungsgeschichte, p. 8 (keltisch
oder vielleicht illyrisch), Alpstein, p. 6 (keltisch).



Gallus am Bodensee 91

Lautverschiebung mitmachen konnte, mußte der Name spätestens um 600 in
germanischem Munde sein. Wir wissen aber, daß die Alemannen das Appenzellerland nicht
vor dem 8./9. Jahrhundert zu besiedeln begannen31, und auch für den Raum des thur-
gauischen Gabris sind alemannische Siedlungen um 600 unwahrscheinlich32. B. Boesch

ist sich dieser Problematik bewußt. Er sucht die Schwierigkeiten durch die doppelte
Annahme zu lösen, daß der thurgauische Name als Übertragung von dem markanteren
appenzellischen Gabris zu erklären sei und daß man sich die Geschichte des appenzellischen

Namens folgendermaßen vorzustellen habe: Die Alemannen haben im
untersten Rheintal den Namen von keltischen Wanderhirten übernommen, die ihre
Herden am Gabris sömmerten33. Nun wissen wir allerdings, daß bereits um 600

Alemannen im Raum Bregenz siedelten (davon wird noch ausführlich die Rede sein),
aber die Annahme, zur gleichen Zeit hätten in diesem Raum noch keltische Wanderhirten

gelebt, läßt sich durch nichts stützen. Auch wenn die Gegend von Bregenz
ursprünglich keltisch besiedelt war (durch die Vindeliker) und der Name Brigantium
(< Bregenz) keltischen Ursprungs ist34, gibt es keine Hinweise auf ein Weiterleben des

Keltischen bis ins 6. Jahrhundert im Raum Bregenz. Die Konstruktion von B. Boesch ist
denkbar unwahrscheinlich. Sie stellt den verzweifelten Versuch dar, den autochthonen
Charakter des Namens Gabris zu retten. Statt dessen scheint es mir nötig, sowohl den

appenzellischen Namen Gabris als auch den thurgauischen Namen Gabris als das

Resultat von Namenübertragungen zu deuten, für welche allein die Alemannen
verantwortlich sind. Dadurch wird keineswegs ausgeschlossen, daß die Grundlage ein
keltisches gabreta ist. Ausgeschlossen wird nur, daß die Alemannen den keltischen
Namen in der Schweiz übernommen haben. Die Verbindung mit der raßprjia üAq

erhält dadurch eine um so größere Bedeutung.
Die Betrachtung einer möglichen keltischen Namenschicht östlich der Murg-Grenze

führt uns so zu einem weitgehend negativen Ergebnis. Sofern man überhaupt von einer
keltischen Schicht sprechen kann, ist diese noch unbedeutender als die lateinisch-romanische

Schicht. Sichere keltische Namen gibt es zwischen Murg und Rhein in der
Nordostschweiz nicht, wobei diese Feststellung nun sogar auch für die Ufersiedlungen des

Bodensees gilt, die wir später besprechen werden. Offenbar war die Murg gerade für die
Kelten (das heißt für die Helvetier) eine wirkliche Grenze.

Wir haben oben von einer dritten Schicht gesprochen, einer alteuropäischen. Mit
«alteuropäisch» pflegt man in der neueren Forschung eine Schicht von europäsischen
Namen zu bezeichnen, deren indogermanische Herkunft außer Zweifel steht, die aber

31 Cf. Sonderegger, Siedlungsgeschichte, p. 32.
32 Cf. p. 93 die Ausführungen zu den alemannischen Siedlungen bis 600. B. Boesch nennt den

Raum des thurgauischen Gabris ausdrücklich eine «Ausbaulandschaft» und glaubt nicht an eine
direkte alemannisch-keltische Übernahme (Orts- und Gewässernamen, p. 249).

33 Cf. Boesch, Orts- und Gewässernamen, p. 241-242.
34 Cf. infra p. 95.



92 Gerold Hilty

nicht einer indogermanischen Einzelsprache zugewiesen werden können. Zeitlich ist
diese Schicht etwa um 1500 vor Christus anzusetzen35. Dieser Schicht gehören in
unserem Raum drei Flußnamen an: Thur, Sitter, Rhein. Ich will mich hier nicht mit
etymologischen Problemen dieser drei Namen befassen. Der Hinweis auf die Behandlung

in den beiden Studien von B. Boesch, wo weitere Literatur zitiert ist, möge
genügen36. Auch über die Verwendungsgeschichte der drei Namen will ich nicht viele
Worte verlieren. Daß der Name Rhein kaum etwas aussagt über die Besiedlung unseres
Raums, ist klar. Auch von den Namen der Thur und der Sitter lassen sich nicht sehr
direkte Schlüsse auf die Besiedlung der Nordostschweiz ziehen. Immerhin muß aber
seit der Mitte des zweiten vorchristlichen Jahrtausends eine, wenn auch noch so

schwache, Siedlungstradition vorhanden gewesen sein, in welcher diese Namen von
Generation zu Generation weitergegeben wurden. Im Einklang mit den vorgeschlagenen

Etymologien dürfen wir annehmen, daß die beiden Namen in römischer Zeit die
Form dura und sidrona hatten und daß die Alemannen im 677. Jahrhundert die Namen
in dieser Form übernommen haben37. Im 7./8. Jahrhundert wurde das din den beiden
Namen im Rahmen der Lautverschiebung dann zu r38.

Die lautliche Entwicklung der Namen 77;«/" und Sitter zeigt, daß die Alemannen den

von uns betrachteten Raum im 7./8. Jahrhundert sicher erreicht hatten. Über die

Cf. Boesch, Gewässernamen, p. 14-15.
36 Cf. Boesch, Gewässernamen, p. 15 (Rhein), p. 15-16 (Thur), p. 20 (Sitter); Orts- und Gewässernamen,

p. 235 (Rhein), 235-236 (Thur), p. 237 (Sitter).
37 Zu Dura cf. Rutishauser, Winterthur, p. 197-205; Greule, Flußnamen, p. 160; zu Sidrona, cf.

Sonderegger, Appenzell, p. 283-284; Greule, Flußnamen, p. 154-155.
38 Auf die gleiche Stufe wie Thur und Sitter wird meist der Name des Necker gestellt. Daß es sich

dabei um einen alteuropäischen Gewässernamen handelt (cf. Boesch, Gewässernamen, p. 16; Ortsund

Gewässernamen, p.236; Greule, Flußnamen, p. 141-143), bezweifle ich nicht. Hingegen bezweifle
ich den autochthonen Charakter des st.gallisch-appenzellischen Flußnamens. Der Necker fließt
durch ein Gebiet, das vor der alemannischen Landnahme wahrscheinlich unbesiedelt war, und seine
Mündung in die Thur bei Lütisburg liegt so weit südlich, daß die Alemannen zu dem Zeitpunkt, da
die - im Namen vollzogene - Verschiebung von k zu kch stattfand, diesen Raum wohl noch nicht
erreicht hatten. Und wie hätten sie denn sonst den Namen vor der hochdeutschen Lautverschiebung
kennen und verwenden sollen? Ich halte die Bezeichnung des Necker für das Resultat einer
Namensübertragung, deren Ausgangspunkt der württembergische Neckar ist. Das Gegenargument von
Boesch und Greule, der Necker füge sich als autochthoner alteuropäischer Name gut ins Flußnamensystem

der Nordostschweiz ein, hat gegenüber den chronologischen Schwierigkeiten in bezug auf
Laut- und Siedlungsgeschichte wenig Gewicht. Die «alteuropäische» Schicht ist in der Nordostschweiz

überhaupt weniger bedeutend als Boesch und Greule annehmen. Mit Sicherheit gehören ihr
nur die Namen des Rheins, der Thur und der Sitter an. Wie fragwürdig die Zuweisung des Kemmen-
bachs zu dieser Schicht ist, wurde oben gezeigt. Die von Boesch mit viel Sympathie erwogene, von
Greule eindeutig bevorzugte Zuweisung der Urnäsch zur alteuropäischen Schicht (cf. Boesch,
Gewässernamen, p. 20-21; Orts- und Gewässernamen, p. 236-237; Greule, Flußnamen, p. 167-168) halte
ich für unrichtig. Mit St. Sonderegger betrachte ich Urnäsch als romanischen Namen (cf. Sonderegger,

Appenzell, p. XVIII, 481-482). Auch die trotz meinen Bedenken (cf. Hilty, Symbiose, p. 32-38)
von B. Boesch weiterhin als alteuropäisch betrachtete Simmi (cf. Boesch, Gewässernamen, p. 18)

gehört nach meiner Überzeugung nicht zu dieser Schicht. Ich werde in einer dritten Gallus-Studie
(«Gallus in Grabs») auf die Namen Urnäsch und Simmi zurückkommen.



Gallus am Bodensee 93

alemannische Landnahme können wir aufgrund des Studiums der Orts- und
Flurnamen noch präzisere Angaben machen, wie dies eine vorzügliche (leider unveröffentlichte)

an der Universität Basel eingereichte Oberlehrer-Hausarbeit von Philipp
E. Egger «Zur Schichtung der Orts-und Flurnamen am Obersee» belegt. In einer
siedlungsgeschichtlichen Auswertung der Namenschichtung zeigt der Autor, daß in dem

von ihm untersuchten Gebiet von den Alemannen im 576. Jahrhundert die Uferzonen
des unteren Obersees und das mittlere Thurtal besiedelt wurden («-ingen»-Orte). Im
677. Jahrhundert bildete sich dann auf der flachen Ostabdachung des Seerückens ein
sekundärer Siedlungsraum («-inghofen»- und <<-hofen»-Orte), der die beiden primären
Siedlungsräume miteinander verband. Die folgende Karte hält den Stand der alemannischen

Landnahme um etwa 600 fest:

primäre
Siedlungsräume

sekundärer
SiedlungsraumIm

sz>

ARBON

& <0 P
IS

°o
^-1

AtL7

£2o>CD *ß A~\=*

Man wird sich fragen, weshalb in unserem Zusammenhang so ausführlich von
voralemannischen Namensschichten die Rede ist. Dies war nötig, damit wir uns ein
einigermaßen klares Bild von der Sprachsituation um 600 machen können, welche durch
die Begegnung von Alemannischem mit Voralemannischem charakterisiert ist. Daß



94 Gerold Hilty

dabei dem voralemannischen Element eine sehr geringe Bedeutung zukommt, ist ein
wesentlicher Zug dieses Bildes, den es auszuführen galt.

Im Herbst 61139 trat nun Kolumban mit seinen Jüngern in diesen Raum ein. Wenn er
von Oberwinterthur über Pfyn an den Bodensee zog, durchquerte er vorwiegend
alemannisches Gebiet. Die Westgrenze der Raetia Prima, schon in römischer Zeit
weitgehend eine negative Siedlungsgrenze im besprochenen Sinn, war hier durch die
alemannische Landnahme bedeutungslos geworden. Kolumban hielt sich aber nicht
unter den Alemannen im Thurtal auf, sondern machte erst am Ufer des Bodensees, in
Arbon, Station.

Im Gegensatz zu Tuggen war Arbon schon in römischer Zeit besiedelt, in Form
eines Kastells und eines vicus40. Die Besiedlung des Raums reicht sogar viel weiter
zurück, aufjeden Fall bis in die Steinzeit, wie die Ausgrabungen in der Arboner Bleichi
beweisen41. Das Problem der Siedlungskontinuität seit dem Ende des vierten vorchristlichen

Jahrtausends muß uns hier allerding nur am Rande beschäftigen, insofern

nämlich, als der Name Arbon zum Teil mit vorrömischen Siedlungsschichten in
Zusammenhang gebracht wird.

B. Boesch weist den Namen der oben erwähnten alteuropäischen Schicht zu.
Ausgangspunkt für die Deutung muß nach ihm die - wie er meint - um 400 belegte
Form Arbona sein42. «Parallelen finden sich im Balkan beim Flußnamen Raab aus

*arabona, zu einem Adjektiv *arb 'dunkel'. Das Suffix ist alteuropäisch und zwingt zur
Annahme, daß auch im Ortsnamen Arbon ein alter Flußname steckt. Dafür kommt die

unmittelbar in die Arboner Bucht mündende Ach in Frage. Der Flußname Arbona war
auf ein schon vorrömisches gallisches oppidum übertragen worden. Die Römer
verwendeten es für den Kastellnamen, während die Alemannen den Fluß mit ihrem
deutschen Wort Ach... bezeichneten, am vordeutschen Ortsnamen aber festhielten, in
der Form, wie ihn die dort nachweislich noch angetroffenen galloromanischen
Einwohner überlieferten»43. Diese Erklärung ist möglich, bleibt aber hypothetisch. Das

- wie angedeutet - späte Auftreten der Form Arbona ist für sie nicht förderlich.

39 Zu diesem Datum cf. Hilty, Tuggen, p. 147 N97.
40 Cf. zum Beispiel May, Untersuchungen, p. 24-26.
41 Cf. dazu die neueste Darstellung bei J. Winiger / A. Hasenfratz, Ufersiedlungen am Bodensee.

Archäologische Untersuchungen im Kanton Thurgau 1981-1983, Basel 1985, vor allem p. 205-223.
42 Schon Bandle, Ortsnamen, p. 264, hatte eine Form Arbona «um 400» datiert. B. Boesch hat

diese Angabe offenbar unbesehen übernommen. Da O. Bandle, wie er mir mitteilt, die Quelle für den
frühen Beleg nicht mehr eruieren kann und sich auch sonst kein Hinweis auf Arbon um 400 finden
läßt, muß mit einem Versehen gerechnet werden. Der älteste mir bekannte Beleg für die Form
Arbona stammt aus der Vita Galli vetustissima (cf. Vetustissima, p. 216).

43 Cf. Boesch, Gewässernamen, p. 21; in gleichem Sinn Orts- und Gewässernamen, p. 242. Die
Verbindung zwischen Arbon und dem antiken Fluß- und Siedlungsnamen Arrabona in Pannonien
war schon vor B. Boesch hergestellt worden; cf. Stähelin, Schweiz, p. 276 N1; Lieb, Lexicon, p. 22;

May, Untersuchungen, p. 24 (mit weiterer Literatur).



Gallus am Bodensee 95

Ferner wird man sich fragen, wie denn ein so kleiner Bach wie die Ach eine dermaßen
entscheidende namengebende Rolle spielen konnte.

Die von B. Boesch vorgelegte Erklärung des Namens Arbon ist nicht die einzige,
welche auf eine vorrömische Tradition zurückgreift. O. Bandle setzt den Namen (ebenfalls

in der Form Arbona) in Parallele zu dem balkanillyrischen Stadtnamen Apßwv,
Akkusativ Äpßcova44. Als Stütze für eine illyrische Erklärung des Namens wird auf die
Bezeichnung des Bodensees als Lacus Venetus in der Chorographia des Pomponius
Meia (um 40 nach Christus) verwiesen. Nun hat man allerdings lange Zeit an eine sehr

enge Verwandtschaft zwischen Venetern und Illyriern geglaubt und geradezu von
Veneto-Illyriern gesprochen. Heute trennt man die beiden Völker schärfer. In der
neuesten Stellungnahme zur Sprachgeschichte der Raetia, zu der Arbon gehörte,
spricht J. Hubschmid ausschließlich von einer venetischen bzw. rätovenetischen
Schicht als der ältesten einzelsprachlichen indogermanischen Schicht in unserem
Raum45. Es müßte neu überprüft werden, ob der Name Arbon allenfalls venetisch
gedeutet werden könnte.

Einer späteren vorrömischen Schicht, nämlich der keltischen, weist
J.U. Hubschmied den Namen Arbon zu. Er erklärt ihn als Kollektivableitung von
keltisch *arwä 'Arve, Föhre': *arwonä 'Föhrenwald'46. Keltische Präsenz in Rätien im
allgemeinen und am Bodensee im besonderen ist unbestritten. So zweifelt niemand
daran, daß der Name der Stadt Bregenz (< Brigantium) das weitverbreitete keltische
*briga 'Berg, hoch, obenliegend' enthält47. Hingegen hat schon O. Bandle lautliche und
wortbildungsmäßige Bedenken gegen Hubschmieds Erklärung von Arbon vorgebracht,
die ernst zu nehmen sind48.

Wie wir sehen, sind die drei Erklärungen des Namens Arbon, die auf vorrömische
Namenschichten zurückgreifen, nicht problemlos. Von einer gesicherten Deutung
kann in keinem Fall gesprochen werden. Gemeinsam ist den drei Erklärungen, daß sie

44 Cf. Bandle, Ortsnamen, p. 264. Bandle stützt sich dabei auf H. Krähe, Die alten balkanillyrischen

geographischen Namen aufGrund von A utoren und Inschriften, Heidelberg 1925, p. 15,49,80. An
der letzten Stelle spricht sich Krähe ausdrücklich gegen eine Verbindung von Apßwv mit dem
erwähnten Stadt- und Flußnamen im nördlichen Pannonien aus; cf. auch p. 51 N3.

45 Cf. J. Hubschmid, Zur rätischen Sprachgeschichte, BM, März/April 1986, p. 49-61.
46 Cf. Hubschmied, Zeugen, p. 83 und 91; in gleichem Sinn J. Hubschmid, Praeromanica. Studien

zum vorromanischen Wortschatz der Romania, mit besonderer Berücksichtigung der frankoprovenzalischen

und provenzalischen Mundarten, Bern 1949 (RH 30), p. 28-29.
47 Wie die Ableitung auf-antium zu beurteilen ist und ob zur Benennung der Stadt ein ursprünglicher

Flußname verwendet wurde, ist umstritten (cf. Boesch, Orts- und Gewässernamen, p.249 N60),
muß uns hier aber nicht beschäftigen.

48 Lautlich müßte der Wandel von -rw- zu -rb- im Rahmen der hochdeutschen Lautverschiebung
erfolgt sein, die Umbildung zu Arborfelix scheint aber die Gruppe -rb- lange vor dem Zeitraum dieser
Lautverschiebung vorauszusetzen. Von der Wortbildung her macht das Suffix -on Schwierigkeiten,
da es im Keltischen «vor allem zur Bildung von Abstrakten gebraucht wird», nicht von konkreten
Kollektiva; cf. Bandle, Ortsnamen, p. 264.



96 Gerold Hilty

den aus römischer Zeit überlieferten Namen Arborfielix49 als Anpassung, ja Zurecht-
beugung eines vorrömischen Arbona (Arwona) auffassen, was dem römischen Selbstbewußtsein

entsprochen hätte. W-A. Frhr. v. Reitzenstein hingegen glaubt nicht an eine
solche Vorgeschichte des lateinischen Namens. Arborfielix ist nach ihm die direkte und
ausreichende Grundlage für den Namen Arbon. Der Name füge sich gut ein in die
Struktur der «Wirtshausnamen», das heißt der Bezeichnungen für mansiones
(Übernachtungsstätten) und mutationes (Stationen für Pferdewechsel) und sei wohl deshalb

gewählt worden, weil ein fruchtbarer Baum in der Nähe stand50. Da in mündlicher
Überlieferung lange Namen oft auf einen Bestandteil reduziert werden51, sei es nicht
erstaunlich, daß die weitere Entwicklung auf arbor allein basiere52. Obwohl für
B. Boesch «die volksetymologische Umgestaltung» eines vorrömischen arbona «durch
die Soldatensprache wahrscheinlicher» ist53, muß die Möglichkeit einer direkten
Herleitung des Namens aus lateinisch arbor ernsthaft geprüft werden. Lautlich müßte
sich ärbore zu ärbone entwickelt haben, mit Dissimilation des zweiten r zu n.
Grundsätzlich ist dies gut möglich. Das Problem liegt bei der Frage, wie sich denn im
Lateinisch-Romanischen der Nordostschweiz das Wort arbor sonst entwickelt hat.

Und hier ist sogleich auf die Tatsache hinzuweisen, daß das Bündnerromanische als

normale Bezeichnung für 'Baum' gerade nicht lateinisch arbor kennt. «Das ganze
Gebiet kennt für 'Baum' nur bös-ch und planta und Varianten»54. In einer Gegend aber,

wo arbor 'Baum' als Appellativ nicht lebendig war, ist die Möglichkeit durchaus

gegeben, daß sich der Name Arbore in einer Form entwickelte, die zwar für die Entwicklung

des Appellativs arbor sonst in der Romania nicht belegt ist, die aber rein lautlich
gut zu verstehen und zu begründen ist55. Was die weitere Geschichte des Namens

betrifft, stellt die lautliche Entwicklung von einer Form *ärbone zur heutigen
mundartlichen Aussprache ärba überhaupt keine Probleme. Das gewichtigste Argument
gegen eine direkte Herleitung des Namens aus lateinisch arbore liegt in der Existenz
der Form arbona56. Das Gewicht dieses Arguments wird aber dadurch beträchtlich

gemindert, daß die Form nicht vor der Vita Galli vetustissima belegt ist57.

49 Cf. die Belege bei Reitzenstein, Ortsnamengebung, p. 67-68; Lieb, Lexicon, p. 20; Stähelin,
Schweiz, p. 276 N 1.

50 Zum Epitheton felix cf. auch Lieb, Lexicon, p. 22-23. Für fruchtbare Obstbäume ist das Klima
des Thurgaus tatsächlich geeignet; cf. dazu Stähelin, Schweiz, p. 430.

51 In der Tat wird der Ort in der Notitia dignitatis nur mit dem Substantiv Arbor (in der Form
Arbore) bezeichnet; cf. die in N49 zitierten Werke und Stellen.

52 Cf. Reitzenstein, Ortsnamengebung, p. 41 und 67-68.
53 Cf. Boesch, Orts- und Gewässernamen, p. 242 N 28.
54 Cf. DRG 1, p. 165 (s. alber); cf. auch p. 436-437 (s. arver).
55 Daß die beiden r von arbore früh zur Dissimilation neigten, zeigen die weitverbreitete schon

im Latein belegte Form albore (cf. REW s.v.) sowie der in Italien und Spanien lebendige Typus
rarboIe~l (cf. it. dialektal ärbole, ärbelo, ärvulu etc. [AIS 3, 533], sp. ärbol).

56 Das von Bandle, Ortsnamen, p. 264, ebenfalls erwähnte Adjektiv Arbonensis kann ebenso gut
von *arbone wie von arbona abgeleitet sein.

57 Cf. supra N 42.



Gallus am Bodensee 97

W Berschin glaubt damit rechnen zu können, «daß das älteste Gallusleben etwa
30 Jahre nach dem Tod des Heiligen aufgeschrieben wurde», das heißt um 68058. Auch

wenn, was wahrscheinlich ist, die Form Arbona schon in dieser ersten Fassung
verwendet wurde, handelt es sich doch um einen späten Beleg, einen Beleg aus einer

Zeit, da die volkstümliche Aussprache ärbon gelautet haben dürfte. Dann aber muß bei
Arbona nur das auslautende -a erklärt werden, und bei diesem kann es sich um eine

hyperkorrekte Schreibung handeln, die durch andere Namen auf-ona (-una) begünstigt
wurde59 und der von dem Augenblick an kaum mehr etwas im Wege stand, da das

Bewußtsein der Herkunft des Namens aus lateinisch arbor verloren gegangen war.

Diese Bedingung konnte aber im 7. Jahrhundert leicht erfüllt sein.

Der Name Arbon ist nicht endgültig erklärt. Ich glaube aber nicht, daß eine
vorrömische Grundlage wahrscheinlicher ist als eine rein lateinische, im Gegenteil. Damit
soll nichts ausgesagt werden über die Frage einer vorrömisch-römischen Siedlungskontinuität.

Auch wenn bei der Ankunft der Römer im Jahre 15 vor Christus in Arbon eine

Siedlung bestand, konnte sie neu benannt werden, und zwar auch ohne daß der neue
Name eine Zurechtbeugung des bestehenden war, der - wie B. Boesch, 0. Bandle und
J.U. Hubschmied annehmen - im Munde der Einwohner ungeachtet der Neubenennung

weiterlebte.
Welches war nun die Bevölkerung von Arbon, als Kolumban mit seinen Jüngern

dorthin gelangte? Die Gallus-Viten berichten, daß in Arbon eine christliche Gemeinde
bestand unter einem Priester Willimar, dem drei Diakone60 zur Seite standen:

Hiltibod, Maginald, Theodor. Von den vier genannten Namen sind drei germanisch61.

Der vierte, Theodor, ist ein christlich motivierter Name griechischer Herkunft, der

kaum Schlüsse auf die Volks- und Sprachzugehörigkeit des Trägers erlaubt62. In bezug
auf die drei germanischen Namen ist hingegen mit Recht schon die Frage gestellt
worden: Darf aus diesen Namen geschlossen werden, daß ihre Träger Germanen
waren? Die Forschung hat diese Frage unterschiedlich beantwortet. Einerseits wird
angenommen, daß sich hinter den germanischen Namen «wohl doch in der Hauptsache

noch Personen romanischer Abkunft verbergen»63, und es wird darauf hinge-

58 Berschin, Gallus, p. 274.
59 Cf. z.B. das oben erwähnte Sidrona.
60 Zur Funktion und Tätigkeit dieser Diakone cf. Blanke, Wangen und Arbon, p. 183-184.
61 Hier die Erklärung der Namen, die ich Stefan Sonderegger verdanke: Willimar, zu germ.

*wiljan- (ahd. willeo m.) 'Wunsch, Wille' und ahd. märi 'berühmt, bekannt, mächtig'. Hiltibod, zu
germ. *hildjö 'Kampf (ahd. hiltea f.) und -bod, vielleicht zum Stamm germ. *beudan, bauö, bud-, boö-
'gebieten', wahrscheinlicher aber (angesichts der Varianten Hiltiboldus, Hildiboldus, Hiltebaldus, cf.

Walahfrid, p. 291) als -bold zu verstehen, zu ahd. bald 'kühn' (als zweites Kompositionsglied in der
Regel zu -bold abgeschwächt). Maginald, zu altgerm. *magin-, *magan-, ahd. in Namen magan-
neben magin-, mit Umlaut megin- 'Kraft, Macht' und -aid aus -wald, zu germ. *walöan 'herrschen'.

62 Schon ein Märtyrer des 4. Jahrhunderts trug diesen Namen. Bei dem Arboner Diakon muß
angenommen werden, daß bereits die Eltern Christen waren und den Namen aus einer christlichen
Tradition heraus gegeben haben.

63 Cf. Büttner/Müller, Frühes Christentum, p. 25.



98 Gerold Hilty

wiesen, es sei in jener Zeit Mode gewesen, «daß Romanen, die unter germanischer
Herrschaft standen, sich germanische Namen zulegten»64. Anderseits wird die
interessante Tatsache erwähnt, daß, abgesehen vom Diakon Theodor, alle Bewohner des

Arbongaus, deren Existenz im 7. und 8. Jahrhundert wir kennen, alemannische Namen
tragen65. Germanische Präsenz in Arbon seit Beginn des 7. Jahrhunderts steht im
übrigen außer Zweifel. Zu dieser Zeit schufen die Franken «im Zusammenhang mit
irgendwelchen Umwälzungen im Innern Alamanniens... ein Besatzungssystem», in
dessen Rahmen ein fränkisches Truppenkontingent in Arbon stationiert wurde66. Es

ist auch darauf hinzuweisen, daß der alemannische Herzog Cunzo, der nach den

Gallus-Viten über Arbon gebot67, Christ war und wir also im Bodenseeraum nicht einen

grundsätzlichen Gegensatz zwischen christlichen Romanen (die allenfalls germanische
Namen tragen) und heidnischen Alemannen haben68. Träger germanischer Namen
können durchaus alemannische Christen gewesen sein. Ich halte es für wahrscheinlicher,

in Willimar, Hiltibod und Maginald christianisierte Alemannen zu sehen, als ihre
Namen aus einer Mode zu erklären, die im fränkischen Reich ohne Zweifel für die
politische und kirchliche Oberschicht existierte, deren Gültigkeit für einen Landpfarrer und
seine Diakone an der äußeren Grenze des Reichs schon im 6. Jahrhundert aber rein
hypothetisch bleibt. In Arbon konnte es alemannische Christen, ja sogar Geistliche
geben, da sich die Begegnung zwischen Romanentum und Germanentum, zwischen
Christentum und Heidentum offenbar ebenso friedlich wie intensiv abgespielt hatte,
und zwar zu einer Zeit, da das offene Land der Umgebung noch nicht von Alemannen
besiedelt war69.

64 Cf. Blanke, Wangen und Arbon, p. 182, cf. auch Blanke, Columban und Gallus, p. 63-64 und
224. Blanke fragt sich allerdings, «ob nicht der eine oder andere unter diesen germanisch benannten
Arboner Theologen doch von Herkunft ein Germane gewesen ist» (Wangen und Arbon, p. 182), und
beantwortet diese Frage schließlich positiv.

65 Cf. May, Untersuchungen, p. 28-29.
66 Cf. H. Jänichen, «Baar und Huntari», Grundfragen der alemannischen Geschichte, Mainau-

vorträge 1952, Lindau und Konstanz 1955 (Vorträge und Forschungen 1), p. 83-151, die zit. Stelle p. 147;
cf. auch May, Untersuchungen, p. 33.

67 Wie die Gallus-Viten berichten, wirkte in Arbon ein «tribunus» (cf. Wetti, p.267) bzw. «prae-
fectus» (Walahfrid, p. 299), der auf den Befehl von Cunzo hörte. Zum Dank für die Heilung seiner
Tochter befahl Cunzo dem «Tribunen von Arbon, Gallus beim Bau seiner Wohnstätte mit allen
Bewohnern dort zu unterstützen» (Wetti, Übersetzung, p. 254). Der von Wetti verwendete Titel
«tribunus» dürfte übrigens der ursprünglichere sein (cf. May, Untersuchungen, p. 33-34, und auch

Berschin, Gallus, p. 268). Als Titel römischer Herkunft gehört er wohl in den Zusammenhang der
friedlichen Begegnung und Durchdringung zwischen Romanen und Germanen, wie sie in Arbon
stattgefunden hat.

68 Wie sehr auch die Identifikation des Alemannenherzogs Cunzo umstritten ist (cf. z.B.Behr,
Herzogtum, p. 154-158; May, Untersuchungen, p. 31-33; Keller, Herzogtum, p. 25-30), die Tatsache,
daß er zu den bereits christianisiertesten Alemannen gehörte, ist unbestritten.

69 Cf. die Karte oben p.93. Zur Möglichkeit einer frühen romanisch-germanischen Begegnung
gerade an den Kastellorten cf. May, Untersuchungen, p. 34-38, besonders 36.



Gallus am Bodensee 99

Die Annahme einer frühen intensiven Begegnung zwischen Romanen und
Alemannen, zwischen Christen und Heiden an Kastellorten wie Arbon setzt natürlich
eine romanische Siedlungskontinuität bis ins 677. Jahrhundert voraus. Die Archäologie

hat uns bisher den Beweis für eine solche Kontinuität nicht schlüssig liefern
können, da der im Kastellbereich von Arbon ergrabene Boden keine Zeugnisse aus
dem 576. Jahrhundert hergegeben hat70. Nun ist aber im Sommer 1986 beim
Westportal der Kirche St. Martin eine kleine Sondiergrabung durchgeführt worden, bei der

man auf einen römischen hypokaustierten Bau mit rechteckigem Anbau gestoßen ist,
in welchem sich eine Badewanne befindet. Direkt darüber folgt eine Kirche. Wie mir
mein Kollege Hans Rudolf Sennhauser mitteilt, wird die Auswertung dieser Grabung
sehr wahrscheinlich den Beweis für die bisher nur vermutete Kontinuität erbringen71.

Hinweise auf eine römische Siedlungskontinuität in Arbon bis zur Ankunft der
Alemannen lassen sich auch sonst finden:

Der Geograph von Ravenna, dessen Werk für Alemannien im Kern die Verhältnisse

um 500 wiedergibt72, erwähnt Arbon, in der Form Arborefelix, offenbar als lebendige
Siedlung.

Die frühmittelalterlichen Gräber auf dem Arboner Bergli enthalten anthropologisches

Material, das auf ein nicht-alemannisches Bevölkerungselement hinzuweisen
scheint73.

Die Entwicklung und Bewahrung des Namens von Arbon - ob wir nun als Grundlage

ein vorrömisches arbona oder ein spätrömisches ärbone annehmen - setzt Kontinuität

der Namentradition voraus, wobei allerdings zugestanden werden muß, daß ein
bekannter Kastellname wie Arbon sich dank seiner großräumigen Ausstrahlung
während einer kürzeren Zeit im Munde von Nachbarn auch dann erhalten konnte,
wenn die Siedlungskontinuität unterbrochen wurde.

Diese Möglichkeit besteht um so weniger, je kleinräumiger die Bedeutung des Ortes

ist, und in diesem Zusammenhang muß ein romanischer Name in der Nähe von Arbon
erwähnt werden: Frasnacht. Ich teile die Auffassung jener Forscher, die den

70 Dem Kantonsarchäologen des Kantons Thurgau, Jost Bürgi, verdanke ich den Einblick in das

Manuskript eines umfangreichen Werks über die neuesten Ergebnisse der Grabungen in den
Kastellen Arbon, Pfyn und Burg bei Stein am Rhein. Das Werk wird in den Münchner Beiträgen zur
Vor- und Frühgeschichte - Veröffentlichungen zur archäologischen Erforschung des spätrömischen Rätien
erscheinen.

71 Der bisherige Kenntnisstand ist sehr klar zusammengefaßt bei Duft, Brigantium, p. 110.
72 Cf. Hilty, Tuggen, p. 131, besonders N15.
73 Cf. May, Untersuchungen, p. 27. Meine Kollegin Margarita Primas macht mich darauf

aufmerksam, daß dieses von May erwähnte Ergebnis der Grabungen von E. Hug allerdings der
Überprüfung bedarf. «Auf keinen Fall kann man, wie Hug dies tut, allein auf den somatischen Habitus
abstellen. Die Beigaben der Gräber müßten ebenfalls analysiert werden, was hoffentlich bald
geschehen kann» (Brief vom 19. August 1986).



100 Gerold Hilty

Namen von *fraxinetum 'Eschengehölz' herleiten74. Die lautliche Entwicklung zu der

heutigen mundartlichen Aussprache frasnat läßt sich ohne weiteres nachvollziehen.
Das ursprünglich vortonige -ax- (-aks-) entwickelte sich zu -as- (gleich wie im werden-
bergischen Typus fraxinaria> rfrasnärcT75) und wurde später in alemannischem
Munde zu -as-. Das intervokalische -t- von -etu wurde noch in romanischer Entwik-
klung sonorisiert. Die Alemannen haben also ein -d- übernommen, und dieses wurde
im Rahmen der hochdeutschen Lautverschiebung zu -?-. Bei der Übernahme durch die
Alemannen wurde der Ton aufdie erste Silbe zurückgezogen76. Die Entwicklung weist
darauf hin, daß die Alemannen den Namen früh von den Romanen übernommen
haben, und bei einem Namen, der so wenig Verkehrswert hatte wie die Bezeichnung
von Frasnacht, ist dies nur aufgrund von romanischer Siedlungskontinuität bis zur
alemannischen Landnahme möglich77.

74 Cf. zum Beispiel W. Brucker, Schweizerische Ortsnamenkunde, Basel 1945, p. 36; Bandle,
Ortsnamen, p.267; Sonderegger, Siedlungsgeschichte, p. 15; Churrätien, p.236; Boesch, Orts- und
Gewässernamen, p. 262.

75 Cf. Stricker, Grabs, p. 3; Vincenz, Buchs und Sevelen, p. 171. Von den vier ältesten Belegen von
Frasnacht, die alle aus dem Arboner Urbar von 1302 stammen und Fraschnet, Frasndt, Frasneit und
Frasnait lauten, zeigt die erstgenannte Form noch deutlich die Entwicklung von -ax- (-aks-) za -as-.
Zu den Belegen im Arboner Urbar cf. Thurgauisches Urkundenbuch, IV, Frauenfeld 1931, p. 852, 853,
857, 858, 861.

76 Cf. Sonderegger, Churrätien, p. 236. Die heutige offizielle Schreibform Frasnacht, deren
Wurzeln bis in die Mitte des 14. Jahrhunderts zurückreichen (cf. Bandle, Ortsnamen, p.267), ist im
zweiten Teil von den zahlreichen -ac/i-Namen der Umgebung beeinflußt.

77 Als nicht geglückt betrachte ich den Versuch von F.Wernli, Frasnacht aus dem Germanischen
zu erklären (Die Frage der Kontinuität vom Altertum ins Mittelalter und die -aha-Namen in der
deutschsprachigen Schweiz und in andern der Sprachgrenze nahen Gebieten, Degersheim 1977 [Studien zur
mittelalterlichen Verfassungsgeschichte 8], p. 35-37). Für den ersten Teil des Namens erwägt Wernli
zwei Möglichkeiten: «Ob in Frasnacht der PN Frasa im schwachen Genetiv enthalten ist, also *Frase-
nach<*Frasinach, mit Ausfall des e der Endung wie in vielen andern Fällen, oder ob Frasum
'Torfboden' darin steckt, braucht nicht entschieden zu werden, denn in beiden Fällen ist der ON deutsch.
Der PN Frasa ist wahrscheinlicher» (p. 35). Auch für den zweiten Teil des Namens werden zwei
Erklärungsmöglichkeiten angeboten: Vielleicht haben wir eine a/ia-Bildung und Frasnacht gehört zu
den -acÄ-Namen, von denen es «in dem engen Raum um Arbon von Salmsach bis Goldach» (p. 36)
fünf Orts-und drei Flußnamen gibt. Die Schwierigkeit dieser Erklärung liegt in den in N 75 zitierten
ältesten Belegen. Wenn Frasnacht als -ac/i-Name eingebettet gewesen wäre in eine ganze Gruppe von
ähnlichen Namen, wie hätte dann die Endung so stark entstellt werden können? Wernli sucht diese
Schwierigkeit zwar durch den Hinweis auf mögliche mundartliche Entwicklungen oder durch
Unverständnis der Schreiber zu erklären. Offenbar überzeugen ihn diese Erklärungen aber selbst nicht
ganz. Deshalb erwägt er auch die Möglichkeit, «daß das -ach bei Frasnacht durch Analogiewirkung
der andern -aha-Namen in diesem Raum entstanden ist» (p. 35). Darin würden wir ihm wohl
zustimmen, nicht aber in der für diesen Fall vorgebrachten Erklärung der Endung -et (-it) in den
Belegen des Arboner Urbars. Dieses -et soll nach Wernli hier ein Kollektivsuffix sein. Frasnet würde
also entweder « die Gesamtheit der Leute mit dem PN Fraso... zusammenfassen » oder «die Gesamtheit

der Torfböden» bezeichnen (p. 37). Ich überlasse die Detailkritik an dieser Erklärung den
Germanisten. Als Romanist halte ich nur eines fest: Der Hinweis von Wernli, in lateinischen
Wörterbüchern finde sich fraxinetum nicht, ist zwar richtig, man wird darauf aber mit dem FEW
antworten: «Die abit. auf -etum ist im lt. noch nicht belegt, reicht aber nach dem Ausweis der



Gallus am Bodensee 101

Daß im 7. Jahrhundert in Arbon noch Romanen lebten, wird nach meiner Überzeugung

auch durch ein in den Gallus-Viten erzähltes Strafwunder bestätigt. Als erstes

Wunder nach dem Tode des Heiligen berichten sowohl Wetti als auch Walahfrid Strabo

folgende Begebenheit78: Vierzig Jahre nach Gallus' Tod kommt ein gewisser Otwinus
mit einem großen Heer. Er verwüstet den Thurgau. Nach Wetti zündet er Konstanz und
Arbon an. Nach Walahfrid ist das Brandschatzen nicht auf die beiden Orte beschränkt,
sondern geschieht in der Konstanzer Gegend («Constantiense territorium») und im
Arbongau («Arbonensis pagi confinia»). Aus dem Arbongau fliehen viele Menschen

zur Galluszelle und vergraben dort ihre Habe. Auf diese hat es ein gewisser Ercha-
noldus abgesehen, der bei Wetti den Titel tribunus trägt, bei Walahfrid praefecti vicarius

genannt wird. Wie W Berschin vermutet, hält sich Wetti hier genauer an die Quelle79.

Tribunus ist der Titel, der auch für den Kastellkommandanten von Arbon verwendet
wurde80, und wir können uns fragen, ob Erchanoldus nicht diese Funktion hatte. Auf
jeden Fall stammt er aus der Gegend81 und kennt einen Gelähmten, der sich als

Almosenempfänger82 bei der Galluszelle aufhält. Er bringt ihn dazu, ihm das Versteck
der Reichtümer der «Arbonenses» zu verraten. Leider ist Otwinus bisher nicht identifiziert

worden. Nach der Erzählung der Gallus-Viten zu schließen, fällt er aber von außen

in die Gegend ein. Offenbar benützt der einheimische Erchanoldus diese Gelegenheit,
um mit dem Aggressor gemeinsame Sache zu machen und sich selbst zu bereichern.
Auf wessen Kosten, wird aus dem Fortgang der Erzählung deutlich. Obwohl
Erchanoldus und seine Leute die versteckte Habe finden, ist ihre Habgier noch nicht befriedigt.

Sie suchen nach weiteren Reichtümern und dringen in das Bethaus ein, einer

klopft auf den Boden über dem Gallusgrab. Da es hohl klingt, glauben sie, ein weiteres
Versteck gefunden zu haben und graben den Boden auf, stoßen aufden Sarg und heben
ihn heraus im Glauben, darunter seien die gesuchten Reichtümer versteckt. Dabei wird
ihnen folgender Satz in den Mund gelegt:

Wetti Walahfrid
Isti Romäni ingeniosi sunt; Quia isti Rhetiani calliditate
ideo sub loculum bona sua naturali abundant, videamus,
absconderunt! ne quippiam sub hac arca

occulti remaneat!

rom. sprachen weit hinauf» (3, p. 772). Ferner muß darauf hingewiesen werden, daß fraxinetum
zahlreichen Namen im St.Galler Oberland, in Graubünden und im Vorarlberg zugrunde liegt (cf.
Vincenz, Buchs und Sevelen p. 43,165; Rätisches Namenbuch 2, p. 152). Es war also in der Raetia Prima
sicher lebendig.

78 Wetti, p. 276-277; Walahfrid, p. 313-314. In der Vetustissima ist dieser Bericht leider nicht
erhalten.

79 Cf. Berschin, Gallus, p. 268.
80 Cf. supra N 67.
81 Bei Wetti heißt es von Erchanoldus: «... cui propter vicinitatem omnia ipsius heremi fuerunt

nota» (p. 277). Walahfrid formuliert: «Erchanoldus autem praefecti vicarius, cum vicina solitudini
inhabitaret loca, habuit res eiusdem cellulae notissimas» (p. 313).

82 Walahfrid nennt ihn nicht wie Wetti paraliticus, sondern mendicus.



102 Gerold Hilty

Die Rache des in seiner Ruhe gestörten Heiligen läßt nicht lange aufsich warten. Die
Begleiter des Erchanoldus werden so verwirrt, daß sie sich gegenseitig mit dem Schwert

umbringen. Den Anführer befällt eine schmerzhafte Krankheit. Er verliert Haare,
Nägel und Haut und bleibt sein Leben lang ein Krüppel.

Was den zentralen Ausruf der Grabschänder betrifft, ist zuerst daraufhinzuweisen,
daß das von Walahfrid anstelle von «Romäni» verwendete «Rhetiani» einer höheren
Stilebene angehören dürfte, gleichzeitig aber auch Ausdruck von Walahfrids Bestreben
nach schärferer geographisch verankerter Scheidung zwischen Romanen und
Germanen sein kann83. Vor allem aber ist die Bedeutung des Berichts als Zeugnis für
die Sprach- und Bevölkerungsverhältnisse im ausgehenden 7. Jahrhundert84 hervorzuheben.

Die «Arbonenses» - seien es nun die Bewohner von Arbon oder des Arbongaus

- werden hier als «Romäni» bzw. «Rhetiani» bezeichnet. Diesen Schluß muß wenigstens

ein unvoreingenommener Leser aus dem Bericht ziehen. Um nicht mit der

Existenz einer romanischen Bevölkerung bis gegen Ende des 7. Jahrhunderts rechnen

zu müssen, hat man allerdings schon versucht, die Stelle anders zu deuten. So schreibt

Traugott Schiess: «Mit diesen 'Romäni' waren aber vielleicht gar nicht die geflohenen
Arboner gemeint, sondern die Mönche von St. Gallen, in deren Heiligtum der Vorfall
sich zutrug»85. Dies ist meiner Meinung nach nicht möglich. «Mönche von St. Gallen»,
die - wie dies später allerdings der Fall war - zum Teil aus Churrätien stammten, gab es

um 690 noch keine. Die Zelle war nach dem Tod des Heiligen weitgehend verlassen.

Nur die treuen Gefährten Maginald und Theodor hüteten sie86. Daß diese beiden im
Greisenalter stehenden Diakone die Schätze der geflohenen «Arbonenses» hätten
verstecken können und als Urheber einer möglichen Täuschung des Erchanoldus und
seiner Leute angesehen wurden, ist denkbar unwahrscheinlich. Ihre Gegenwart bei der
Zelle und ihre Hüterrolle wird auch erst im nächstfolgenden Kapitel überhaupt
erwähnt.

Für mich steht außer Zweifel, daß sich «Romäni» bzw. «Rhetiani» auf die
«Arbonenses» bezieht. Daraus darf aber nicht der Schluß gezogen werden, große Teile der

Bevölkerung des Arbongaus seien gegen Ende des 7. Jahrhunderts noch romanisch

gewesen. Ich halte die Angabe von Wetti für wichtig, daß sich die Plünderung
namentlich gegen die Zentren Konstanz und Arbon richtete, und bin der Überzeugung,
daß die «Arbonenses», die bei der Galluszelle Zuflucht suchten, vor allem Bewohner
der Ortschaft Arbon und nicht allgemein des Arbongaus waren. Dies steht

83 Wir werden beim Bericht über die Predigt von Gallus in Bregenz und über die Wahl von
Johannes zum Bischof von Konstanz (cf. infra p. 111) das gleiche Bestreben Walahfrids feststellen,
möglichst klar und explizit zwischen Romanen und Germanen zu unterscheiden.

84 W. Berschin datiert die Episode mit guten Gründen auf spätestens um 690 (cf.Gallus, p. 274).
85 Cf. Schiess, Gallus, p. 32 N1. Im Anschluß an Schiess formuliert May, Untersuchungen, p. 139

(N142), den gleichen Gedanken: «Möglicherweise waren mit den 'Romäni' gar nicht die Bewohner
des Arbongaues insgesamt, sondern nur die Hüter der Galluszelle gemeint.»

86 Cf. Wetti, p. 277; Walahfrid, p. 314.



Gallus am Bodensee 103

auch in Einklang mit dem, was wir über die römische Besiedlung am Bodenseeufer
wissen. Sie beschränkte sich auf einige wenige Stützpunkte wie Arbon und Konstanz.
Die freie Landschaft war in römischer Zeit nicht besiedelt. Die Konzentration der
romanischen Bevölkerung auf Kastellorte wie Arbon wurde in der Zeit der
Auseinandersetzung mit den Alemannen noch verstärkt, weil die festen Orte den ansässigen
Romanen den besten Schutz boten. Angesichts dieser Verhältnisse darfman der Erzählung

der Gallus-Viten sicher entnehmen, daß Ziel der Plünderungen und Beraubungen
vor allem die in den ehemaligen römischen Siedlungszentren am Südufer des Bodensees

lebenden wahrscheinlich verhältnismäßig wohlhabenden Romanen waren87. In
diesem Sinn glaube ich, daß das besprochene Kapitel der Gallus-Viten ein gewichtiges
Indiz dafür ist, daß in Arbon - und vielleicht auch in Konstanz - bis gegen Ende des

7. Jahrhunderts Reste einer romanischen Bevölkerung lebten.
Wenn wir unsere Beobachtungen in bezug auf die sprachlichen Verhältnisse in

Arbon bei der Ankunft von Kolumban und seinen Begleitern zusammenfassen, so

ergibt sich aus all den verschiedenen Strichen das Bild, daß um 611 Arbon zweisprachig
war, bewohnt von einer gemischten romanisch-alemannischen Bevölkerung, die das

Christentum teils bewahrt, teils neu angenommen hatte.
Da diese christliche Gemeinde nicht eingebettet war in eine großräumige Gemeinschaft,

sondern viel eher den Charakter einer Insel trug88, war für Willimar und seine
Diakone das Erscheinen von Kolumban und seinen Jüngern ein freudiges Ereignis, von
dem sie Stärkung in ihrem Glauben erwarten durften. Und sie wurden nicht enttäuscht.
AufGeheiß Kolumbans verkündete Gallus das Wort Gottes und rührte damit Willimar
zu Tränen89.

Warum aber mußte von den Jüngern Kolumbans in Arbon ausgerechnet Gallus das

Wort Gottes verkündigen? In welcher Sprache tat er es? War er vielleicht besonders

geeignet, um in dieser zweisprachigen Welt von Arbon zu predigen90? Die Geschehnisse

in Bregenz werden es uns erleichtern, eine Antwort auf diese Fragen zu finden.
In Arbon konnte Kolumban nicht länger bleiben. Er wollte ja sein Versprechen

einlösen, in Alemannien Heiden zum Christentum zu bekehren, und in Arbon mußte
nicht missioniert werden. Willimar aber wußte einen geeigneten Ort für diese

Missionstätigkeit: Bregenz91.

87 Cf. May, Untersuchungen, p. 29-30; B. Bilgeri, Geschichte Vorarlbergs, I, Wien-Köln-Graz
1971, p. 48-49.

88 Cf. Blanke, Wangen und Arbon, p. 181-182.
89 Cf. Wetti, p. 260; Walahfrid, p. 288.
90 Auch seine letzte Predigt hielt Gallus in Arbon. Wetti schreibt darüber: «Igitur in adventu

optato servi Dei conventus popularis agitur mellifluaeque doctrinae eius instantissime audiuntur»
(p. 273). Bei Walahfrid heißt es: «Vocata autem multitudine, in die sollemni vir sanctus praedica-
tionis dulcedine avidorum corda refecit et tanta quae dixerat sapientiae luce vestivit, ut summa
omnium gratulatione auditus et piena cunctorum veneratione sit honoratus» (p. 307). Offenbar hatte
Gallus in Arbon nie Verständigungsschwierigkeiten.

91 Zur Wahl von Bregenz cf. auch Hilty, Tuggen, p. 148-149, besonders N104.



104 Gerold Hilty

Wie in Arbon, hatte sich in Bregenz eine romanisch-germanische Symbiose
herausgebildet, aber nicht auf christlicher, sondern auf heidnischer Grundlage. Auf die
Verhältnisse in Bregenz zu Beginn des 7. Jahrhunderts werfen die Lebensbeschreibungen

von Kolumban und Gallus ein helles Licht, sofern die Angaben der Viten der
beiden Heiligen kombiniert werden, wie dies kürzlich in überzeugender Weise
Johannes Duft getan hat92. Daß heidnische Alemannen und ins Heidentum zurückgefallene

ehemalige Christen zusammenlebten und gemeinsame Kulte feierten, geht aus
dem Bericht der Kolumban-Vita von einem heidnischen Opferfest hervor, das um ein

mächtiges, dem Gott Wodan geweihtes Bierfaß herum gefeiert wurde. Nachdem
Kolumban das Faß aufwunderbare Weise zum Bersten gebracht und den Anwesenden
das Christentum gepredigt hatte, heißt es: «Da ließen sich viele von ihnen durch
Zuspruch und Belehrung des heiligen Mannes zum Glauben an Christus bekehren und
erhielten die Taufe; andere, die zwar schon durch das Taufwasser gereinigt, aber in
heidnischem Irrtum befangen waren, führte er durch seine Ermahnungen zur
Ausübung der evangelischen Lehre zurück an den Busen der Kirche wie ein guter Hirt»93.

Daß in Bregenz getaufte Christen lebten, die wieder ins bodenständige Heidentum
zurückgefallen waren, belegen auch die Gallus-Viten. Sie berichten von einer Aurelia-
Kirche, die von den Renegaten in einen heidnischen Tempel verwandelt worden war.
Darin betete das Volk drei eherne, vergoldete Bildwerke an, die an der Wand befestigt
waren. «Man brachte ihnen Opfergaben dar und pflegte zu sagen: 'Das sind die alten
Götter und alten Beschützer dieses Ortes, durch deren Beistand wir und das Unsrige bis
heute bestehen'»94. Darauf heißt es in den beiden für diese Erzählung erhaltenen
Fassungen der Gallus-Vita:

Wetti Walahfrid
Nempe desiderio destruendi eorum su- Columbanus itaque beato Gallo id iniun-
perstitionem vir Dei Columbanus iussit xit officii, ut populum ab errore idolatriae
Gallo ad populum recitare sermonem, ad cultum Dei exhortatione salutari revo-

92 Cf. Duft, Brigantium. Cf. auch B. Bilgeri, Bregenz. Eine siedlungsgeschichtliche Untersuchung,
Dornbim 1948, p. 11-17; Bregenz. Geschichte der Stadt, Wien 1980, p. 11-15.

93 Cf. Duft, Brigantium, p. 108. Der lateinische Originaltext bei Jonas, p. 102-103.
94 Cf. Duft, Brigantium, p. 111; es handelt sich um die Übersetzung einer Stelle von Walahfrid

(p. 289). Wetti (p. 260) berichtet zwar auch von den «tres... imagines aereas et deauratas », gibt aber
den Ausspruch der Bregenzer Renegaten nicht wieder. Johannes Duft kommentiert diese Beschreibung

sehr treffend: «Aus dieser anschaulichen Erzählung ergibt sich, was in der Columbansvita beim
heidnischen Bieropfer angedeutet ist, recht klar: ein wohl aus spätrömischer Zeit vorhanden
gewesenes, sogar mit einer Kirche wie in Arbon ausgestattetes, jedoch im Unterschied zu Arbon in
Synkretismus, wenn nicht überhaupt in Heidentum versunkenes Christentum. Worin die drei
Götzenbilder bestanden hatten, ist nirgendwo mitgeteilt... Daß sie 'das Weiterleben antiker Überlieferung'

gekennzeichnet hätten, läßt sich einigermaßen der Aussage der Einheimischen entnehmen,
es handle sich um die alten Götter und Beschützer des Ortes» (p. 112).



Gallus am Bodensee 105

quia ille inter alios eminebat lepore
Latinitatis nec non et idioma illius gentis; nam
conventio facta est populi ad solitam
festivitatem templi, magis spectaculo
advenarum perculsi, quam reverentia
divini cultus devoti. Quibus congregatis,
electus Dei Gallus rigabat corda eorum
mellifluis verbis, ortando eos ad creato-
rem suum converti Iesum Christum,
filium Dei, qui humano generi in sordibus
tepescenti reseravit aditum caelestis regni
(p. 260).

caret, quia ipse hanc a Domino gratiam
meruit, ut non solum Latinae, sed etiam
barbaricae locutionis cognitionem non
parvam haberet. Cumque eiusdem templi
sollemnitas ageretur, venit multitudo non
minima promiscui sexus et aetatis non
tantum propter festivitatis honorem,
verum etiam ad vedendos peregrinos,
quos agnoverant advenisse. Ergo dum ad
horam orationis concurrerent, iussu vene-
randi abbatis Gallus coepit viam veritatis
ostendere populo, et ut ad Dominum con-
verterentur, admonere, utque, vanis abiec-
tis, adorarent Deum patrem creatorem
omnium rerum et unigenitum eius filium,
in quo est salus, vita et resurrectio mor-
tuorum (p. 289).

Nach der Predigt packte Gallus vor aller Angesicht die drei Götzenbilder, zerschlug
sie an den Steinen in Stücke und warf sie in den See hinaus. «Ein Teil des Volkes
bekannte seine Sünden und wurde gläubig. Der andere Teil aber ging zornig und voller
Wut weg»95.

Die zitierte Stelle ist für eine sprachgeschichtliche Fragestellung natürlich von
zentraler Bedeutung. Welche Sprachen hat Gallus beherrscht, und in welcher Sprache
hat Gallus gepredigt? Die Aussage von Walahfrid scheint eindeutig. Gallus konnte
Lateinisch und Germanisch (Alemannisch). Die «locutio barbarica» kann sich nur auf
die Sprache der Germanen beziehen. Wetti ist weniger explizit, und das hat die

Forschung schon dazu verleitet, die Aussage von Walahfrid als nachträgliche - falsche

- Interpretation zu bezeichnen und das «idioma illius gentis» anders zu deuten.
Frühere Versuche sind von T Schiess, F. Blanke und B. Bilgeri erwähnt worden96. Die
Annahme, die betreffende Sprache sei keltisch gewesen, entbehrt jeder Grundlage97.

Die Deutung des «idioma illius gentis» als romanische Mundart der damaligen
Bregenzer98 halte ich ebenfalls für unannehmbar. Dies geht aus den folgenden Überle-

95 Wetti, Übersetzung, p. 243.
96 Cf. Schiess, Gallus, p. 24-25 und 30-31; Blanke, Columban und Gallus, p. 72-77; Bilgeri,

Untersuchung, p. 15-16.
97 Cf. vor allem Bilgeri, ib.
98 Cf. Schiess, Gallus, p. 24-25; Blanke, Columban und Gallus, p. 73. Eine ähnliche, wenn auch

leicht abweichende Auffassung scheint B. Boesch zu vertreten, wobei er allerdings die Predigt von
Gallus fälschlicherweise nach Arbon verlegt. Im Anschluß an das Zitat der zentralen Stelle aus dem
Wetti-Bericht schreibt er: «Gallus sprach also nicht nur Latein, sondern kannte das Idiom jener
Romäni ingeniosi..., womit nur ein gallischer [gemeint ist wohl: galloromanischer] Dialekt gemeint
sein kann, der Gallus noch von Luxeuil in den Vogesen geläufig war» (Orts- und Gewässernamen,
p. 241, besonders N 26). - Einen romanischen Dialekt hat wohl auch M. Pfister im Auge, wenn er in



106 Gerold Hilty

gungen hervor: Offensichtlich war nach Wetti und Walahfrid Gallus für die Predigt
besonders geeignet, weil er nicht nur das Lateinische gut beherrschte, sondern noch
eine andere Sprache. Die Annahme, diese andere Sprache sei das Romanische

gewesen, ist insofern anachronistisch, als zu Beginn des 7. Jahrhunderts das Bewußtsein

einer sprachlichen Zweiheit von Latein und Romanisch noch nicht vorhanden war.
Wir befinden uns in der Epoche eines Gregor von Tours, dessen Sprache E. Auerbach
so meisterhaft charakterisiert hat. Er zeigt, daß Gregor «aus der Kraft seines Temperamentes...

für die Erzählung konkreter Ereignisse eine schreibbare Form des Lateins
gefunden (hat), die mit der Volkssprache in Kontakt steht, ja wahrscheinlich aus ihr
heraus empfunden ist». «Der Bischof von Tours brachte eine Literatursprache
zustande, in die die Umgangssprache eingeschmolzen war»99. In einer solchen Zeit
wird noch nicht das Lateinische dem Romanischen gegenübergestellt. Vielmehr ist das

Romanische im Lateinischen aufgehoben. Erst die karolingische Reform zerriß das

Band zwischen Schriftlatein und romanischer Volkssprache100. In der von Wetti und
Walahfrid erwähnten «Latinitas» bzw. «locutio Latina» ist das Romanische
mitgemeint. Allerdings ist zuzugeben, daß vor allem Wetti, der - wie Walahfrid, aber mit
weniger Erfolg - das verwilderte Merowingerlatein der Vita vetustissima aufgrund eines

neuen - karolingischen - Stilideals zu verbessern suchte, einer anachronistischen
Auffassung der «Latinitas» Vorschub leistet, indem er von der «Anmut» (lepor oder
lepos) des Lateins von Gallus spricht. Nun läßt sich aber zeigen, daß es zu den

Eigenheiten von Wetti gehört, daß er immer wieder von Anmut und Süße der Sprache

von Gallus und der christlichen Lehre spricht. Das ist ein Zug, den er nicht aus der Vita

vetustissima übernommen hat und der ihn auch von Walahfrid unterscheidet101.

Er offenbart sich in der oben zitierten Textstelle auch darin, daß Gallus die Herzen
der Zuhörer mit «honigfließenden Worten» (mellifluis verbis) erfüllte102. Bei

seiner Studie «Entstehung, Verbreitung und Charakteristik des Zentral- und Ostalpen-Romanischen
vor dem 12. Jahrhundert» (in: Frühmittelalterliche Ethnogenese im Alpenraum, Sigmaringen 1985

[Nationes 5], p. 49-90) schreibt: «Im 7. Jahrhundert dürfte in Bregenz noch lateinisch gesprochen
worden sein. Den Lebensbeschreibungen von Gallus und Columban entnehmen wir, daß die
Bevölkerung im Bodenseegebiet noch weitgehend aus Romanen bestand» (p. 57). Als Beleg dafür wird die
Wetti-Stelle zitiert und folgendermaßen übersetzt: «... weil er durch die Vertrautheit mit dem
Lateinischen hervorstach und jenen Dialekt verstand» (p. 57 N18). Nebenbei sei bemerkt, daß sich in die
zuerst erschienene italienische Fassung von Pfisters Studie ein Übersetzungsfehler eingeschlichen
hatte: « .poiche egli tutti sorpassava per conoscenza del latino e comprendeva ogni dialetto » (Studi
Medievali, 3a Serie, 23 [1982], 606 N 18).

99 E. Auerbach, Literatursprache und Publikum in der lateinischen Spätantike und im Mittelalter,
Bern 1958, p. 81 und 83.

100 Cf. dazu E. Auerbach, op.cit, vor allem p. 88-89.
101 Cf. Th.M.Huber, «Sprachliche und inhaltliche Reminiszenzen an Wettis 'Vita sancti Galli'

bei Walahfrid Strabo», in: Variorum muneraflorum. Latinität als prägende Kraft mittelalterlicher Kultur
(Festschrift für Hans F. Haefele), Sigmaringen 1985, p. 37-44, besonders p. 44.

102 Das Adjektiv mellifluus kommt bei Wetti sehr häufig vor; cf. dazu auch Wetti, Übersetzung.

p. 321 (N9).



Gallus am Bodensee 107

der Beurteilung der umstrittenen Stelle müssen wir von dieser Eigenheit Wettis
abstrahieren, und so erscheint als erstes Glied der zweifachen Sprachbeherrschung das

Lateinisch-Romanische als Einheit. Das andere Glied kann nach all dem Gesagten nur das

Germanische (Alemannische) sein. Wie die Formulierungen bei Wetti und vor allem
bei Walahfrid zeigen, lag das Besondere an Gallus gerade darin, daß er auch diese

Sprache kannte. Walahfrid hat keineswegs den ursprünglichen Text mißverstanden
und falsch interpretiert, sondern den von Wetti ausgedrückten Gedanken einfach expliziter

formuliert. Der Hinweis auf die lateinisch-romanischen und germanisch-alemannischen

Sprachkenntnisse von Gallus steht auch voll und ganz in Einklang mit dem,
was wir von der Zusammensetzung seiner Zuhörerschaft wissen: Es war eine

gemischte romanisch-alemannische Bevölkerung, zu der man in zwei Sprachen

predigen mußte.
So sehen wir, daß die Symbiose zwischen Romanen und Alemannen in Bregenz

sprachlich wohl zum gleichen Ergebnis geführt hatte wie in Arbon, nämlich zur
Zweisprachigkeit des Ortes103. Im Religiösen war die Entwicklung aber entgegengesetzt
verlaufen. Während in Arbon die christlichen Romanen ihren Glauben an die
heidnischen Alemannen weiterzugeben vermochten, hatte in Bregenz das Heidentum
gesiegt. Deshalb konnte hier Kolumban ein missionarisches Betätigungsfeld finden.
Auch wenn seinem Wirken letztlich kein Erfolg beschieden war, konnte er doch -
teilweise wenigstens - Bregenz für das Christentum zurückgewinnen. Von einem Aspekt
dieser Tätigkeit muß noch kurz die Rede sein. Eine christliche Kirche hatte früher
schon in Bregenz bestanden. Nach dem Rückfall der Christen ins Heidentum war sie

als heidnischer Tempel verwendet und profaniert worden. Daher «segnete der Gottesmann

Kolumban Wasser, weihte damit den entehrten Ort und gab der Kirche der
hl. Aurelia ihre frühere Würde wieder zurück»104. Aus diesem Bericht mag man
schließen, die Kirche sei schon früher, das heißt vor ihrer Profanierung, der hl. Aurelia
geweiht gewesen. Auch der entsprechende Bericht bei Walahfrid erweckt zuerst diesen

Eindruck. Dieser Eindruck wird dann aber später in Frage gestellt. Walahfrid schreibt:
«Der selige Columban aber ließ Wasser bringen, segnete es und besprengte damit den

Tempel, und, während man psallierend ringsum zog, weihte er die Kirche. Dann

103 Daß die germanisch-romanische Sprachgrenze rechtsrheinisch zu Beginn des 7. Jahrhunderts
in der Gegend von Bregenz verlief, steht in Einklang mit dem, was wir sonst vom Zurückweichen
dieser Grenze nach Süden wissen. Es kann hier nicht darum gehen, diese Entwicklung
nachzuzeichnen. Ich weise nur daraufhin, daß die Sprachgrenze im 8. Jahrhundert den Raum von Götzis (20
km südlich von Bregenz) noch nicht erreicht bzw. durchquert hatte. Dies läßt sich aus dem nicht von
der hochdeutschen Lautverschiebung erfaßten Anlaut des Namens Götzis schließen (cf. dazu Hilty,
Tuggen, p. 135 und 142, besonders N 66). Dabei ist unerheblich, ob wir den Namen mit A. Schorta
von lat. cattia 'Schöpflöffel, geschützte Mulde' oder mit J. Zehrer von rätisch *katien 'Flechtwerk,
Befestigung' herleiten; cf. Rätisches Namenbuch 2, p. 653, und Studien zur Namenkunde und Sprachgeographie

(Festschrift K. Finsterwalder), Innsbruck 1971, p. 93-94.
104 Cf. Wetti, Übersetzung, p. 243.



108 Gerold Hilty

salbte er unter Anrufung des Herrn den Altar und setzte in ihm Reliquien der seligen
Aurelia bei; nachdem der Altar bekleidet war, vollzogen sie vorschriftsgemäß die
Messe»105. Angesichts dieses Berichts einer rituellen Kirchweihe fragt sich Johannes

Duft, im Anschluß an eine Studie von Iso Müller, ob nicht die Kirche in Bregenz erst
durch Kolumban der hl. Aurelia geweiht worden sei, während sie vor ihrer Profanierung

ein anderes (uns nicht bekanntes) Patrozinium gehabt habe106. Das Aurelia-Patro-
zinium in Bregenz steht völlig vereinzelt da107, und ein Aurelia-Kult ist vor der Gallus-
Vita nicht belegt. Deshalb wäre es durchaus denkbar, daß die von J. Duft gestellte Frage
bejaht werden muß. Nun ist eine Jungfrau Aurelia im 9. Jahrhundert in Straßburg -,
und zwar in der Mauritius-Kapelle - verehrt worden108. Stammten die Reliquien, und
damit auch der Anstoß für das Patrozinium, vielleicht aus Straßburg? Und könnte
damit nicht wieder eine Beziehung zum Raum Vogesen/Elsaß sichtbar werden? Natürlich

war es Kolumban, der die rituelle Kirchweihe vollzog. Das schließt aber nicht aus,
daß Gallus die Reliquien mitgebracht hatte. An einer späteren Stelle wird ausdrücklich
erwähnt, daß Gallus in einer Kapsel am Hals Reliquien der Gottesmutter Maria und
der heiligen Märtyrer Mauritius und Desiderius bei sich trug109. Von Reliquien der
hl. Aurelia ist da nicht mehr die Rede. Aber die waren eben in Bregenz verwendet
worden.

Was können wir für unsere Fragestellung aus der Bregenz-Episode zusammenfassend

für Schlüsse ziehen? Zu Beginn des 7. Jahrhunderts war die Gegend von Bregenz
germanisch-romanisch zweisprachig. Gallus eignete sich für die Verkündigung des

Christentums in dieser Gegend besonders gut, weil er sowohl des Lateinisch-Romanischen

als auch des Germanisch-Alemannischen mächtig war. Vielleicht hatte er aus

Straßburg Reliquien der hl. Aurelia mitgebracht. Daraus ergeben sich einige wesentliche

neue Argumente zugunsten der Hypothese, daß Gallus aus Ostfrankreich
stammte und ihm dank dieser Herkunft das (Gallo)romanische und das Alemannische
vertraut waren110.

Kolumban und seine Gefährten mußten - wahrscheinlich nach der Niederlage ihres
Schutzherrn Theudebert II. gegen seinen Bruder Theuderich II. in der Schlacht bei

Zülpich im Jahre 612111 - Bregenz verlassen, und Kolumban verwirklichte nun seinen

Plan, nach Italien zu ziehen. Gallus aber blieb wegen Krankheit am Bodensee zurück,
wurde von den Arboner Diakonen Maginald und Theodor gesundgepflegt und baute
darauf seine Klause im Arboner Forst an der Steinach.

105 Cf. Duft, Brigantium, p. 111.
106 Cf. Duft, Brigantium, p. 112-113.
107 Cf. Büttner / Müller, Frühes Christentum, p. 170.
108 Cf. Duft, Brigantium, p. 112, und auch Blanke, Columban und Gallus, p. 78-79.
109 Cf. Kapitel 11: Wetti, p. 263; Walahfrid, p. 293.
110 Cf. Hilty, Tuggen, p. 149-155.
111 Cf. May, Untersuchungen, p. 31.



Gallus am Bodensee 109

Es geht hier nicht darum, sein ganzes weiteres Wirken zu schildern.
Sprachgeschichtlich relevant ist allerdings seine Flucht nach Grabs. Diese soll jedoch in einer
selbständigen Studie behandelt werden. Hier geht es nur noch um das Wirken von
Gallus an einem dritten Ort am Südufer des Bodensees: Konstanz112.

Über die Geschichte von Konstanz habe ich hier nicht lange zu sprechen. Die
Existenz «eines römischen Ortes schon seit der Frühzeit an diesem deutlich
vorgezeichneten Straßenkreuz der Land- und Wasserwege»113 steht außer Zweifel. Sein

ursprünglicher Name ist unbekannt. Der Name Constantia geht wahrscheinlich zurück
auf Feldzüge, die der Kaiser Constantius II. in den Jahren 354 und 355 am Hochrhein
und am Bodensee geführt hat114.

Konstanz tritt ins Blickfeld von Gallus, als ihm der Herzog Cunzo den durch den Tod

von Gaudentius verwaisten Bischofssitz anbietet, sofern er seine von einem bösen

Geist besessene Tochter Fridiburga heile. Gallus entzieht sich zuerst diesem Ansinnen
durch eine Flucht nach Grabs. Schließlich heilt er aber Fridiburga doch. Auf den

Bischofssitz will er jedoch verzichten. Deshalb bereitet er den Priester Johannes, den er

in Grabs kennengelernt hatte, in einer dreijährigen Ausbildung in der Zelle an der

Steinach auf dieses Amt vor. Als Herzog Cunzo Gallus auffordert, nach Konstanz zu
kommen, um mit ihm einen würdigen Bischof auszusuchen, begibt er sich zusammen
mit Johannes und Maginald nach Konstanz.

Der Bericht von der Konstanzer Wahlsynode ist sprachgeschichtlich von größtem
Interesse. Auf Vorschlag des Herzogs wird Gallus durch Akklamation zum Bischof
gewählt. Er aber verzichtet, weil er ein Fremder sei und nach kanonischem Recht daher

gar nicht gewählt werden könne115. An seiner Stelle schlägt nun Gallus seinen Schüler
Johannes vor, und zwar mit folgenden Worten:

112 Es ist bezeichnend, daß Gallus an jenen Orten am Südufer des Bodensees gewirkt hat, wo wir
von römischer Zeit her eine Siedlungstradition annehmen können. Ich gehe mit St. Sonderegger
einig, daß an einem vierten Ort eine solche Tradition bestanden hat, in Romanshorn. «Der Name
dürfte im Frühmittelalter noch ethnischen Aussagewert besitzen», schreibt Sonderegger (Churrätien,

p. 241). Ich bin überzeugt, daß man den lateinisch-romanischen Charakter von Romanshorn
aufgrund verschiedener Indizien wahrscheinlich machen kann. Das muß an anderer Stelle ausführlich

geschehen. Hier nur zwei Hinweise: 1. Der Geograph von Ravenna nennt in der Reihe der Orte
zwischen Basel und Bregenz Constantia - Rugium Bodungo - Arborefelix - Bracantia. Für gewöhnlich
wird das rätselhafte Rugium Bodungo zwischen Konstanz und Arbon in Regium Bodumo korrigiert
und mit Bodman identifiziert. Ich glaube hingegen, daß es aus Podium (Pogium) Rotundum entstellt ist
und Romanshorn bezeichnet. - 2. Wie Hans Rudolf Sennhauser überzeugend gezeigt hat, steht die
älteste Kirche von Romanshorn in bezug aufSeitenannex und Bestattungsraum ganz in der Tradition
Churrätiens; cf. H.R. Sennhauser, «Spätantike und frühmittelalterliche Kirchen Churrätiens», in:
Von der Spätantike zum frühen Mittelalter, Sigmaringen 1979 (Vorträge und Forschungen 25), p. 193-218,
vor allem Abbildungen 7 und 8.

113 Cf. Lieb, Lexicon, p. 37.
114 Cf. Lieb, Lexicon, p. 39; Boesch, Gewässernamen, p. 27.
115 Cf. dazu Blanke, Columban und Gallus, p. 154-155.



110 Gerold Hilty

Wetti Walahfrid
...hic est mecum Iohannes diaconus de Est vero mecum diaconus quidam
plebe vestra, qui hoc testimonio in omni- nomine Iohannes vicinorum indigena
bus Christo propitio praeditus est, cui locorum, cui merito testimonium, quod
pondus regiminis apte iniungi congruum isti mihi dederunt, potest aptari. Hunc
est (p. 270). divino credens electum iudicio, vobis

offero promovendum (p. 302).

Johannes wird nach seiner Herkunft gefragt. Seine Antwort wird von Wetti und
Walahfrid folgendermaßen wiedergegeben:

Wetti Walahfrid
Quo respondente, in Retia parentum Et dixit: In Rhetia Curiensi mediocri nata-
habere originem, dux dixit ei... (p. 270). lium dignitate sum procreatus (p. 303).

Während der weiteren Verhandlung zieht sich Johannes in aller Demut zurück und
flieht zur Stadt hinaus in die Kirche des hl. Stephanus. Viele Priester und Laien laufen
ihm nach, er wird widerstrebend zurückgeführt und unter dem Beifall des Volkes zum
Bischof gewählt.

F. Blanke hat diese Wahl mit folgenden Worten kommentiert: «Der Umstand, daß

der Diakon Johannes gerade darum als Nachfolger des Gaudentius geeignet ist, weil
Johannes romanische Abkunft hat, spricht dafür, daß die Konstanzer Christen
Romanen waren und daß das Konstanzer Bistum eben deshalb gegründet wurde, um
dem aus römischer Zeit herstammenden Restchristentum am Bodensee, das infolge
des siegreichen Vorstoßens der Alemannen den Zusammenhang mit den andern
altchristlichen Gemeinden der West- und Nordschweiz verlor und von der Gefahr des

Rückgangs und der Ermattung bedroht wurde, einen Mittelpunkt und Halt zu
verleihen»116.

Die genauen Umstände der Gründung des Bistums Konstanz liegen offenbar auch
für die Historiker im dunkeln117. Aufgrund der - allerdings erst aus dem 12. Jahrhundert
stammenden - Bischofsliste ist Johannes auch nicht der direkte Nachfolger von
Gaudentius118. Umstritten ist ferner der Zeitpunkt der Wahl von Johannes119. Für
unsere sprachgeschichtliche Fragestellung ist dies alles nicht entscheidend. Auch
wenn Marcianus zwischen Gaudentius und Johannes Bischof war, haben wir eine
Reihe von Würdenträgern mit romanischen Namen und wahrscheinlich romanischer
Herkunft. Im Falle von Johannes war der Hinweis auf diese Herkunft offensichtlich
schon in der Vetustissima enthalten. Für die Richtigkeit der Sicht von F. Blanke spricht

116 Cf. Blanke, Columban und Gallus, p. 144-145.
117 Cf. Lieb, Lexicon, p. 39-49; Keller, Herzogtum.
118 Dazwischen soll Marcianus Bischof gewesen sein, cf. Lieb, Lexicon, p. 43.
119 H. Keller glaubt nicht an das aus den Gallus-Viten zu erschließende Datum 615. «Der Gallus-

Schüler Johannes hat so kaum vor dem zweiten Drittel des 7. Jahrhunderts residiert» (Herzogtum,
p. 21).



Gallus am Bodensee 111

auch der Bericht von Wetti, wonach Gallus den Konstanzern Johannes als einen «aus
euerm Volk» (de plebe vestra) vorstellt. Walahfrid sucht hier wieder exakter zu sein,
wobei er die Aussage auf das Geographische einschränkt. Ähnliches Streben nach

genauer Differenzierung haben wir bei Walahfrid schon an anderen Stellen
beobachtet120. Die Aussage von Wetti wird aber dadurch nicht in Frage gestellt.

Die Annahme einer romanischen Christengemeinde in Konstanz bei der Wahl von
Bischof Johannes scheint nun aber schwerlich in Einklang zu stehen mit dem weiteren
Bericht über die Wahlsynode. Aufdie Wahl folgt die Bischofsweihe und ein Messegottesdienst.

Auf Wunsch aller wird dabei die Predigt von Gallus gehalten. Hier der
Bericht davon in der doppelten Überlieferung:

Wetti
Qui ob riganda corda fönte divino cupi-
dus, alumnum manu tenens, eminentio-
rem locum adiit, et, antistite preceptoris
sui verba interpretante, origo fabricae
caeli et terrae ac expulsio primi terrigenae
cum ortationibus caelestis hereditatis
requirendae rimabantur. Nam continentia
Noe et fides Abrahae cum exemplis
patriarcharum nec non et Mosaicis signis
recitabantur, legalibus illis gestis ad ani-
marum medellam cunctis redactis.
Regum fortitudo fortissimis athletis tyro-
cinii christiani conparabatur, qui indesi-
nens bellum cum virtutibus contra vicia
exercent. Prophetarum visio ad morum
correctionem atque ad stabilitatem rectae
fidei pleniter ab eis convertebatur, transac-
tisque mysteriis veteris testamenti, tan-
dem ad novum gaudium Christi clemen-
tiae perventum est, ubi tanto subtilius
disputabatur, quanto ibi salubriora reppe-
riuntur. Euangelicis ergo miraculis passio-
nisque ac resurrectionis sacramentis reci-
tatis, fertur auditores qui ibi aderant propter

caeleste desiderium lacrimis vultum
rigasse; sicque laeti ex conpunctione
divina remeabant ad propria (p. 270).

Walahfrid
Qui, assumpto Iohanne episcopo, gradum
ascendit, eo videlicet pacto, ut ipse qui-
dem aedificationis instrumenta colligeret,
episcopus vero ad utilitatem barbarorum
bene prolata interpretando transfünderet.
Coepit igitur verbum facere de initio
creaturarum et Adae peccatum, pro quo
depulsus est paradyso, commemorare.
Transiens inde ad diluvium, patriarcharum

consequenter tempora perstrinxit et
actus. Egressum quoque filiorum Israhel
de Aegypto et transitum per mare
Rubrum legisque lationem per Moysen et
caelestis alimenti miracula replicavit.
Regum deinde successiones et tempora
prophetarum breviter attingens, adventus
dominici tempus retexuit. Baptismum
etiam salvatoris et mirabilium eius glo-
riam commemorans, crucis ignominiam
cum impiis insectationum generibus vera-
ci relatione subiunxit. Haec audientes
ecclesiae pastores, cum populi multitudine
lacrimas fuderunt uberrimas et ad invicem

dixerunt: 'Vere Spiritus Sanctus loc-
tus est hodie per os viri istius! Ille vero
praedicationem perduxit usque ad resur-
rectionem Christi et in commemoratione
generalis iudicii terminavit. Omnes ergo
qui aderant, alacri mentis exultatione
repleti, benedicebant Dominum et ad sua
cum gaudio remeabant (p. 303).

120 Cf. supra p. 102,106-107. Dabei ist nicht auszuschließen, daß bei Walahfrid im Hintergrund die
Perspektive der eigenen Epoche eine gewisse Rolle gespielt hat.



112 Gerold Hilty

Wir betrachten zuerst den Text von Wetti. Welche Hinweise können wir aus ihm
gewinnen in bezug auf die Sprache, in der Gallus gepredigt hat? Der Übersetzer, Karl
Suso Frank, bemerkt dazu: «Nach Kapitel 6 [= Bericht von der Missionspredigt in
Bregenz] konnte Gallus alemannisch reden; Johannes kann also nicht als Dolmetscher
wirken; eher soll die gemeinsame Predigt das Lehrer-Schüler-Verhältnis demonstrieren

und nochmals die Größe des Gallus unterstreichen»121. Nach dieser Auffassung,

die schon B. Krusch in seiner Wetti-Ausgabe geäußert hatte122, hätten sowohl
Gallus als auch Johannes alemannisch gesprochen, und interpretari würde 'auslegen,
erklären' bedeuten. Aus Wettis Text allein wird man kaum gewichtige Argumente
gegen eine solche Interpretation gewinnen können. Es mag zwar erstaunen, daß

Johannes nicht in seiner Muttersprache, die sicher Romanisch war, spricht, und man
wird sich fragen, ob denn die Annahme von F. Blanke falsch sei, in Konstanz habe es in
der fraglichen Zeit noch eine romanische Gemeinde gegeben. Man kann aber nicht
ausschließen, daß Johannes in den drei Jahren, da er von Gallus an der Steinach durch
Privatunterricht auf die Bischofswürde vorbereitet worden war, auch Alemannisch
gelernt hat, und was die Zuhörer betrifft, so richtete sich die Predigt ja gar nicht in erster
Linie an die Konstanzer Gemeinde, sondern in hohem Maße an die Zugereisten, die
nachher wieder an ihre Wohnorte zurückkehrten123, im Gegensatz zu Gallus, der noch
sieben Tage bei seinem Schüler in Konstanz blieb. Woher stammten aber die

Zugereisten? Wer waren sie? Genannt wird zuerst der Bischof von Äugst «cum
clero et populo»124, dann der Bischof von Speyer, «dazu auch Priester, Diakone und
Laien aus ganz Obergermanien»125. Von der Wahlsynode schreibt schließlich

121 Cf. Wetti, Übersetzung, p. 327 (N 82).
122 Cf. Wetti, p. 270 N 2, wo es als Kommentar zu der Stelle « antistite preceptoris sui verba inter-

pretante» heißt: «Ea videlicet causa, ut Gallus maior videretur episcopo Constantiensi, nam et ipsum
'idioma illius gentis', scilicet Alamannicae, novisse, biographus supra c. 6. testatus est».

123 Beide Fassungen erwähnen dies ausdrücklich, wobei mit «ad sua remeare» und «ad propria
remeare» sicher nicht die Heimkehr der Konstanzer in ihre Wohnungen, sondern die Heimkehr der
Zugereisten an ihre Wohnorte gemeint ist.

124 Die Stelle, wo bei Wetti von einem «praesul Augustudensis» die Rede ist (p. 269), ist sicher
verderbt. Walahfrid schreibt «Augustidunensis» (p. 302) und läßt damit den Bischof aus Autun
kommen, wobei er gleich noch einen Bischof von Verdun erwähnt, den Wetti nicht kennt. Da Autun
und Verdun nicht - wie Konstanz - zum Metropolitanverband von Besancon gehörten, zweifelt
Karl Suso Frank an der Richtigkeit dieser Angaben. Hingegen war im frühen 7. Jahrhundert
(Kaiser-)Augst die Residenz des Bischofs von Basel, und das Bistum Basel gehörte zum gleichen
Metropolitanverband wie Konstanz. Deshalb sieht Frank hinter dem «praesul Augustudensis» den
Bischofvon Basel-Augst (cf. Wetti, Übersetzung, p.326 [N 75]). Auch für H. Keller, Herzogtum, p. 19-
20, ist diese Deutung am wahrscheinlichsten. Er schließt jedoch nicht ganz aus, daß der fragliche
Bischof aus Augsburg stammte, eine Meinung, die zum Beispiel von F. Blanke, Columban und
Gallus, p. 151 und 232, vertreten worden war.

125 Cf. Wetti, p. 269; anstelle von «Alta Germania» (Obergermanien) schreibt Walahfrid
«Alamannia» (p.302). Der gleiche terminologische Unterschied begegnet schon gleich zu Beginn der
beiden Viten (cf. Hilty, Tuggen, p. 129 N10). Er erklärt sich wohl daraus, daß Wetti und



Gallus am Bodensee 113

Wetti: «Unter Mitwirkung des Herzogs [Cunzo] und schwäbischer Fürsten zog sich die

Versammlung mit ihrer ungeheuren Volksmenge drei Tage lang hin»126. Aus all dem
geht klar hervor, daß die Zuhörer der Festpredigt, selbst wenn die christliche Gemeinde
von Konstanz noch romanisch war, in ihrer überwiegenden Mehrheit Alemannen
waren127. Aus diesem Grund ist die Annahme, Gallus und Johannes haben beide
alemannisch gepredigt, nicht von vornherein fragwürdig. Sie wird es jedoch, wenn wir
die Fassung von Walahfrid mit in die Betrachtung einbeziehen. Aus Walahfrid geht klar
hervor, daß Johannes übersetzt hat: interpretanda transfundere kann nur 'übersetzen'
meinen128. Wir haben es offensichtlich mit zwei Sprachen zu tun. Aber wer spricht
welche Sprache?

In der Beantwortung dieser Frage herrscht eine große Einmütigkeit. Allgemein wird
angenommen, Gallus habe auf Lateinisch gepredigt und Johannes habe ins
Alemannische übersetzt129. Schon die St. Galler Klostertradition scheint mit einer
lateinischen Form der Predigt von Gallus gerechnet zu haben. In seinem Metrum de vita
S. Galli, einer leider nur bruchstückhaft erhaltenen Bearbeitung der Gallus-Vita in
Dialogform, hat Notker I. im ausgehenden 9. Jahrhundert aufgrund der Inhaltsskizzen
bei Wetti und Walahfrid eine lateinische Predigt formuliert, welche mehr als zwölf
Seiten umfaßt130.

Walahfrid die Vita Vetustissima verschieden interpretieren. Dort wurde der entsprechende Raum
aller Wahrscheinlichkeit nach mit «Altimania» bezeichnet; cf. W. Berschin, Montfort 38 (1986), 163—

164.
126 Cf. Wetti, Übersetzung, p. 257-258.
127 Die «principes S[u]aevorum» (Wetti, p. 269) sind ebenso gut Alemannen wie die «Suaevi»

(Jonas, p. 102), welche Kolumban in der Nähe von Bregenz bei ihrem Bieropfer trifft (cf. dazu
Blanke, Columban und Gallus, p. 74 und 225). Ferner spricht Walahfrid in seinem Prolog ausdrücklich

von «Alamannia vel Suevia» und bezeichnet damit eine Gegend, «quam nos Alamanni vel Suevi
incolimus» (p. 281), wobei die Einheit für ihn durch eine Vermischung zustande gekommen ist
(«...mixti Alamannis Suevi», p. 282).

128 Interessant ist auch folgende Beobachtung: Walahfrid formuliert die Predigt ganz von Gallus
her und läßt diesen in Form des grammatischen Subjekts als aktiv Handelnden auftreten: coepit,
perstrinxit, replicavit, retexuit, subiunxit, perduxit, terminavit Wetti hingegen geht vom dargelegten
Inhalt aus und verwendet ausschließlich Passivkonstruktionen: rimabantur, recitabantur, conpara-
batur, convertebatur, perventum est, disputabatur, (miraculis) recitatis. Einmal erwähnt er die beiden
Sprechenden, Gallus und Johannes, als «agentes» der Passivhandlung in der Form «ab eis».

129 So sieht es T. Schiess, Gallus, p.31-32, obwohl er annimmt, daß Gallus «Deutsch verstanden
und deutsch gesprochen haben muß »(p. 31). So sehen es F. Blanke, Columban und Gallus, p. 158-159,
und St. Sonderegger, Althochdeutsch in St. Gallen, St. Gallen und Sigmaringen 1970, p. 23. Auf der
gleichen Vorstellung beruhen auch die Aussagen von W. Haas zur Frage «In welcher Sprache
predigte der heilige Gallus?», in: Die viersprachige Schweiz (herausgegeben von R. Schläpfer),
Zürich—Köln 1982, p. 50-51. Auch M. Simonetti (cf. infra N130) schreibt: «Essi (sc. Wetti und
Walahfrid) c'informano che, mentre Gallo predicava in latino, Giovanni traduceva l'omelia in volgare
ad uso dei fedeli li convenuti» (p. 331 N54).

130 Cf. W. Berschin, «Notkers Metrum de vita S.Galli. Einleitung und Edition», in: Florilegium
Sangallense (Johannes Duft zum 65. Geburtstag), St. Gallen und Sigmaringen 1980, p. 71-121; der
Predigttext p. 100-113. Inhaltlich wird diese Predigt untersucht und in eine augustinische Tradition



114 Gerold Hilty

Worin gründet diese Einmütigkeit? In einer bestimmten Deutung des zentralen
Satzes der oben wiedergegebenen Walahfrid-Version: «... ut...episcopus vero ad

utilitatem barbarorum bene prolata interpretando transfunderet». Die Deutung besteht

darin, daß «ad utilitatem barbarorum» als Zweckbestimmung «interpretando transfunderet»

zugeordnet wird131. Nach meiner Überzeugung kann und muß aber die Stelle
anders gedeutet werden: «ad utilitatem barbarorum» gehört zu «bene prolata». Das

kann ich zwar nicht ganz schlüssig beweisen, aber zugunsten dieser Auffassung
bestehen immerhin zwei Indizien, wobei das zweite mehr Gewicht hat als das erste.

Das erste gewinne ich aus der Wortstellung und der Satzkonstruktion: Bei unvoreingenommener

Lektüre scheint mir «ad utilitatem barbarorum bene prolata» eine
rhythmische und semantische Einheit zu bilden. Das zweite steht im Zusammenhang mit
der Verwendung des Adverbs «bene». Es wäre banal, ja sogar störend, wenn die

Predigtkunst von Gallus hier einfach mit diesem Adverb charakterisiert würde. In
meiner Deutung erhält hingegen bene einen einleuchtenden Sinn: Johannes soll das

übersetzen, was zum Nutzen der Alemannen (vor allem der vielen Zugereisten) freilich
gut (das heißt in der passenden Sprache) vorgetragen war, das aber - möchte man
fortfahren - für die einheimischen Romanen der Übersetzung bedurfte. In welche

Sprache Johannes übersetzte, wird von Walahfrid nicht ausdrücklich gesagt. Offenbar
schien ihm dies selbstverständlich, nachdem eben gerade von der romanischen
Herkunft von Johannes die Rede gewesen war. Johannes übersetzte in seine
Muttersprache, das Romanische. Wir dürfen annehmen, daß er bei seiner Ausbildung an der
Steinach recht gut Alemannisch gelernt hatte und deshalb die von Gallus auf Alemannisch

gehaltene Predigt ohne weiteres verstand. Daß er aber mit dem Alemannischen
schon so gut vertraut war, daß er eine recht anspruchsvolle Heilspredigt aus dem
Stegreif hätte in eine für ihn fremde Sprache übersetzen können, ist eher
unwahrscheinlich. Dies ist eine weitere Stütze für meine Deutung. Wenn aber die alemannisch

gehaltene Predigt überhaupt übersetzt werden mußte, so deshalb, weil die

hineingestellt durch M. Simonetti in seiner Studie «Longus per divinas scripturas ordo dirigitur.
Variazioni altomedievali su un tema catechetico agostiniano», Romanobarbarica 6 (1981-1982), 311—

339; zu Gallus p. 331-338. Leider kennt Simonetti die neue Ausgabe von W. Berschin noch nicht und
ist auch sonst über die Gallus-Forschung nicht besonders gut informiert. Er neigt dazu, den Text als

von Gallus selbst verfaßt zu betrachten.
131 Ich unterstelle Notker I. nicht, daß auch er dies getan hat. Er wußte sehr wohl, daß Gallus das

Alemannische beherrschte, und hat dies in seinem Metrum bei der Erzählung von der Konstanzer
Bischofswahl auch ausgedrückt. Nachdem Gallus mit Erfolg Johannes an seiner Stelle zum Bischof
vorgeschlagen hat, heißt es:

Post evangelium petunt
Ut verbum faciat Gallus in auribus

Cunctorum, quia seit Romulee et Teutonice loqui (ed. cit. p. 99).

Es wäre aber anachronistisch, von Notker I. Balbulus oder Poeta eine alemannische Predigtversion zu
erwarten. Eine solche wäre vielleicht ein Jahrhundert später bei Notker III. Labeo oder Teutonicus
denkbar.



Gallus am Bodensee 115

Muttersprache des Johannes auch weitgehend die Sprache seiner zukünftigen
Konstanzer Gemeinde war132.

So rundet sich das Bild ab. In den ehemaligen Römersiedlungen am Südufer des

Bodensees von Bregenz bis Konstanz hat sich romanische Sprache bis ins 7. Jahrhundert

erhalten. Bei allen Unterschieden in der politischen und religiösen Entwicklung ist
dies den genannten Siedlungen gemeinsam. Gemeinsam ist ihnen auch, daß seit dem
6. Jahrhundert eine dauerhafte Begegnung mit dem Alemannischen stattfand, die zur
Zweisprachigkeit führte, und daß am Ende des 7. Jahrhunderts das Romanische
erloschen war133.

In diese zweisprachige Welt kam zu Beginn des 7. Jahrhunderts Kolumban mit
seinen Jüngern, bevor er nach Italien zog. Sein Schüler Gallus blieb in der Nordostschweiz

zurück. Schon seit der Ankunft beherrschte er das Alemannische. Doch auch
seine Bindungen zum Lateinisch-Romanischen waren stark. Dies hat schon bei seiner

Tätigkeit in Arbon, Bregenz und Konstanz unverkennbar angeklungen. Besonders
deutlich wird es bei seiner Flucht nach Grabs, der ich eine dritte und letzte Gallus-
Studie widmen werde.

Zürich Gerold Hilty

132 Wir haben oben angedeutet, daß wir vielleicht aus der Geschichte um das Strafwunder nach
dem Einfall von Otwinus gewisse Schlüsse auch in bezug auf die Romanität von Konstanz ziehen
können, cf. supra, p. 102-103.

133 Die Strafwunder-Erzählung mit der Erwähnung von «Romäni» bzw. «Rhetiani» aus Arbon ist
der letzte Hinweis auf die Erhaltung romanischer Sprache im Bodenseeraum. Daß unter den
Mönchen des späteren Klosters St. Gallen auch Rätoromanen waren, gehört in einen anderen
Zusammenhang; cf. dazu zum Beispiel I. Müller, «Ekkehard IV und die Rätoromanen», Studien
und Mitteilungen zur Geschichte des Benediktiner-Ordens und seiner Zweige 82 (1971), 271-288.


	Gallus am Bodensee : die Kontakte des Glaubensboten mit Germanen und Romanen in der Nordostschweiz des 7. Jahrhunderts

