
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 42 (1983)

Artikel: Nuevas notas al Libro de buen amor

Autor: Jenaro MacLennan, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-32886

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-32886
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nuevas Notas al Libro de buen amor

Hace ahora veinte anos se publicaba en esta revista nuestra nota sobre las fuentes de

las estrofas 544-545 del Libro de buen amor1 que, desde entonces, habria de verse
citada con frecuencia en ediciones y estudios del Libro. Sin embargo, la cuestiön de fondo

que planteamos no suscitö, al parecer, estudios seriös del tema. No pueden, por
supuesto, considerarse como tales las consabidas leves opiniones, favorables o escepti-

cas, que, movidas por un prurito de opinar, no de estudiar, son de emisiön harto
frecuente en estos casos. Asi pues, el estado de cosas que nos incumbe permanece
como lo dejamos entonces, por lo que parece de rigor preguntarse si el largo tiempo
transcurrido no habrä hecho mudanzas en nuestra manera de ver las cosas.

En fecha mäs reciente aparecieron en Medioevo Romanzo2 unas notas nuestras de

critica textual sobre las estrofas 69-70 del Lba, que precisan ciertas puntualizaciones
dadas las cireunstancias en que vieron la luz. Escritas en 1975, fueron inesperadamente
publicadas en dicha revista sin que hubiesemos visto las pruebas de imprenta3, y
cuando otra versiön revisada del trabajo estaba ya finalizada. Cuanto sobre esta

cuestiön sigue aqui debe entenderse como complemento final a lo ya escrito, y queda
superado cuando la presente nota difiera de la anterior.

Las referencias a editores del Lba en el presente trabajo remiten a los pasajes

correspondientes, texto o notas, de sus respectivas ediciones que, siendo suficientemente

conoeidas por los estudiosos, no son bibliogräficamente citadas aqui en razön
de brevedad.

Estrofas 544-547

El pasaje del Secretum Secretorum que propusimos aqui hace veinte anos como
fuente de las estrofas en cuestiön es, sin duda alguna, el mäs satisfactorio de cuäntos,
en tal sentido, se han propuesto hasta la fecha4. No repetiremos aqui ni el examen
textual ni los argumentos relativos a la transmisiön histörica y contaminaeiön de los

textos pertinentes que estudiamos entonces. Si haremos hincapie en que de poco sirve

la comparaciön literal de pasajes a primera vista afines (especialmente del mundo
antiguo y del medioevo) si ello no viene acompanado de un conocimiento adecuado de la

1 VRom. 21 (1963), 300-314.
2 Medioevo Romanzo 4 (1977) 350-367 («Libro de buen amor», 69-70: notas de critica textual).
3 Cf. la fe de erratas (algunas dificultan la comprensiön) y la nota del editor A. V. en Medioevo

Romanzo 5 (1978), 152, donde la inicial del nombre del autor debe leerse L. (no J.).
4 No fue originariamente propuesto por M. Lida de Malkiel, como inexaetamente dice M.

Morreale en BRAE 47 (1967), 250, sino por el autor de este trabajo al verificar unas observaciones
de I. Gonzälez-Llubera, como indicäbamos ya en el cit. art. de VRom. 21 (1963), 300.



Nuevas Notas al Libro de buen amor 171

cultura que los produjo, de su contenido intelectual y de su transmisiön y disemina-
ciön histöricas, cuestiones estas que pusimos de relieve en nuestro trabajo anterior y
que no todos parecen haber asimilado. Para invalidar el pasaje del Secretum Secretorum

como fuente habria que moverse con pasos firmes dentro de estas directrices y
habria que probar que el Arcipreste no lo conociö o no pudo conocerlo. No obstante,
estamos hoy dia en una situaeiön distinta para valorar su cultura, o mäs precisamente,
la manera en que cierto tipo de conoeimientos le fue accesible. Un examen atento de

algunos temas suministrados por las estrofas 544-547 y un conocimiento mäs preciso
de la difusiön de ideas en el medioevo nos llevan a pensar que el Arcipreste no depende

aqui exclusivamente de una fuente particular, sino conjuntamente del acervo de una
tradiciön especifica del tema de la ebrietas en cuanto divulgada por la cultura enciclo-

pedica medieval y aprendida, sobre todo, en forma de excerpta yflorilegia.
En efecto, la manera en que el tema De ebrietate aparece tratado en el Speculum

morale (lib. III, dist. II, pars VIII) de Vincent de Beauvais es extremadamente significativa

en cuanto a la reorganizaeiön de los disjeeta membra del material bäsico que,
siendo originariamente de procedencia escrituristica, patristica, profana y cientifica,
queda presentado como un amplio mosaico, donde cada especie tematica viene apo-
yada en una serie de excerpta de autoridades, por tanto fragmentarias, a guisa deflores
de sabiduria. Ya la misma manera en que dicho material ha sido clasificado u organi-
zado por el enciclopedista es ilustrativa en nuestro caso.

Examinemos las coplas pertinentes del Lba ilusträndolas a modo de glosa con dicho
material enciclopedico:

544abc: faze perder la vista e acortar la vida;
tira la fuerca toda
faze temblar los miembros; todo seso olvida:

545abc: faze oler el huelgo
uele muy mal la boca

quema las assaduras, el figado trascala
546ab: los omnes embriagos aina envejeeen,

en su color non andan, secanse e enmagrescen,
547c: por ende vienen muertes, contiendas e barajas.

El tema espeeifico de 544 estä expresamente formulado en el Speculum morale:

[Secundo] ebrietas omnes vires debilitat, tarn spirituales quam corporales [Tertio]
ebrietas infatuat omnem sensum: aufert vel impedit et sensus exteriores et sensus interio-
res [Quarto] ebrietas sopit hominem et sopore sepelit, et aufert totum usum omnium,
et inducit oblivionem... (1356 BCE, 1357 E).

Lo mismo para 547c (y cf. 540c omegidio):

[Ebrietas] generat etiam iras, rixas, contentiones, verbera, contumelias, blasphemias ac
etiam homieidia (1358 C).

Cada uno de los efectos generales mencionados viene acompanado de los correspon-
dientes excerpta de auetoritates. Asi, omnes vires debilitat se apoya en San Bernardo:



172 L. Jenaro MacLennan

«Ebrietas stomachi efficit tormenta et viscera ipsa distendit». Y en San Agustin:
«Ebrietas corrumpit sanguinem et omnia membra debilitat; vi tarn diminuit, et

omnen salutem exterminat, complexionem inmutat et totum corpus dessicat».

Infatuat omnem sensum se apoya, para los sentidos externos, en el Salmo 113: «Os
habent et non loquentur, et oculos habent et non videbunt», en Prov. XXIII, 29: «Cui
vae?... cui suffusio oculorum? ...»y en S. Agustin: « Ebrietas ita hominem excaecat, ut
ubi sit nesciat; oculus ita caecus est ...»; para los sentidos internos, en S. Agustin:
«Ebrietas aufert memoriam, dissipat sensum, confundit intellectum».

De este modo, aparece fragmentado en el Spec. mor. un pasaje que, atribuido a
S. Agustin, circulaba normalmente asi en el medioevo:

[... beatus Augustinus ostendit, sie dicens:] Gula per ebrietatem et crapulam aufert
memoriam, dissipat sensum, confundit intellectum, libidinem concitat, linguam involvit,
sanguinem corrumpit, omnia membra debilitat, vitam diminuit et omnem salutem
exterminat.5

Este pasaje tuvo amplia divulgaeiön en la lengua vulgär como lo atestigua, por ejemplo,

el Virgeu de consolacon, versiön medieval portuguesa del Vergel de consolaciön

atribuido a fray Jacobo de Benavente, dominico de mediados del XIV:

«Bevedice, segundo diz sancto Agostinho he sepultura muy vil do entendimento6 e

ealheamento da vöontade. Item esse meesmo diz que bevedice he diaboo mesurado,
peconha doce Bevedice muitos confonde e destrui, faz mjnguar o siso e o corpo enter-

mar, e ealhea o entendimento e a vöontade, aviventa a luxuria e eardece-a, destrui cousas
de puridade e faz mal falar. Bevedice tolhe a memoria, destruj o siso, confonde o
entendimento, revolve a lingua, corrompe o sangue e faz enfraquecer todolos membros,
mjngua na vida, todalas saudes abrevia.»7

Como hemos visto, parte de estos pasajes atribuidos a S. Agustin se eneuentran
escindidos en nücleos temäticos en el Spec. mor. No forman parte de los dos Sermones

De diversis de S. Agustin sobre la ebrietas, al menos tal como fueron publicados en la

Patrologia Latina de Migne8. Pasajes de dichos Sermones fueron tambien objeto de

poda por parte del enciclopedismo medieval, como el siguiente, cuyo comienzo fue

usado con fines de clasificaeiön tematica en el pasaje anteriormente citado del Spec.

mor.:

Inde lites et rixae naseuntur, inde diversis et horrendis saltationibus membra torquentur,
inde adulteria et nonnunquam homieidia perpetrantur. Et quoties nimium potum acci-
piunt, tamquam in paralysim resoluti, dum suis pedibus ambulare non possunt, foedis-
sima latura aliorum manibus portantur ad lectos. Et est in illis oculorum caligo, vertigo,
fatigatio et dolor capitis, suffusio vultus, membrorum omnium tremor, animae ac mentis

5 apud Guido da Pisa, Expositiones et glose super Comediam Dantis, ed. Cioffari, Albany 1974,

p. 22. Para el Speculum morale nos servimos de la ed. de Douai, 1624.
6 De la fuente latina de este pasaje (de S. AgustIn?) parece derivar Chaucer, The Parson's Tale:

«dronkenesse, that is a horrible sepulture of mannes resoun ...» (820).
7 Virgeu de Consolagon, ed. A. de Bem Veiga, Bahia 1959, p. 19, 11. 498-506.
8 vol. 39, coli. 2303ss.



Nuevas Notas al Libro de buen amor 173

Stupor. In talibus impletur illud quod scriptum est, «Cui vae? cui suffusio oculorum...»
(Prov. XXIII, 29-30).9

Otro gran mosaico de citas y auctoritates sobre gula y ebrietas se encuentra en las

päginas de los comentaristas del XIV al canto VI del Inferno de Dante, a proposito
del Cerbero dantesco. Boccaccio, por ejemplo, explica que «non tener fermo [Cerbero]
alcun membro, vuol che s'intenda la infermitä paralitica...»10 propria del ebrio. Los
efectos de «lo soperchio bere» y del «molto cibo» quedan descritos gräficamente asi,

con palabras que ya nos son familiäres y que se refleren a la gula:

«... raffreda e contrae i nervi, corrompe Io stomaco, genera umori putridi; li quali
debilitan le giunture, creano le podagre, fanno Tuom paralitico, fanno gli occhi rossi,
marcidi e lagrimosi, il viso malsano e di cattivo colore, le mani tremanti, la lingua bal-
buziente, i passi disordinati, il fiato odibile e fetido...»11

Igualmente de interes son las autoridades aducidas por Pietro Alighieri - en su glosa

a Cerbero, Inf. VI:
«Et Chrysostomus: «hi qui in deliciis ciborum et luxuria vitam ducunt quibus ad
cumulum malorum podagrae, tremor, immatura senectus accedit, sensus graves et
obtusi, et quodammodo jam sepulti»12. Et Hieronymus: «qui foetet, hoc est corpus
gulosi». Unde David: «Sepulcrum patens est guttur eorum». Dicit glosa: «homo qui
gulosizat, vespere habet os foetidum et in sequenti mane ad modum sepulcri».13

Podemos, pues, reconocer la procedencia enciclopedica de cada uno de los elementos

pertinentes de las estrofas del Lba que nos ocupan:
faze perder la vista: «oculorum caligo», «oculorum suffusio»14
e acortar la vida: «vitam diminuit»15
tira la fuerga toda: «omnes vires debilitat»16, «omnem salutem exterminat»17
faze temblar los miembros: «omnia membra debilitat»18, «membrorum omnium tremor»19

9 Sermo 294, PL 39, 2304; pasaje muy similar en Sermo 295, ibid., 2308: «... oculorum suffusio-
nem atque caliginem, capitis vertiginem et membrorum tremorem expavescant...». El pasaje de
Alain de Lille (Summa de arte predicatoria) sobre la ebrietas, citado en nuestro trabajo anterior en
VRom. 21 (1963), 303 N 2, se ha beneficiado claramente de este material agustiniano lo mismo que del
excerptum de S. Bernardo en el Speculum morale relativo a « stomachi efficit tormenta et viscera ipsa
distendit». El pasaje arriba citado del Sermo de S. Agustin se ha nutrido de elementos de la ciencia
medica antigua, como en lo relativo a la parälisis, cf. Macrobio, Saturn. VII, 6, 9.

10 Boccaccio, Esposizioni sopra la Comedia di Dante, ed. G. Padoan, Verona 1965, p. 379, 59,
(Inf. VI[II]).

U id., p. 372.
12 Este pasaje es del Sermo 294 de S. AgustIn, segün el texto de la PL, 39, 2304, 3.
13 // «Commentarium» di Pietro Alighieri nelle redazioni ashburnhamiana e ottoboniana, ed.

R. Della Vedeva e M. J. Silvotti, Firenze 1978, p. 125. Comparese la ultima fräse de esta cita con
los pasajes de Plinio y del De proprietatibus rerum citados en nuestro trabajo anterior en VRom. 21

(1963), 308-309.
14 Aug., Serm., loc. cit.; Prov. XXIII, 29-30.
15 Aug., apud Spec. mor.; excerpta.
16 Spec. mor., loc. cit.
17 Aug., apud Spec. mor.; excerpta.
18 Spec. mor., loc. cit.
19 Aug., Serm., loc. cit.



174 L. Jenaro MacLennan

todo seso olvida: «aufert totum usum omnium, et inducit oblivionem»20
faze oler el huelgo,
uele muy mal la boca: «habet os foetidum»21, «il fiato odibile e fetido»22
quema las assaduras,
el figado trascala: «stomachi efficit tormenta et viscera ipsa distendit»23
aina envejegen: «immatura senectus accedit»24
en su color non andan,
secanse e enmagresgen: «suffusio vultus»25, «complexionem inmutat et totum corpus

dessicat»26, «il viso malsano e di cattivo colore»27

por ende vienen muertes,
contiendas e barajas: «Inde lites et rixae nascuntur»28, «generat iras, rixas, conten-

tiones, contumelia, homicidia»29

Estos evidentes paralelismos no prueban necesariamente un conocimiento directo de

los correspondientes pasajes del Speculum morale por parte del Arcipreste. Si prueban
su familiaridad con este tipo de sabiduria, que, no estando limitada a una compilaciön
determinada, debe su diseminaciön al enciclopedismo medieval bajo la forma de

excerpta y florilegia. De ambos se nutriö abundantemente la predicaciön medieval,

que con toda probabilidad fue el vehiculo transmisor en este caso30.

20 Spec. mor., 1357 E. Si seso aqui (544c) es 'sentencia', 'consejo' (como en Lucanor, L.: «ca
muchos dizen muy buenas palabras e grandes sesos»), entonces derivativo por extension de «non
celat secretum consilium, nec profert discretum iudicium, unde Proverb. 31 Ne forte obliviscantur
iudiciorum...» (Spec.mor.,cit., 1358 DE); de otro modo, derivativo de «dissipat sensum», «sensum
miniuit», «impedit sensum», «infatuat omnem sensum», «faz mjnguar o siso» (respectivamente,
Aug. apud Spec. mor.; excerpta, Spec. mor.; Virgeu de consolagon, loc. cit.). Debe abandonarse la
hipötesis de M. Morreale, BRAE AI (1967), 251-52, aceptada por Joset en su ed. del Libro, de que
cui mens alienatur haya originado todo seso olvida, con lo que no tiene nada que ver, pues se refiere a
la enajenaciön mental, demencia o insania, como bien lo aclara el Spec. mor.: «Item non solum
reddit [ebrietas] hominem fatuum, sed etiam insanuum et quasi daemoniacum et mente alienatum»
(1357 BC), que se apoya en S. Bernardo: «Ebrietas est mentis alienatio similitudo furoris ...», i.e.,
el caräeter irracional de la enajenaciön, y en S. AgustIn Spec. mor., loc. cit., 1358 A. Tampoco vale
el obscurat intellectum, como pretende Joset, pues es obnubilaciön de la mente, el «animae et mentis
Stupor» de S. Agustin, Serm.294, loc. cit., o el «confundit intellectum» de los excerpta a el atribuidos
(cf. la enajenaciön del entendimiento, explicita en el Vergeu de consolagon, loc. cit., y comparese con
la del ermitano borracho en 537b: saeölde entendimiento). Todo seso olvida es 'mengua de facultades',
que diriamos hoy, y surge del aufert memoriam del enciclopedismo medieval.

21 Glosa apud Pietro Alighieri, loc. cit.
22 Boccaccio, loc. cit.
23 S. Bernardo apud Spec. mor.; excerpta.
24 S. Juan Crisöstomo, apud Spec. mor., loc. cit., y apud Pietro Alighieri, loc. cit.; cf. «cito

seneseunt», Macrobio, Saturn. VII, 6, 11.
25 S. AgustIn, Serm. 294, loc. cit.
26 id. apud Spec. mor., cit., 1356 C, excerpta.
27 Boccaccio, loc. cit.
28 S. AgustIn, Serm. 294, loc. cit.
29 Spec. mor., loc. cit.
30 Nos referimos a la predicaciön en cuanto arte, que evidentemente requiere aprendizaje,

estudio, ya tenido en cuenta en nuestro trabajo anterior. Lo que no quita para que al simple oyente le
queden las cosas «de oidas». Corominas (N 544-46 de su ed. del Lba), al no conceder, obeecada-
mente, valor significativo al pasaje del Secretum Secretorum, ineurre en divertida contradieeiön



Nuevas Notas al Libro de buen amor 175

Estrofas 69-70

La defensa que hicimos en el mencionado trabajo de Medioevo Romanzo de la lecciön

falsedat de S (69b), frente a fealdat de G, partia de la contradicciön incurrida entre la

afirmaciön enfeo libro estä saber non feo (16d)31 y en las coplas p intadas yaze la fealdat
(69b) de la tradiciön manuscrita, en donde däbamos por supuesto que fealdat tenia
el significado usual de lo que es «feo», como lo han venido haciendo los editores del

Libro y los estudiosos que se han ocupado del tema. Surgia, pues, la conjetura de que
fealdat fuese lecciön errönea. Las cosas cambian si, como oportunamente nos senalo

Alarcos Llorach, fealdat aqui-como en 117b-es el resultado medieval de fidelita-
te(m)32. La cuestiön que inmediatamente se plantea es si es correcta la tradiciön manuscrita

en las coplas pintadas (69b) o si debe enmendarse puntadas. La conjetura de en-
mienda puntadas era el resultado logico de un razonamiento que, partiendo de la
contradicciön ya mencionada, ponia de relieve acepciones hasta la fecha no tenidas en

cuenta de puntar y derivados, con lo que el pintadas de la tradiciön manuscrita que-
daba, si no en posiciön de jaque mate, si como sospechoso en alto grado de ser lectio

facilior. Con el sentido ahora propuesto para el fealdat de 69b se puede ciertamente

seguir manteniendo la conjetura puntadas (en su aeepeiön de «puntuadas»); pero, por
prineipios de critica textual, hay que examinar antes si pintadas es defendible, ya que
ha sido transmitido por ambas tradiciones textuales (GS).

Nos sigue pareciendo poco convincente que, de aeeptar la lecciön transmitida,
coplas pintadas deba tornarse como alusiön a «colores retöricos» o que signifique
escuetamente «hermoseadas»33. El sentido seria el de «ficticias» o «falsas» en cuanto
«mentira» del sentido literal frente a la verdat del sentido interno34. Asi, en las coplas

pintadas yaze la fealdat se interpretaria sin esfuerzo: «la falsedad del sentido literal
guarda fidelidad al contenido verdadero (o doctrina) del Libro» - en cuanto que tal
apariencia enganosa del ornato externo no es mäs que la expresiön formal del contenido

que es preciso desentranar y que es, en suma, lo que cuenta. El uso de «yacer»
parece confirmar que «fidelidad» sea aqui la aeepeiön correcta, y no «fealdad» (de

cuando afirma que el Arcipreste tenia un conocimiento demasiado amplio de la materia «como para
haberlo adquirido de oidas», conocimiento que le habria llegado - se le antoja a Corominas - «a
traves de otros estudiantes»(!).

31 Citamos por la ed. Corominas omitiendo los signos diacrlticos.
32 Cf. J. Corominas, DCELC, voz feo, deriv., y voz frio (para frialdad) pertinente al caso

«fealdad» 'prenda', 'encargo de confianza', 'feudo'.
33 Medioevo Romanzo 4(1911), 354N18, y cf.ed. Corominas nota a 69b. A. Castro, apoyändoseen

antiguo frances peint 'fingido', 'falso', dice de pintadas: «significa 'falsificadas', 'desfiguradas', es
decir, 'mestureras', pero no da razones y cuando intenta razonar sobre 68-70, el pasaje queda arbi-
trariamente desfigurado; su afirmaciön «Corretea por estos versos un duendecillo islämico» es una
pieza curiosa del museo de sus fantasias (Espana en su Historia, Buenos Aires 1948, p. 429).

34 Es el llamado sentido «alegörico» de la terminologia exegetica medieval en Ia exposieiön de
los auctores, que no debe confundirse con su homönimo de la exegesis biblica donde, evidentemente,
tampoco el sentido «literal» corresponde a su homönimo de la exegesis profana (cf. Dante, Conv. II,
I 2-5). - Evitamos el termino «alegörico», dada la frecuencia con que indebidamente se usa.



176 L. Jenaro MacLennan

«feo») pues esta se afirmaria como existente solo en la parte exterior, no en la interna,
que es «yacente» y, sin duda, no fea. De ahi que se afirme en 14c: non vos dire mentira
en quanto en el yaz y se termine precaviendo do cuydares que miente dize mayor verdat

(69a).
Senalados los meritos de la lecciön transmitida, se impone debatir el caso con mäs

detalle en terminos de critica textual. La cuestiön es si debe aceptarse el testimonio
compartido por los dos mss. del Libro que nos han transmitido pintadas en 69b, y que
representan tradiciones textuales distintas, o si debe conjeturarse puntadas. El caso

se presenta claro en terminos de critica textual: utrum in alterum abiturum erat Lo

que conduce, como es sabido, a la aplicaciön del principio difficilior lectio potior.
Hacemos nuestro el principio de que la legitimidad de separarse de las lecciones
transmitidas para tomar en consideraeiön una conjetura no queda invalidada con
decir que tal proceder solo es legitimo cuando estä claro que las lecciones transmitidas
no son correetas y, no siendo este el caso, se descarta la conjetura por «innecesaria»: no
tiene que ser «necesaria» para que sea cierta, ya que lo que en realidad nos ineumbe
es si puede o no ser cierta35.

Lo mismo que en la elecciön de variantes transmitidas, el criterio de la conjetura

y de la enmienda por conjetura debe satisfacer tres requisitos: 1) Debe corresponder
en el sentido a lo que el autor estä diciendo en la medida en que pueda determinarse

por el contexto. 2) Debe corresponder en lengua, estilo y similares consideraciones
teenicas (metrica, etc.) a la manera en que el autor podria haberlo expresado con
naturalidad. 3) Debe resultar enteramente compatible con los datos suministrados

por los testimonios transmitidos, esto es, debe quedar esclarecido cömo la presunta
lecciön original pudo haberse corrompido en la transmisiön del texto36.

Examinemos mäs atentamente los meritos de la lecciön transmitida por GS, coplas

pintadas, y veamos despuös los de la conjetura coplas puntadas de acuerdo con los

requisitos indicados.
El adjetivo verbal pintadas (-ados, -ado, -add) aparece en el Lba en los siguientes

casos (exeluyendo 69b):

pintada moneda 79d

ojos pintados 433a

35 M. L. West, Textual Criticism and Editorial Technique Applicable to Greek and Latin Texts,
Stuttgart (Teubner) 1973, p. 53; el critico textual de tendencias conservadoras en extremo harä bien
en leer no solo la obra de West, sino tambien J. Willis, Latin Textual Criticism, Urbana, Chicago,
London (University of Illinois Press) 1971, especialmente p. 9 y 3-12; para una critica a Vinaver y
observaciones pertinentes cf. tambien E. J. Kenney, The Classical Text, Berkeley (University of
California Press) 1974, p. 132ss. y passim.

36 M. L. West, op. cit., p. 48; los tres criterios de West han sido adoptados por Franca Bram-
billa Ageno, L'edizione critica dei testi volgari, Padova (Antenore) 1975, p. 109ss., a quien menciona
en la bibliografia pero no en las päginas pertinentes; cf. tambien el primer capitulo de J. Willis, op.
cit. Para algunos antecedentes de esta cuestiön cf. p. 220-221 de G. Kane, «Conjectural Emendation»,
reimpreso en Medieval Manuscripts and Textual Criticism ed. by Christopher Kleinhenz, Chapel
Hill 1976.



Nuevas Notas al Libro de buen amor 111

refitorios pintados 1248c

pintados de jaldetas 1254b

palabrillas pintadas 1257b

imagen pintada 1341a
escudo pintado 1598c

En la mayoria de los casos se usa en sentido propio (1248c, 1254b, 1341a, 1598c),

categoria en la que tambien puede incluirse 433a. En los restantes casos se emplea en

sentido figurado, pero no de la misma manera: en 79d el sentido figurado no se aleja
del sentido propio; en 1257b se emplea en sentido figurado usual, destacando el matiz
metaförico (con la alusiön a lo que suena a falso37). Frente a estos casos coplas pintadas
es mäs bien audaz como expresiön: el sentido traslaticio se produce no sin cierta
violencia metaforica de lo que se dice «pintado», inexistente en los casos anteriores. A
diferencia de moneda (79d) y palabrillas (1257b), coplas (69b) no puede calificarse de

«pintadas» sin que en el proceso mental se substituya coplas por «palabras»
«pintadas» «falsas», lo que manifesta una complejidad del sentido traslaticio que no
encuentra apoyo en los demäs casos. La lecciön transmitida satisface el primer requi-
sito en la interpretaeiön provisional que hemos dado anteriormente al pasaje. No
satisface el segundo ni el tercero. Pintadas (69b) no solo no encaja en el segundo requi-
sito sino que perturba ademäs la significatio retörica sobre puntar y derivados que se

desarrolla en las estrofas 69-7038, donde el autor estä expresando el sentido de las

mismas en terminos de una significatio sobre puntar, no sobre pintar^, con lo que la

lecciön transmitida se aleja aün mäs del segundo requisito. No es esto todo:
Contrariamente a cuanto se ha venido dando por supuesto, estrumentes en 70a

no se refiere a instrumentos de müsica, sino a instrumentos juridicos y, por extension,
a escrituras y ramas del saber, como nos hace observar el profesor Ottavio Di
Camillo, para quien libro «de buen amor» es equivalente a libro «de sabiduria». Nos
limitamos a constatar aqui que, en derecho romano, instrumentum tiene normalmente
el sentido de documento40, de donde se aplica a escritura en el mismo sentido restrin-

37 Ya implicito como metäfora en la manera de hablar: «el engano que yazia ascondido so las
palabras fremosas» (Lucanor V); en cuanto referido a personas, cf. «ca muchos omnes son pintados et
fermosos» (Lucanor XXIV), donde «pintados» alude a la artificialidad de los afeites; y vease

Dante, Inf. XXIII, 58 gente dipinta, referido a los hipöeritas, y donde el uso figurado no dista del
sentido propio, no tanto porque aquellos aparezean cubiertos con capas doradas sino por el uso
corriente referido a personas con il viso dipinto (Par. XV, 114), cf. Felice Delfino, La bolgia degl'ipo-
criti, Rivista d'Italia 8, la Serie (1905), 544-545, y cf. Villani, Crönica, VII, 130, adueido por
Delfino.

38 Cf. Medioevo Romanzo 4 (1977), 355-356.
39 Sobre el valor de este argumento en critica textual, cf. West, op. cit., p. 59.
40 Cf. voz instrumentum en A. Berger, Encyclopedie Dictionary of Roman Law, Philadelphia

1953; para la frecuencia con que se emplea el Codex de Justiniano, cf. Vocabularium Codicis Iustiniani,
I, ed. R. Mayr, Praga 1923, p. 1308-1309; para una lista de 49 förmulas de instrumenta en un ms.
de Perugia del XIV, cf. Roberto Abbondanza, // notariato a Perugia. Mostra documentaria e icono-
grafica per il XVI Congresso Nazionale del Notariato (Perugia, maggio-luglio 1967), Roma 1973

(Fonti e strumentiper la storia del notariato italianio), I, p. 241-242 y p. 124-125,133,220-221,226,230
passim para otros casos.



178 L. Jenaro MacLennan

gido y, por extension, a escrituras en general, incluida la Sagrada Escritura41. De acuerdo

con cuanto senalamos en Medioevo Romanzo sobre el ars punctandi en circulos
notariales y fuera de ellos, los estrumentes de 70a requieren ser debidamente «puntuados»,
con lo que se afirma que el Libro es pariente de todas las escrituras, esto es, de todos los

libros que contienen el saber. De ahi que la estrofa 67 se abra diciendo: En general a todos

fabla la escritura, pasaje que culmina en la estrofa 70 expresando la idea de que el
sentido de todo libro depende de la manera en que uno lo sepa puntuar42.

Los meritos de la conjetura coplas puntadas son claros. Se atiene perfectamente al

primer requisito, interpretändose asi el pasaje y su contexto: «las coplas (debidamente)

puntuadas son fieles a la doctrina del Libro». Restablece ademäs el elemento

que faltaba para completar la significatio. Es evidente que el segundo requisito queda
satisfecho tambien. En cuanto al tercero, la respuesta a utrum in alterum abiturum erat
es sin duda pintadas, que se explica por trivializaciön de puntadas, como lo evidencian

otros aspectos de la «paradosis», por ejemplo, el pyntares del corrector de G en 70b43,

y que es, por tanto, facilior. No puede haber duda de que es mäs fäcil la corrupciön de

puntadas en pintadas que no vicerversa, como es tambien facilior la interpretaeiön del

pasaje con pintadas que con puntadas. La corrupciön pudo tener lugar o por descono-

eimiento de puntadas « puntuadas » - como hieimos ver en nuestra nota anterior - y,

por tanto, como enmienda medieval con base en la trivializaciön del sentido o por
confusion de una vocal con otra en el proceso subconsciente del copiar44 o por confusion
auditiva si el texto fue dietado45. Consecuentemente, difficilior lectio potior: puntadas.

Es possible que la (presunta) corruptela pintadas se remonte a una fase anterior
a la de la tradiciön manuscrita del Libro llegada hasta nosotros. Pintadas podria haber

surgido poligeneticamente, esto es, como error independiente en mss. no emparen-
tados46. Habia escapado a nuestra atenciön una importante nota de L. G. Moffatt47

41 Thesaurus linguae Latinae, ed. Teubner, 1962, voz instrumentum, coli. 2014,11. 40-70, en el
sentido de escrituras, incluida la Sagrada Escritura, y col. 2013, 11. 55ss. para el sentido legal de

«documento», «testimonios»; y lo mismo en Forecellini, Totius Latinitatis Lexicon.
42 Anädase a cuanto dijimos en Medioevo Romanzo 4 (1977), 358ss., el pasaje de Robert de

Melun citado por B. Smalley, The Study of the Bible in the Middle Ages, University of Notre Dame
Press 1970, p. 219, y omitase Ia referencia a instrumentos de müsica y Ia aeepeiön musical Ae puntadas
en p. 359s.

43 Chiarini, en su aparato critico, sobre puntos 69d, registra pintos en G, pero parece ser debido
a la ed. de Ducamin, que tambien le senala en G (con un trazo sobre las tres primeras letras); Criado
de Val-Naylor leen puntos y nada indican a este respecto en su aparato critico; Corominas lee

igualmente puntos e indica que lo ha verificado y que discrepa de Ducamin (cf. su introducciön, p. 16

N 5 y cf. su aparato critico en 69d.).
44 Cf. West op. cit., p. 20ss.; Willis op. cit., p. 57ss. (ejemplos 60 y 221); Brambilla Ageno,

op. cit., p. 117 para «dettatura interna».
45 Medioevo Romanzo 4 (1977), 364-367; sobre copia al dietado cf. tambien S. Rizzo, IIlessico

filologico degli umanisti, Roma 1973, p. 95-96,195; H. J. Chaytor, From Script to Print, New York 1967,

p. 14-21 para la cuestiön de copia al dietado (incluido le sentido de «dettatura interna»).
46 En estos casos, tratändose de lecciones equivalentes en el sentido, debe elegirse Ia difficilior

(F. Brambilla Ageno, op. cit., p. 99-100, donde se trata de lecciones existentes, no de conjeturas,
aunque el criterio es el mismo).



Nuevas Notas al Libro de buen amor 179

sobre la versiön fragmentaria portuguesa P), de donde resulta que P pertenece a la

tradiciön de G. Es, por tanto, mäs verosimil que 69b en P deba reconstruirse [pintadas]

y [fealdade]4&. Si esto pudiera demostrarse, seria prueba indiscutible de la pertenencia
de estas dos lecciones a ambas tradiciones textuales, ya que la tradiciön textual que

representa G no ha llegado a P por condueto del ms. G, sino por otro intermediario;
segün Moffatt, por el original de que se sirviö G49. Mientras tanto, es permisible dudar
hasta que punto es fidedigno G respecto de su exemplar en el caso de pintadas, siendo

como es G notario por su mezcla de buenas y malas lecciones. Moffatt demuestra que P

47 L. G. Moffatt, An Evaluation of the Portuguese Fragments of the «Libro de buen amor»,
Symposium 10 (1956), 107-111.

48 En la restauraeiön llevada a cabo por Solalinde de las partes mutiladas de P, que en realidad
fue hecha por Carolina Michaelis de Vasconcellos, se tomaron falzamente las lecciones de S

como modelo (RFE 1 [1914], 162-172; Moffatt, 111), como anteriormente lo habia hecho Th.
Braga, Questdes de litteratura e arte portugueza, Lisboa 1881, p. 128-136, que reconstruyö las estrofas
69-72 leyendo, por consiguiente, [pintadas] y [falsidade] en su deficiente transcripciön de los fragmentos.

En varios casos Solalinde conjeturö a pie de pagina las lecciones de G, pero imprimiö las de S.

EI mismo criterio de atenerse a S han seguido Criado de Val-Naylor en su transcripciön de P

(apendice a su ed. del Lba), aunque han mejorado en algunos casos la transcripciön de Solalinde,
sin que, no obstante, parezean conocer la nota de Moffatt, que tambien escapö a la atenciön de

Corominas en su ed. del Lba. Chiarini, que la conocia, no le saeö provecho en la suya, postergändola
al almacenamiento bibliogräfico, debido a que no concediö a P importancia alguna para la historia
del texto (cf. su ed. del Lba, p. XI-XII), limitändose a dar unos pocos testimonios de P en notas
(estrofas 69-78), sin plantearse la cuestiön de Ia relaciön manuscrita de P con los mss. del Libro.

49 Con las observaciones de Moffatt no hay base ya para seguir manteniendo la opiniön de

Solalinde sobre la anterioridad paleogräfica de P respecto a G (ambos del ultimo tercio del XIV), y
menos para pensar en una fuente comün a SGT y P, como hacia Solalinde. El argumento de Moffatt

ha sido mal entendido por R. Ayerbe Chaux, Thesaurus 26 (1971), 37-38, que no da por probada
la relaciön PG y que confunde el argumento paleogräfico con el textual tergiversando (p. 38) el
pensamiento de Moffatt alli donde este se limita a confirmar con Solalinde que hay, en efecto, variantes
comunes a PGS (muchas de ellas no significativas) y omitiendo Ia argumentaeiön de Moffatt de que,
no obstante, contra Io que creia Solalinde, hay otras variantes de gran importancia que prueban la
estrecha relaciön PG- tales como de seus dias 63b (mal Ieido por Solalinde y que encuentra apoyo
en la transcripciön de Criado de Val-Naylor), direi 70b, y la importante lecciön Alcarros 129a

(Criado de Val-Naylor, con Solalinde, alcaros) en conformidad con G alcarros (ed. Criado de
Val-Naylor; Corominas imprime Alcäroz, y cf. su nota a 129a) contra S Alcaraz. Ayerbe remite
ingenuamente a Corominas sin darse cuenta de que sobre la cuestiön paleogräfica de P, Corominas
no hace mäs que dar por supuesto acriticamente la opiniön de Solalinde y no se pronuncia
claramente sobre la relaciön textual de P excepto para indicar cautelosamente y sin argumentaeiön sufi-
ciente su creencia de que P parece derivar de una de las copias perdidas del autögrafo. Lo que Moffatt
dice es que la traducciön portuguesa original de los fragmentos, de la que P es solo una copia, representa

el estado de los mss. espanoles del Lba anteriores a 1375 y que dicho original y el prototipo de

G derivan de una fuente comün, distinta de S (el ms. G lleva !a fecha 1389, T es de la misma epoca
y S un poco posterior, de primeros anos del XV). Como la fecha mäs aproximada que puede darse
a P es «el ultimo tercio del XIV», se deduce que G y P son ambos del ultimo tercio del siglo sin que
paleogräficamente pueda precisarse mäs. Todo lo cual presupone evidentemente la existencia de mss.
intermediarios, de donde la distineiön, tan obvia que raya en lo superfluo, entre Codices y
tradiciones textuales que representan, cosa que Ayerbe Chaux no parece ver muy clara pues remite a
Corominas para apoyar la perogrullada de que no hay «duda acerca del hecho de que el fragmento
portugues viene de un manuscrito anterior no solo a S, sino a G y T» (p. 38). Dada la escasa difusiön
que ha tenido la nota de Moffatt y el malentendido de que ha sido objeto, es justo destacarla aqui
con el relieve que merece.



180 L. Jenaro MacLennan

no deriva directamente de la versiön portuguesa que perteneciö a la biblioteca del rey
Duarte de Portugal, sino de una copia de ella o de otra traducciön portuguesa. Dados
los errores de copista en P y el hecho de que se träte de una versiön, tampoco se puede

postular sobre base firme la reconstrucciön [pintadas] en P. No pasaria de mera
hipötesis el conjeturar [pontadas] para el original portugues al que se remonta P. Aun
en el caso de que existiesen datos suficientes para probar la pertenencia de pintadas a

fases anteriores de la historia textual representadas independientemente por G y S,

ello no invalidaria necesariamente las razones aqui aducidas para suscitar la conjetura
puntadas^.

New Haven L. Jenaro MacLennan

50 Parece venir como anillo al dedo, y no sin cierta nota humorfstica, el calificativo de pictores
con que Petrarca y A.Decembrio tildaban a los copistas ineptos; admirablemente, al menos, para
el corrector de G en 70b (cf. S. Rizzo, II lessico filologico degli umanisti, op. cit., p. 198 N 2, 228 N 2).


	Nuevas notas al Libro de buen amor

