
Zeitschrift: Vox Romanica

Herausgeber: Collegium Romanicum Helvetiorum

Band: 42 (1983)

Artikel: Der Tristan Menestrel des Gerbert de Montreuil und seine Stellung in
der altfranzösischen Artustradition

Autor: Busby, Keith

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-32884

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-32884
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Tristan Menestrel des Gerbert de Montreuil
und seine Stellung in der altfranzösischen Artustradition *

Der Dichter Gerbert de Montreuil ist uns durch zwei lange Werke bekannt, den Roman
de la Violette und seine Fortsetzung des Gralromans von Chrestien de Troyes. Einige
Gelehrte haben ihm auch das kurze Gedicht De Grongnet et de Petit zugeschrieben,
aber diese Zuweisung bleibt umstritten1. Er schrieb wahrscheinlich am Ende des

ersten Viertels des dreizehnten Jahrhunderts und dies bedeutet, an einem höchst
interessanten Punkt in der Entwicklung der altfranzösischen Artus- und Tristandichtung.
Man kann die Meinung vertreten, daß um 1225-1230 die Blütezeit des arthurischen
Versromans schon vorüber war. Beate Schmolke-Hasselmann hat jedoch kürzlich
gezeigt, daß die spätere Geschichte dieser Gattung keineswegs eine Zeit des Verfalls,
sondern eher eine kunstreiche und komplizierte Weiterentwicklung ist2. Ihr Buch ist
eine zuverläßige Monographie über den Versroman. Wir dürfen uns jedoch nicht der

Illusion hingeben, daß damit die ganze Geschichte der arthurischen Literatur
geschrieben sei. Es müssen noch Studien über den Prosaroman und über verschiedene

hybride Gattungen, wie z.B. die Gralfortsetzungen, folgen. Um Tristan Menestrel gut
zu verstehen, möchte ich behaupten, daß wir ihn kontextbezogen als eine Konvergenz
dreier anderer Tendenzen - Versroman, Prosaroman, und Gralfortsetzung - betrachten

müssen, und nicht nur als Tristantext.
Aber zunächst einmal eine kurze Zusammenfassung des Tristan Menestrel: Artus

und die Ritter der Tafelrunde sprechen über einen Ritter, der Mordred in einem Turnier

besiegt hat; sie meinen, es handle sich wahrscheinlich um Perceval. Während des

Essens kommt ein Schildknappe am Hofe an, der behauptet, er sei der Bote eines

Ritters, der sich mit den Mitgliedern des Artushofes messen wolle. Zuerst Girflet,
dann Lancelot und Yvain werden von dem Unbekannten überwältigt; während des

Kampfes zwischen dem Ritter und Gauvain erkennt ein Spielmann den fremden

Ritter hingegen als Tristan, worauf Artus das Gefecht unterbricht. Es entsteht eine

* Text eines Vortrags, gehalten auf Einladung des Romanischen Seminars der Universität Göttingen,
ami. Februar 1982.

1 Le Roman de la Violette, ed. D. L. Buffum Paris (SATF) 1928; La Continuation de Perceval,
ed. Mary Williams, Paris 1922 und 1925 (CFMA 28 und 50); ed. Marguerite Oswald, Paris 1975

(CFMA 101); De Grongnet et de Petit, ed. A. de Montaiglon und G. Raynaud in: Recueil general et

complet des fabliaux des XIII" et XIV" siecles, 6 Bde., Paris 1872/90, III, p. 30-34. Zu Gerbert, siehe

M. Wilmotte, Gerbert de Montreuil et les ecrits qui lui sont attribues, Academie Royale de Belgique,
Bulletin de la Classe des Lettres I (1900), 166-189; Ch. Francois, Etude sur le style de la continuation
du 'Perceval' par Gerbert et du 'Roman de la Violette' par Gerbert de Montreuil, Liege-Paris 1932

(Bibliotheque de la Faculte de Philosophie et des Lettres de l'Universite de Liege, L).
2 B. Schmolke-Hasselmann, Der arthurische Versroman von Chrestien bis Froissart, Tübingen

1980 (Beih. ZRPh. 177).



Der Tristan Menestrel des Gerbert de Montreuil 145

Freundschaft zwischen Tristan und Gauvain, und dieser überredet seinen Gefährten,
ihn auf eine Turnier-Tournee zu begleiten; nach einiger Zeit aber erinnert Tristan sich

an Isolde und will nach Cornwall zurückkehren. Er wählt eine Gruppe von zwölf
Rittern aus, darunter Gauvain selbst, Keu, Yvain, und Lancelot, und alle machen

sich, verkleidet als Spielleute, auf den Weg nach Landen, wo König Mark ein Turnier
gegen den König der hundert Ritter veranstaltet hat. Tristan, noch nicht von seiner

Geliebten erkannt, wird zusammen mit den anderen als Wächter angestellt. Am ersten

Tag des Turniers geht es Mark und den seinigen nicht gut, und er spornt seine Leute

an, am nächsten Tag Besseres zu leisten. Nach dem Abendessen beschließt Tristan,
sich Isolde zu enthüllen. Dies tut er mittels des Lai de Chievrefueil, das er vor der

Königin singt. Er wird endlich erkannt und vereinigt sich mit ihr während der Abwesenheit

Marks am Turnier. Von Isolde mit Waffen und Pferden ausgerüstet, aber mit den

Musikinstrumenten noch um den Hals, leisten Tristan und seine Spielleute Mark Hilfe.
Auf dem Höhepunkt des Kampfes erscheint ein über seine Unfähigkeit während der
Gralsucheklagender Perceval, erschöpft und in bezug aufseine Ausrüstung in bedauernswertem

Zustand. Dieser Anblick ruft den Spott Keus hervor. Trotz seiner Müdigkeit
schlägt Perceval den Truchseß, tauscht Pferde mit ihm aus und besiegt unter anderen

Agravain, Cliges, Lancelot, und Tristan. An seinem Kampfstil wird er aber von Gauvain

erkannt, und er hilft Gauvain und Yvain, König Mark dazu zu überreden,
seinem Neffen Tristan zu verzeihen. Dann begibt sich Perceval wieder auf die
Gralsuche, und Gauvain geht das Mädchen auf Montescleire befreien. Tristan, betrübt über
die Abreise seiner Freunde, bleibt noch in Cornwall, um bei seiner Geliebten zu sein.

Die übliche Abgrenzung der Episode, vv. 3309-4832 der Gralfortsetzung in der

Ausgabe von Mary Williams, erweckt den Anschein, als wäre Tristan Menestrel ein
kurzes unabhängiges Gedicht, und das ist bis zu einem gewissen Grade wahr3. Wenn
man aber v. 3248 als Anfang nimmt, dann weist das Stück mehr die typischen Züge
des Romananfangs auf, wie sie von Beate Schmolke-Hasselmann untersucht worden
sind, weil die Namen «Artus» (vv. 3251-3252, vv. 4-5),« Cardoil»(v. 3255, v.8),
und «Gauvain» (v. 3274, v. 27) erwähnt werden4. Der Anfang selbst liegt auch in
anderer Hinsicht ganz und gar in der Tradition des arthurischen Versromans: Artus
und die Ritter sitzen bei Tisch («fesoient feste,» v. 3257), als ein Schildknappe mit
einer Nachricht ankommt, die die Handlung der Erzählung in Gang bringt (hier ist
natürlich der Romanprolog überflüssig). Es gibt zahlreiche ähnliche Beispiele in
Lancelot, Le Conte du Graal, La Mule sans Frein, La Vengeance Raguidel usw. Wenn
die Funktion dieser Signale eine bestimmte Erwartungshaltung beim Publikum
hervorrufen soll, kann man sich fragen, weshalb Gerbert mitten in einem Gralroman
(arthurischer kann es nicht sein), den «Yvain-Typus» einer arthurischen Exposition

3 Tristan Menestrel wurde auch von Jessie Weston und Joseph Bedier herausgegeben in R 35
(1906), 497-530. Ich zitiere aber nach der Ausgabe von Mary Williams und Marguerite Oswald.

4 B. Schmolke-Hasselmann, Untersuchungen zur Typik des arthurischen Romananfangs, GRM 62
(1981), 1-13.



146 Keith Busby

gebraucht hat. Darauf werde ich später zurückkommen. Die späteren Ereignisse sind
auch eine Variation eines bekannten arthurischen Themas, d.h. eine Reihe von
Zweikämpfen zwischen dem Romanhelden und verschiedenen Artusrittern, wobei der
Held der Sieger bleibt. Hier sind Girflet, Lancelot und Yvain die unglücklichen Opfer
des Unbekannten; in Erec et Enide und in der ersten Gralfortsetzung ist es Keu, im
Conte du Graal sind es Sagremor und Keu, die es vergebens versuchen; und in allen
diesen Texten sowie in Tristan Menestrel folgt eine unentschiedene Begegnung mit
Gauvain.

Der Zweikampf mit Gauvain scheint außerdem ein unentbehrliches Element des

Artusromans (vor allem des Versromans) gewesen zu sein, dem aber nicht immer das

Versagen der anderen vorausgeht. Das Motiv wird aus zwei Gründen gebraucht.
Erstens fungiert Gauvain als Maßstab der Tapferkeit: eine unentschiedene Begegnung
mit ihm stellt den Stand des Helden dem des Hauptvertreters der arthurischen Ritterschaft

gleich. Zweitens wird dem Dichter durch den Einspruch des Königs (oder die

Möglichkeit eines Einspruchs) die Möglichkeit geboten, auf die Unzulänglichkeit der

Artusgesellschaft anzuspielen (vgl. Yvain vv. 6402ss., und die erste Gralfortsetzung,
L, vv. 471 Iss.)5. Normalerweise ist der Held hocherfreut, zu entdecken, daß sein

Gegner der berühmte Neffe des Königs ist, hier aber freut Gauvain sich über die

Identität des mutigen Gegners. Dies ist vielleicht ein Hinweis darauf, daß Gauvain
von Dichter und Publikum hier nicht mehr für den unbestrittenen Meisterritter
gehalten wird, eine Auffassung die auch in der übrigen Artusliteratur der Zeit herrscht.

Ich habe Gerberts Behandlung der Gauvain-Figur anderswo besprochen6, und
eine nähere Untersuchung dieser Facetten des Tristan Menestrel bestätigt jene Ergebnisse:

Gerbert bezieht sich auf die Gauvain-Tradition seit Chrestien, sowohl der
früheren (nicht-Gral) Romane als auch des letzten Gralromans. Was die allgemeine
Verwandschaft des Tristan Menestrel mit dem ganzen Gralroman (HSS. Fund Fder
Kompilation)7 anbelangt, werde ich sie später besprechen; vorläufig sei nur erwähnt,
daß die Gralachse hier wie in anderen Teilen des Ganzen Gauvain benachteiligt. Daß
Gerbert das Werk Chrestiens gekannt und gut gekannt hat, ist kaum zu bezweifeln

(zahlreiche Anspielungen und seine berühmte Äußerung über den vorzeitigen Tod
Chrestiens bestätigen dies)8, und Yvain scheint einen besonders starken Einfluß gehabt
zu haben. Es ist z.B. möglich, in v. 4209 eine Andeutung von verliebter Tändelei
zwischen Gauvain und Brangäne zu sehen, die an das Verhältnis Gauvain-Lunete
erinnert9. Viel deutlicher aber ist in vv. 3753ss. die Erinnerung an Gauvains Warnung
Yvains vor Nachläßigkeit in bezug auf seine Ritterpflicht:

5 Yvain wird nach der Ausgabe Wendelin Foersters, Halle 1887, zitiert; The First Continuation
(Short Redaction), ed. W. Roach, The Continuations ofthe Old French Perceval ofChretien de Troyes,
Philadelphia 1949- III, pt. 1, 1952.

6 K. Busby, Gauvain in Old French Literature, Amsterdam 1980, p. 194-204 (Degre Second 2).
7 The Mixed Redaction; siehe Roach (N 5), I, 1949.
8 Die Verse 1528ss. seiner Fortsetzung enthalten eine Anspielung auf Erec et Enide.
9 Yvain, vv. 2343ss.



Der Tristan Menestrel des Gerbert de Montreuil 147

Molt fu Tristans amez de tous
Et me sire Gavains li prous,
En qui ot tant proece et sens,
Tot par tot as tornoiemens
Le menoit por aventurer
Que sanz lui ne voit plus errer.
Et Tristans, qui tant preus estoit,
Toz les autres d'armes passoit:
Nus ne s'i prent, ce est del mains,
Fors sanz plus me sire Gavains.
Tant que d'Iseut li a membre,
De le veoir a volente,
Et pense qu'il engien querra
Qu'a peu de terme le verra (3752-3766)10.

Ein Publikum, das so gut mit den Gedichten Chrestiens vertraut war, wie wir es

vermuten, muß ohne Zweifel den Hinweis erkannt und den Vergleich zwischen den zwei
Gedichten hergestellt haben. Gerbert hat die Szene in der besten mittelalterlichen
Tradition bearbeitet. Aber erstens gibt es in Tristan Menestrel gar keine Motivierung
nach der Art von Yvain, und die Frage der Verantwortlichkeit Gauvains für die
Probleme des Ehepaars entsteht nicht. Und zweitens: obwohl Gauvain Tristan aus

Freundschaft mitnimmt, verursacht diese Freundschaft in Tristan Menestrel keine

Krise; im Gegensatz zu Yvain, der sein Versprechen Laudine gegenüber vergißt,
entschließt sich Tristan aus eigenem Antrieb dazu, zu Isolde zurückzukehren. Ist Tristan
Menestrel in dieser Hinsicht ein Anti-Yvain: Das Wort ist vielleicht zu beladen und

nuancenarm, aber die Passage enthält eine an den Löwenritter gerichtete Kritik, die

letztlich den sens des Yvain verstärkt.
Ein weiterer Beweis für die Einwirkung Chrestiens auf Tristan Menestrel ist in

vv. 4397ss. zu finden, d.h. in der Reaktion Keus auf das Erscheinen Percevals:

Keus Taperchoit plus tost que nus,
Contre lui est poignant venus;
Quant si mal atorne le voit
Paier li velt ce qu'il li doit,
Ce est ramprosne et felonnie.
Se li a dit Keus par envie:
«Sire, ou est la vostre compaigne?
Tres quant passastes vous le raigne?
Vous venez droit de Lombardie.
Molt par avez la char hardie,
Qui tue avez la lymache;
Fu che de pichois ou de mache
K'avez mort la beste cornue
Molt seront lie de vo venue
Li baron et li bacheler;

10 Yvain, vv. 2484ss.



148 Keith Busby

Quant il oront de vous parier
Molt lor plaira vo compaignie
Estes vous por chevalerie
Faire venus a cest tornoi
Sire Augidier, foi que Dieu doi,
Vos chevaus a fait sa jornee;
Li mastin ont sa mort juree,
Faire en volront lor quaresmel;
II n'a fors les os et le pel.
Vos hiaumes a este rompus,
Les gelines ont dedens pus
Plus de deus ans, al mien quidier
Li malte vous ont fait widier
Vo pais ne fait eslongier.
Mais vous volez Forre vengier
Ou le Morbot, si con je quit:
Vengier le porrez ainz la nuit
Molt bien, se en vus ne demeure» (4397-4428).

Dieser Abschnitt ist aus verschiedenen Gründen bemerkenswert. Die Darstellung
des Truchsesses ist völlig konventionell und bedarf hier keines ausführlichen
Kommentars: er ist die mit der bösen Zunge begabte Persönlichkeit, die wir überall im
Artusroman finden. Oft ist der Romanheld das Ziel seines Spotts, wie z.B. im Yvain,
im Conte du Graal, und hier in Tristan Menestrel (es versteht sich, daß ich hier an
Perceval als Helden des ganzen Gralromans denke). Auffallend ist auch der Gebrauch
einer Anzahl von Ausdrücken, die uns (und ich möchte behaupten: einem
mittelalterlichen Publikum) durch das Werk Chrestiens bekannt sind. «Tuer la Iimace»

(v. 4407) kommt auch im Conte du Graal (vv. 5944-5947) vor11, an einer Stelle, die

enge wörtliche Übereinstimmungen mit Tristan Menestrel zeigt. Obwohl «tuer la
Iimace » ein sprichwörtlicher Ausdruck zu sein scheint, ist er doch im höfischen Roman
nicht sehr weit verbreitet, und es ist höchst wahrscheinlich, daß Gerbert hier seine

Kenntnis von Chrestiens Gralroman (wir sind schließlich mitten in einer Gralfortsetzung)

verrät. Die Andeutungen von Feigheit in diesem Abschnitt sind mit der an
Perceval angelehnten Bezeichnung «Sire Audigier» (v. 4416) gut vereinbar. Der
Name findet sich nicht bei Chrestien, aber Gerbert bevorzugte ihn allem Anschein
nach; er kommt nicht nur in Tristan Menestrel, sondern auch im Roman de la Violette

(vv. 4503-4504) vor. An beiden Stellen ist «Audigier» Synonym für einen Ritter, der
auf irgendeine Weise nicht dazu imstande ist, sein angestrebtes Ziel zu erreichen12.

Etwas ähnliches gilt für «Forre vengier» (v. 4426). Nach P. le Gentil bedeutet der

Ausdruck «un exploit impossible plutöt qu'un exploit derisoire ou blamable»: Forre
und der Morholt wurden von Roland beziehungsweise Tristan getötet, und um sie zu

11 Der Percevalroman, ed. A. Hilka, Halle 1932.
12 Cf. K.V. Sinclair, Gerbert de Montreuil and the Parody Audigier, Romance Notes 17 (1976/77),

208-211.



Der Tristan Menestrel des Gerbert de Montreuil 149

rächen, muß ein Ritter die Anmassung besitzen, ein besserer Ritter sein zu wollen als

die berühmtesten Helden der Chanson de geste und des höfischen Romans13. Was
mich zu der Vermutung führt, daß es sich hier um eine Erinnerung an Yvain handelt,
ist die Tatsache, daß wie in Yvain der boshafte Keu es ist, der dem Helden die Beleidigung

an den Kopfwirft. Im Roman Chrestiens wird Yvain folgendermaßen verspottet:

«Bien pert qu'or est apres mangier.»
Fet Keus qui teire ne se pot.
«Plus a paroles an piain pot
De vin qu'an un mui de cervoise.
L'an dit que chaz saous s'anvoise.
Aprds mangier sanz remuer
Va chascuns Noradin tuer.
Et vos iroiz vengier Forre» (vv. 590-597).

Da nun Tristan Menestrel eine Tristanepisode in einem Gralroman ist, hat Gerbert
Noradin (oder Loradin) gegen den Morholt ausgetauscht, um den einen Stoff mit dem

anderen in Einklang zu bringen. Ein Lombarde, der eine Schnecke getötet hat, « Sire

Audigier,» ein vermeintlicher Rächer von Forre oder dem Morholt Um le Gentil
ein zweites Mal zu zitieren: «C'est une des caracteristiques de l'emploi de toutes ces

locutions, qu'elles visent normalement des hommes qui ne meritent veritablement pas
les mechantes accusations qu'elles servent ä rendre plus virulentes. Tant et si bien

que c'est finalement le moque qui apparait sympathique et le moqueur qui fait rire de

lui, s'attirant ainsi la reprobation et la honte»14. Aber in einem Gralroman liegt die
Ironie nicht nur im Sympathisch-Sein des verspotteten Ritters, sondern auch und vor
allem in seiner endgültigen Überlegenheit in der Gralsuche.

Daß Gerberts Tristan Menestrel die Kenntnis von anderen Versromanen
voraussetzt, ist etwas schwieriger zu beweisen, aber einige Anzeichen deuten mit Nachdruck

darauf hin. Während der Reihe von Zweikämpfen zwischen Tristan und den
verschiedenen Artusrittern scheint die Reaktion der Zuschauer - Enttäuschung und
Entrüstung - die Reaktion des Hofes auf die offensichtliche Niederlage Gauvains

gegen Meraugis in Raoul de Hodencs Meraugis de Portlesguez widerzuspiegeln (cf.
Meraugis de Portlesguez, vv. 5487ss., Tristan Menestrel, vv. 3430-3435, 3487-3493,
3542)15. Eine Anzahl von Eigennamen hat ihre Herkunft vermutlich ebenfalls in
Meraugis de Portlesguez. Der Name «Meraugis» selbst und insbesondere «Gorvains
Cadrus» (sein Mitbewerber um die Liebe der Lidoine) können schwerlich aus anderen
Texten herstammen16. Im Roman de la Violette spielt Gerbert auch auf Meraugis de

13 P. le Gentil, 'Vengier Forre', in: Etudes de langue et de litterature du moyen äge offertes ä
Felix Lecoy, Paris 1973, p. 307-314, besonders p. 312.

14 Op. cit., p. 314.
15 Meraugis von Portlesguez, altfranzösischer Abenteuerroman von Raoul de Hodenc, ed.

M. Friedwagner, Halle 1892.
16 Es ist deutlich daß v. 3794 des Tristan Menestrel in der Ausgabe von Mary Williams («Gorvains,

Cadrus et Meraugis») irrtümlicherweise interpunktiert ist. Mit dem Komma gibt es dreizehn,
anstelle der richtigen zwölf, Ritter.



150 Keith Busby

Portlesguez an, und er zitiert wörtlich zwei Verse aus La Vengeance Raguidel, einem
zweiten Artusroman von Raoul de Hodenc17. Weniger sicher, aber dennoch
wahrscheinlich, ist eine Kenntnis von L'Atre Perilleux, Tydorel, und Gogulor, die aus den

Eigennamen «Escanor de la Montaigne», «Tydoriaus» und «Gogulor» abzuleiten ist.

Spuren von Joufroi de Poitiers, vom Roman de la Rose ou de Guillaume de Dole und
von Fergus sind ebenfalls im Roman de la Violette nachzuweisen. Dies alles deutet auf
Gerberts tiefes Vertraut-sein mit der Literatur des ausgehenden ersten Viertels des

dreizehnten Jahrhunderts hin18.

Jessie Weston, die durch ihre große Hingabe an den «sourcisme», d.h. das
Heraufbeschwören verlorener Urversionen, bekannt ist, bestritt die Behauptung Maurice
Wilmottes, daß Tristan Menestrel später entstanden sei als der Tristan en prose: «We

are here dealing with a remodelling of one, or it may be two, short episodic poems,
relating adventures of Tristan not recounted elsewhere, and in their conception
anterior to the evolution ofthe prose romance»19. Obwohl Wilmotte keine überzeugende

Schlußfolgerung gibt, bin auch ich der Meinung, daß die Abhängigkeit des Tristan
Menestrel vom Tristan en prose mehr als wahrscheinlich ist. In mancher Hinsicht
repräsentiert diese Episode gewiß eine ältere Tristantradition, aber wir wollen uns

vorläufig auf ihre Beziehungen zum Prosaroman konzentrieren.
Aus der blossen Tatsache, daß Gauvain der letzte Ritter in der Reihe von Tristans

Gegnern ist, schließt Miss Weston: «This indicates a period when Gauvain was still
the hero 'par excellence' of Arthur's court... this is a survival ofthe earliest pseudo-
historic tradition»20. Im Tristan en prose ist Gauvain, wie Miss Weston richtig
erkannte, ein lasterhafter, mörderischer Schurke geworden, der alles aus selbstsüchtigen
Gründen tut. Und hier in Tristan Menestrel ist er als ein Ritter zu finden, der nicht

gern akzeptieren will, daß er seinen Gegner (der kleiner ist als er!) nicht zu überwältigen

weiß:

Et quant me sire Gavains voit
Que eil ert molt menres de lui
Et se ne li pot tolir hui
Un toi soi pas de son estage,
Por un poi que d'ire n'esrage.
Et de che li a molt pese
Que il avoit hui tant joste
Et encor li samble ausi fiers
Et aussi fres come a premiers.

17 Siehe Le Roman de la Violette, ed. D. L. Buffum, p. XL-LV. Der Dialog zwischen Perceval
und Keu (TM, vv. 4397ss.) sowie die fröhliche Vermummung der Ritter, und die verschiedenen
Äußerungen über die Unvereinbarkeit der Ritterlichkeit mit dem Berufeines Spielmannes zeigen möglicherweise

den Einfluß des Roman des Eles des Raoul de Hodenc, ed. K. Busby, Amsterdam 1983,

vv. 450ss. (Utrechtse Publikaties voor Algemene Literatuurwetenschap 17).
is Siehe N 17.
is Weston, op. cit. (cf. N 3), p. 497, und Wilmotte, op. cit. (cf. N 1), p. 175.
20 Op. cit., p. 523.



Der Tristan Menestrel des Gerbert de Montreuil 151

Vers le palais a regarde,
Dames i voit a grant plente:
Tel honte en a toz en tresue,
Et lors li cort et s'esvertue;
A che que il le sent lasse,
L'a molt laidi et refuse,
Molt Tapresse, molt le demaine (3594-3609)21.

Bestimmte Eigennamen bestätigen diese Vermutung nochmals: «Le Roi des Cent

Chevaliers,» «Claudas de la Deserte,» «Brun sans Pitie,» «Meliadus», usw.: das sind
alles Namen, die aus der Tradition des arthurischen Prosaromans bekannt sind,
insbesondere aus Lancelot, Tristan und Guiron le Courtois. Ich werde diese Frage der

Eigennamen nicht weiter besprechen, weil es mir deutlich genug scheint, daß Gerbert
den Vorrat der Eigennamen sowohl des Versromans als auch des Prosaromans benutzt22.

Zwei letzte Eigenschaften des Tristan Menestrel können vielleicht als Einflüsse des

Prosaromans interpretiert werden. Das Vorkommen von Turnieren in der
Artusliteratur ist weder auf den Versroman noch auf den Prosaroman beschränkt, aber

Philip Bennett hat gezeigt, daß seine Funktion und Wirkung eine allmähliche
Entwicklung durchmachen23. Die vielfache Verwendung des Motivs, um die relativen
Positionen der verschiedenen Ritter in einer Tapferkeitstabelle deutlich zu machen,
scheint jedoch für den Prosaroman bezeichnend zu sein. Es gibt im Lancelot en prose
und im Tristan en prose zu viele Beispiele, als daß sie hier zitiert werden könnten.

Wichtig ist jedoch die Richtung der Entwicklung (die schon bei Chrestien aufzuspüren
ist), wozu Bennett bemerkt: «There is an evolution away from the practice of linking
the event to a specific eiement in the story and towards that of associating it with a

concept which can only be perceived by interpreting the narrative»24.

In Tristan Menestrel ist das Turnier von Mark gegen den König der hundert Ritter
in sehr geschickter und kunstvoller Weise in die Erzählstruktur integriert. Ein
typisches Merkmal des Prosaromans, das sogenannte entrelacement, wird benutzt, um zu
zeigen, wie die Abwesenheit Marks Tristan die Gelegenheit bietet, sich zu Isolde zu
begeben:

Mais un poi weil chi arester
Du tornoi, si vous weil conter
D'Yseut qui Tristan ravisa
Par le lai que il flajola (4199^202) 2s.

21 Siehe auch die in Tund Verhaltene Fassung der zweiten Gralfortsetzung, ed. Roach (cf. N 5),
IV, 1971, App. VII, w. 1074ss.

22 Siehe die unentbehrlichen Werke von G. D. West, An Index of Proper Names in French
Arthurian Verse Romances und An Index of Proper Names in French Arthurian Prose Romances
Toronto 1969 und 1978 (University of Toronto Romance Series 15 und 35).

23 Philip Bennett, The Tournaments in the 'Prose Tristan', RF 87 (1975), 335-341.
24 Ib., p. 336, und K. Busby, The Likes ofDinadan: the Role ofthe Misfit in Arthurian Literature,

N 57(1983), 161-174.
25 Cf. Lancelots Begegnung mit Guenievre während des Turniers von Winchester in der Mort le

roi Artu, ed. J. Frappier, Genf 31964 (TLF58), 5.



152 Keith Busby

Und das Wiedererscheinen Percevals erinnert die Zuhörer daran, daß Tristan Menestrel

nur eine kurze ergötzliche Abschweifung im Rahmen einer größeren Geschichte ist,
einer Geschichte, in der es um mehr als nur die außer-eheliche Liebe zwischen einem

Ritter und seiner Königin geht. Die relative Bedeutung der Tristan- und Gralthemen
wird auch in der Niederlage Tristans gegenüber Perceval (vv. 4580-4587) zweifelsfrei

zum Ausdruck gebracht.
Und jetzt wird der Grund für den Gebrauch des «Yvain-Typus» einer arthurischen

Exposition deutlich: diese signaliert eine vorübergehende Verschiebung in der

Wichtigkeit der Angelegenheiten des Romans, vom Gral in die Richtung Tristans.
Das bedeutet auch, daß, wenn Perceval wiedererscheint (ein Signal des Gralthemas),
die Bedeutung seiner eigenen Suche im Verhältnis dazu noch wesentlicher wird.

Die letzte Bemerkung über den Kontext des Tristan Menestrel führt uns logischerweise

zu Überlegungen über die Beziehung der Episode zur Graltradition. Eine genaue
Untersuchung aller siebzehntausend Verse der Fortsetzung Gerberts zeigt, daß er
außer dem Gedicht Chrestiens und den anderen vorhergehenden Fortsetzungen die

Prosaromane La Queste del Saint Graal und Perlesvaus gekannt hat26. Doch wurzelt
Gerberts Auffassung eines Gralromans und seiner Dynamik in der Versroman-Tradition

des Chrestien de Troyes und der älteren Fortsetzer. Wie oben bemerkt, wird die

Gralthematik benutzt, um die Integration des Tristan Menestrel in die ganze Kompilation

zu bewirken: die Episode fängt mit der Niederlage Mordreds gegenüber Perceval

an und schließt mit dem Auszug Percevals (auf die Gralsuche) und Gauvains (nach

Montescleire) ab. Die Gralachse ist mit dem Wiedererscheinen Percevals während des

Turniers wiederhergestellt. Die darauffolgende Passage erfordert einige weitere

Bemerkungen.

Im allgemeinen stimmen die Gelehrten darin überein, daß Gerbert als Dichter von
denjenigen, die sich mit der Gralslegende beschäftigen, nicht der begabteste ist. Zu
seinen Gunsten möchte ich allerdings vorbringen, daß er ein gewißes lyrisches Talent
besitzt, das vor allem in den Klagen Percevals über sein Versagen in der Gralsuche

zum Ausdruck kommt. Diese Klagen begegnen in der ganzen Fortsetzung Gerberts

regelmäßig (cf. vv. 8270-8276, 16127-16154), und ich zitiere das Beispiel aus Tristan
Menestrel:

«He! Dieus, tante pesme aventure,
Dist Perchevaus, ai encontree!
Erre ai par mainte contree;
Las, onques n'oi fors paine et mal
En ceste queste du Graal,
Tant anui, tant mesestance,
Por la Lance qui ainc n'estance
Ai je soffert mains grans travaus.

26 Cf. Luciano Cocito, Gerbert de Montreuil e il Poema del Graal, Genova 1964.



Der Tristan Menestrel des Gerbert de Montreuil 153

Biaus sire Dieus, fait Perchevaus,
Tant a que je n'oi bien ne aise,
Par ces fores a grant malaise
Ai tels soisante nuis jeü
Ou j'ai poi a mengier eü,
Et mes chevaus est acores
De fain; Dieus, or me secorez
Que en tel liu puisse venir
Ou alcuns biens me puist venir,
Car j'en aroie grant mestier» (4360^1377).

Diese Klage sowie der erbärmliche Zustand Percevals und seiner Ausrüstung legt den

Nachdruck auf die Frage nach der Sünde und der Reue des Helden - eine Frage, die

erst durch Chrestien aufgeworfen wurde; das bedeutet nicht, daß Gerberts Perceval
eine blasse Nachahmung des Helden Chrestiens sei. Im Gegenteil scheint er eine,

möglicherweise vom Galaad der Queste del Saint Graal abgeleitete, moralisierende
Tendenz aufgenommen zu haben (cf. vv. 4718-4723 des Tristan Menestrel und auch

vv. 6040-6076 der Fortsetzung).
Ein zentrales Strukturprinzip des Gralromans in Versen, dem auch hier nachzuspüren

ist, wurde seinerzeit ebenfalls durch Chrestien festgelegt, und zwar der
grundlegende Kontrast zwischen dem Gralshelden und den anderen, hauptsächlich Gauvain.

Dieses Prinzip ist innerhalb des Conte du Graal, in der Reihenfolge Continuation-
Gauvain / Continuation-Perceval, und schließlich innerhalb der Fortsetzungen
Gerberts und Manessiers so konsequent durchgeführt, daß die ganze Kompilation (in
allen vollständigen Handschriften) den Eindruck eines Doppelromans erweckt. Die
Vorstellung der auseinandergehenden Wege Percevals und Gauvains dient hier nicht
nur dazu, Tristan Menestrel zu Ende zu führen, sondern auch die weitere Entwicklung
der Erzählung vorzubereiten:

Einsi Gavains et Perchevaus
En vont arme sor lor chevaus.
Li autre vont en lor contree,
Chascuns son chemin et s'estree,
Triste et dolent et amati,
Quant de Gavain sont departi
Et de Percheval ensement;
Einsi fönt lor dolousement,
Et Tristrans est dolans remez
Qui durement les ot amez,
Mais Brengien le confortera
It Iseus que il tant ama (4821-4832)27.

Vielleicht erklärt sich Gauvains scheinbare Unbesiegbarkeit (er wird weder von Tristan
noch von Perceval besiegt) als für Gerbert notwendiges literarisches Hilfsmittel und

27 Die Episoden 1: 6-8 (Verteilung von Roach) der ersten Fortsetzung, wo Gauvain das Mädchen

von Montescleire befreit, fehlen in T und V.



154 Keith Busby

nicht, wie Jessie Weston meinte, als Hinweis auf die Abhängigkeit des Tristan
Menestrel von einem frühen Stadium der Artustradition. Das Doppelromanprinzip
erlaubt einem Dichter nicht, die Unterlegenheit Gauvains allzu deutlich zu zeigen, aber
die Darstellung des besiegten Tristans, Lancelots, Yvains, und Sagremors deutet den

Unterschied zwischen einem gewöhnlichen Artusritter und dem Gralshelden vielsagend

an.

Abgesehen von diesen allgemeinen Grundzügen spielt Gerbert auf besondere

Ereignisse aus früheren Teilen des Gralromans an, wie sie die Handschriften T und V
überliefern. Daß Gauvain Perceval an der Wucht seiner Schläge erkennt, läßt sich

z.B. nur durch eine Berücksichtigung der in T und V erhaltenen Fassungen des

Turniers vom Chastel Orgueilleux in der zweiten Fortsetzung erklären28. In dem Gespräch,
das Gauvains Entdeckung der Identität des unbekannten Ritters folgt, gibt Perceval
eine kurze Zusammenfassung seiner fruchtlosen Bemühungen während der Gralsuche:

«J'ai a non Perchevaus, biaus sire.

- Perchevaus - Voire, sanz doutance,
Cil qui ala querre la Lance
Et le Graal que j'ai veti
Deus fois, mais n'ai mie seü

La verite ne assomee;
Mais j'ai rasaldee une espee
Qui en deus pieces ert brisiee
Qui molt estoit bone et prisiee,
Mais une osque i a a sauder.
De quanques je vois demander
Ne me dist rien, ne ne dira
Devant che que Tosque sera
Rasaldee et remise a point;
Devant che n'en sara nus point.
Ce me conta li rois meismes
Qu'encore n'estoie pas dignes
Des secrez savoir du Graal» (4682-4699).

Perceval besucht den Fischerkönig zweimal, der erste Besuch wird im Conte du Graal
beschrieben und der zweite in der zweiten Fortsetzung29. Der Inhalt der Passage in
Tristan Menestrel ist dieser Szene aus der zweiten Fortsetzung ähnlich, vor allem was
die Einzelheiten über das zerbrochene Schwert und die Unwürdigkeit Percevals
betrifft30. Daß die Gralsuche in Percevals Bewußtsein immer gegenwärtig ist, zeigt sich

in der Klage und der Zusammenfassung, und es kann mit Recht behauptet werden,
daß diese Art von Zusammenfassung eine Lieblingsmethode Gerberts war; sie

fungierte als eine Reihe orientierender, auf die Erwartungshaltung des Publikums gerichteter

Signale. Wenn es wahr ist, daß die Verse 4682-4699 des Tristan Menestrel diese

Episode in den wesentlichen Zusammenhang eines Gralromans setzen, dann darf man

28 Roach (cf. N 21), App. VII, vv. 355ss.



Der Tristan Menestrel des Gerbert de Montreuil 155

auch vermuten, daß die Verse 3614-3644 die zeitweilige Beziehung der Erzählung zur
Tristantradition feststellen lassen.

Leider sind alle Tristanelemente dieser Passage sowohl bei Beroul als auch bei

Thomas, und natürlich auch im Prosaroman zu finden - der Drache, der Morholt,
der Liebestrank, die Verbannung Tristans, und die Stadt Landen. Das Tragen der

goldenen Waffen, nicht aber die Absicht Tristans, gegen die Ritter der Tafelrunde
zu fechten, leitet sich vielleicht von Thomas ab31; im ganzen aber sagt der Abschnitt
wenig über Gerberts Quellen. Aufschlußreicher vielleicht ist die Betrachtung des

Inkognito-Besuchs von Tristan bei Isolde und sein Verhältnis zu anderen Versionen
dieses weitverbreiteten Erzählelements. Episoden mit einem vermummten Tristan
kommen bei Beroul und Thomas vor32, aber in dieser Hinsicht hat Tristan Menestrel
mehr mit den zwei kurzen Gedichten der Folie Tristan gemein33. Die Handlung dieser

Texte ist im wesentlichen dieselbe, die wir in vv. 3798ss. des Tristan Menestrel finden:
ein verkleideter Tristan besucht Isolde, spricht mit ihr und Mark und wird nur mit
einiger Mühe von seiner Geliebten erkannt. Isoldes negative Haltung und ihr stufenweises

Sich-Bewußtwerden, daß der Wahnsinnige Tristan sein muß, werden durch
Gerbert etwas verändert: Isolde weigert sich, Tristan zu erkennen, weil sie weiß, daß

er bei ihrer letzten Begegnung zwei Augen hatte (eines hält er inzwischen verborgen);
sie erkennt seine Identität erst beim Spielen des von ihnen beiden komponierten Lai
de Chievrefoil. Die Idee Gerberts ist klug: ein Gedicht über die Wiederbegegnung von
Tristan und Isolde in einem Gedicht über die Wiederbegegnung von Tristan und
Isolde!

Im Grunde genommen aber stimmt Tristan Menestrel mehr mit der Folie Oxford
überein: hier werden innerhalb von 996 Versen der Morholt, der Drache, der Liebestrank

und die Verbannung Tristans erwähnt, und Isoldes Weigerung, Tristan zu
erkennen, wird auch dort unterstrichen. Außerdem gleicht der Schluß des Tristan
Menestrel, trotz der Versöhnung Marks mit Iseut, dem der beiden Folies, d.h. der Ausgang

ist unentschieden aber doch glücklich:

A ces paroles, sanz grant cri,
Com vos avez ici o'i,
Entre Tristanz soz la cortine:
Entre ses braz tient la rai'ne (Fb, w. 571-574).

2» Ib., vv. 32265-32594.
3" Siehe auch die Besuche Gauvains in der ersten Fortsetzung (TV), ed. Roach, I, w. 1433-1469

und 13364-13399.
-u Thomas, Les Fragments du roman de Tristan, ed. B. H. Wind, Genf/Paris 1960, (TLF 92),

Bruchstück Douce, vv. 909-912. Die Bedeutung der vv. 3674-3678, in denen Tristan behauptet, daß er
weder Gürtelschnalle noch Ring tragen werde «Dusqu'al terme qu'il avoit mis / A tele a en alcun
pais» (3677-3678), bleibt mir ganz unklar.

32 Beroul, Le Roman de Tristan, ed. E. Muret und L. M. Defourques (CFMA 12), Paris 31974,
vv. 3563ss.; Thomas, Bruchstück Douce, vv. 501 ss.

33 Ed. E. Hoepffner, La Folie Tristan de Berne, Straßburg 21949; ed. E. Hoepffner La Folie
Tristan d'Oxford, Straßburg 21943.



156 Keith Busby

Tristan autre chose ne quert
Fors la rai'ne Ysolt, u ert.
Tristan en est joius e lez:
Mult set ben k'il est herbigez. (Fo, vv. 993-996)

Et Tristrans est dolans remez
Qui durement les ot amez,
Mais Brengien le confortera
Et Iseus que il tant ama. (TM, vv. 4829-4832)

Mit Ausnahme einiger allgemeiner Merkmale, die für alle Fassungen des Tristanstoffes
bezeichnend sind, zeigt Tristan Menestrel, was seine Struktur und seinen Inhalt
betrifft, auffallende Ähnlichkeiten mit den zwei Gedichten der Folie Tristan im besonderen,

und mit der Tradition der Kurzerzählung im allgemeinen34.
Dieser Überblick über die Einflüsse auf Tristan Menestrel und seine Quellen

erlaubt uns, einige Schlüsse zu ziehen, vor allem in bezug auf die Datierung der ganzen
Fortsetzung und die Belesenheit Gerberts. Er kennt die früheren Romane Chrestiens,
und er bedient sich im besonderen des Yvain; es gibt auch Beweise für seine Vertrautheit

mit anderen arthurischen Versromanen der zweiten Generation, der sogenannten
Chrestien-Epigonen, wie z.B. Raoul de Hodenc. Die Kenntnis der großen
Prosaromane, Lancelot, Tristan und Guiron le Courtois, ist mehr als wahrscheinlich. Trotz
des Einflusses bleibt Gerbert hier ganz und gar in der Graltradition von Chrestiens

letztem Roman, und trotz eines unbezweifelbaren (aber doch nur gelegentlichen)
Gebrauchs fast aller Fassungen des Tristanromans bleibt der Tristan Menestrel von Gerbert

de Montreuil ein Teil eines Gralromans, der von seinem direkten Erzählzusammenhang

nicht zu trennen ist. Dies alles bestätigt die übliche Datierung der Fortsetzung
(ca. 1230), weil aus unserer Untersuchung über Tristan Menestrel deutlich hervorgeht,
daß Gerbert mit einem umfassenden Korpus von Texten aus dem Ende des ersten

Viertels des dreizehnten Jahrhunderts intim vertraut war. Daß er sich auf so viele
verschiedene frühere Werke bezieht, um seine eigene Schöpfung hervorzubringen,
weist auf eine charakteristische Tendenz dieser Periode hin: die Tendenz, eine Anzahl
ursprünglich getrennter Strömungen zu vereinen in der Absicht, eine summa arthuriana
zusammenzustellen.

Utrecht Keith Busby

34 Gerbert spielt auch auf das jetzt verlorene La/Je Gurun in v. 6119 seiner Fortsetzung an. Siehe
auch Thomas, Bruchstück Sneyd, vv. 78Iss.


	Der Tristan Menestrel des Gerbert de Montreuil und seine Stellung in der altfranzösischen Artustradition

